





ক্ষে

ॐ श्रीः ॐ

महर्षि अभिवेश प्रणीत

# चरक-संहिताः

चरक ऑर टड्डबळ से प्रतिसंस्क्ष्म (हिन्दी अनुवाद ) सूत्र-निदान-बिनानात्मक प्रथम स्वण्ड

अनुवादक— कशिराज श्री अतिदेवजी गुप्त, विद्यालंकार, भिष्त्र ( गुरुकुल विस्वविद्यालय )

प्रकाशक---

भागेव पुस्तकालय, गायघाट, वनारस । बाश्च—कवौड़ीगली, वनारस ।

द्वितीय संस्करण ] वर्गाधिकार स्वरक्षित

[ मूल्य १२)

### दो शब्द

श्रीचरकसंहिता आयुर्वेद में एक सर्वमान्य पुस्तक है। इसका पठन पाठन आयुर्वेद के विद्यार्थि के लिये अति आवश्यक है। बास्तवमें चरकसंहिता का तथा दूसरे प्रन्थों का स्पष्टीकरण जितना पढाने में होता है, उतना पढ़ने के समय नहीं होता। यही कारण है कि आयु-र्वेद सम्प्रदाय के मुख्य आचार्य श्री गंगाधर जी कविराज, श्री योगीन्द्र-नाथ सेन जी श्रीचरकसंदिता पर जल्पकल्पतर और चरकोपस्कार टीकायें छिखकर आयुर्वेद के प्रेमियों का बहुत उपकार किया। इनमें चरकोपस्कारभाष्य तो विद्यार्थियों के लिये बहुत ही उत्तम और लाभ दायक है। पढते समय विद्यार्थी की मने। वृत्ति बहुत ही विचित्र रहती है; खास वर आजकल के आयुर्वेद कोलंज की जीवन में; जब कि उसकी पाश्चात्य विद्या भी सत्तर प्रतिशत सीखनी होती है। ऐसी अवस्था में तो वह उत्तीर्ण, होकर उपाधि ही प्राप्त करने का इच्छुक रहता है। इसमें कोई दो चार अपवाद भी होते हैं। यह वृत्ति हमारे यहां ही हो-यह बात नहीं; पाश्चात्य देशों में भी इसका-मनुष्य धर्म के स्वभाव के अनुसार परिचय भिलता है। इसके लिये संक्षिप प्रकाशन, या सारांश रूप में पुस्तकें छोटी-छोटी प्रकाशित की जाती हैं। यह पुस्तकें सरती, छोटी तथा आवश्यक सब विषयों से पूर्ण रहती हैं। इसमें विद्यार्थी को जहाँ आर्थिक भार से बचत होती है वहां श्रेणी में सुना सब विषय समझने में सरछता रहती है।

इसी कारण से या अन्य कारणों से बंगला में, मराठी में या तेलगु में जो भी अनुवाद चरकसंहिता या दूसरे आयुर्वेद प्रन्थोंके हुए हैं, वे सन्ते, तथा मूल के साथ साथ अनुवाद रूप में ही हैं। उनको स्पष्ट करने के लिये किसी भी अवाबीन रूप की सहायता नहीं ली गई और इन प्रन्थों के पढ़ने से सफल बेदा बने हैं, ऐसा हमारे देखने में भी हैं।

मेरी अपनी मान्यता यह है कि आयुर्वेद के विचारों को आयुर्वेद के ही दृष्टि कोण से देखा या समझा जा सकता है; और इन्हों के दृष्टि कोण से देखने और समझने की कोशिश करनी चाहिये। इस अर्वाचीन चिकित्साशास्त्र से हमारे शास्त्र का समन्वय सिद्धान्तों में हो ही नहीं सकता। दोनों पद्धवियां भिन्न हैं, और भिन्न रहेंगी यह कोई आवश्यक नहीं कि दोनों को एक किया जाय। होम्योपैथ अपनी पद्धवि का ऐछोपेथी के साथ गोट-जोड़ा नहीं करता। 'श्रायुर्वेद? राब्द और 'एहोंपैथी' ये दोनों शब्द ही भिन्न हैं, और इनके अयाँ में तो जमीन और आसमान का अन्तर है। इतनाही नहीं अपितु छत्तीस का सम्बन्ध है। फिर दोनों कैसे एक हो सकते हैं। इसलिये इस प्रकार को मिलाकर पुस्तकें लिखना-प्राचीन प्रन्थों के प्रति न्याय में नहीं समझता। साथ हो आधुनिक विज्ञान प्रति दिन चन्नति पर है, आज से पश्चीस साल के पहले के सिद्धान्त-आज बहुत कुछ बदल गये; आज के सिद्धान्त-कल नहीं बदलेंगें यह कोई नहीं कह सकता। ऐसा अवस्था में इन पुस्तकों में केवल अमेजी पुस्तकों का उल्ला देना युक्तिसंगत में नहीं समझता।

इन सब बातों का विचार करके मैंने आयुर्वेट के दृष्टिकांग का विचार करते हुए विद्यार्थियों की दृष्टि से, उनकी रुचि के अनुसार यह अनुवाद किया है। यह अनुवाद आज से वीस साल पहले का है, इस संस्करण में भी इसकी पुनराष्ट्रीत नहीं कर सकता केवल कुछ थोड़े से स्थानों को छोड़कर। क्योंकि संस्करण बहुत दिनों से समाप्त था विद्यार्थियों की मांग थी। इसलिये इसकी प्रकाशित करना जल्दी थी । प्रथम प्रकाशक श्री आर्यसाहित्य मण्डल लिमिटेड अजमेर वाली को कई बार इसके लिये कहा-परन्त लडाई के कारण तथा अन्य असुविधा के कारण वे इसका प्रकाशन नहीं कर सके। कानून के अनुसार पञ्चिशर बनने का या परिचश करने का सबका अधिकार नहीं। इसके सिवाय कागज की अहुविधा। इसिछेये पुत्रे किसी ऐसे पव्लिशर की इच्छा थी जो इस समय इन अस्थियाओं में भी इसका प्रकाशन शीध कर है। श्रीकेंडाशनाथजी मार्गेद अमर मार्डिक भागेव पुस्तकाळव काही वार्ड से पत्र व्यवहार हुआ। और अब तो इन्होंने इसको छापना भी स्वीकार किया जिसका फल यह है कि इस समय में कागज कम्पोजिटर आदि की फठिनाई होते हुए भी यह छप सका। इसके लिये वे धन्यवाद के पात्र हैं। अग्रिम लंस्करण में सम्भव हुआ तो इसकी पुनरावृत्ति हो सकेगी।

आज्ञा है कि जिस प्रकार वैद्य समाज ने, विद्यार्थियों ने इसकी पहला संस्करण अपनायाथा उसी प्रकार इसका यह भी दूसरा संस्करण अपनायेंगे।

गुरुकुल कांगड़ी १-७-४८

अत्रिदेवगुप्त

## चरक-संहिता विषय-सूची

#### सुत्रस्थानम्

प्रथमोऽध्यायः ( प्र०१-२८ ) दीर्घेचीवितीय:---ऋषिभरहाज का इन्द्र के पास गमन ! रोगों का प्रादर्भाव । ऋषियों की सभा । रीग शान्ति के उपाय पर विचार । इन्द्र के पास जाने के छिये भरद्वाज का निश्चय भरहाज का इन्द्र से जिस्कन्य आएपेंट्र का ब्रहण। अस्त्राज से अस्पियों का आयुर्वेद-अध्ययन । आत्रेय पुनर्वेतु का छः शिष्यों को उपदेश । प्रथम नन्त्र-प्रगेता अभिनेवेश । भेड आहि अन्य तन्त्रकार। अपुर्वेद का कक्षण। अपु का लक्षण आयु के पर्यायपार्या सब्द सामान्य और विशेष । आयुर्वेद के प्रकाश करने का प्रयोजन । उच्या गुण । इन्त्रियों के अर्थ । कर्म । सन-दाव। इच्याका रुद्धणा। एणींका लक्षण । कर्मका स्टब्सण । सालास्य आदि छः कारण उनके कार्य धातुओं के विषम होने का कारण । सुख दुःखों का आश्रय आत्मा का स्वरूप । रोगप्रकृति रोगों का प्रतीकार और उनके भेद। बायुका रुक्षण पित्तका रुक्षण कफ का रुक्षण । साध्य रोगों की शान्ति

क्यां की उत्पत्ति । स्सों द्वारा दोषों को प्राप्ति इच्य के भेद जंगम इच्य भीम इच्य । आंद्रित इच्य के चार भेद उनके अंग । मृत्विनी वनस्पतियां उनकी गणना इनके कमें । चार पकार के स्तेह इनके कमें आठ प्रकार के स्त्र । मुत्रों के माजान्य गुण । अठ प्रकार के क्य वनके सामान्य गुण । दूर्य कर्म । दूर्य पाले इक्ष उनके गुण । उपमंद्रार । श्रीपधि प्राप्त का प्रयोजन, न जानी हुई धीप्रियों से हानियां। धेवा के कर्नव्य । स्थ्याय संग्रह ।

ड्रिनीचोऽध्यायः ( ए० २६-३७ )
अपरागीतगङ्कत्रीयः—तिरोवि रेचनोपयोगी दृष्य । यमनकारक दृष्य ।
पिरेचन दृष्य । आस्थापन और अनु-पापन के दृष्य । मात्रा और काल के विचार को आयश्यकता । रोगियों के लिये विशेष आहार दृष्य, यबागू और विचेषिका । उपसंहार ।

तृतीयोऽध्यायः ( पृ० ३७-४५ ) आरण्वधीयः—स्वक्-रोगींपर ३२ योगों का वर्णन चतुर्थोऽध्यायः ( पृ० ४४-६२ )
षड्विरेचनशताश्रितीयः-विरेचन का शब्दार्थं संशमन चिकित्सा।
विरेचन के छः सौ योग विरेचन ओषधियों के ६ आश्रय कषाय की पांच योनियां। कषाय करपना की ५ विधि। कषायों के कक्षण। महाकपाय। ५०० कषायों की करपना। उत्तम वंद्य। पञ्जमोऽध्यायः ( ५० ४४-८४ )

मात्राशितीयः—आहार की मात्रा आहार के चार प्रकार । मात्रा में खाने का फल । स्वस्थवृत्त । धन्न प्रयोग की विधि। स्नैहिक धूम वैरेचनिक धूम। धृम्रपान के गुण। धृम्रपान के आठ काल। ठीक प्रकार से पान किये हुए धूम-पान का लक्षण। अधिक ध्रम्रपानमंड त्पन्न उपद्रव और उनकी चिकित्सा । ध्रम्नपान के अयोग्य जन। धूम पीने की विधि। धमपान के आसन । नलिका की बना-वट। अयोग्य रूप में पिये धम के लक्षण। अतियोग के रूप में धूमपान के लक्षण । नस्य प्रयोग । अणु तेल की विधि। दन्तधावन की विधि। दातुन करने से लाभ। जीभ को साफ करने की विधि। दातुन के किये उत्तम वृक्ष स्नेहगण्ड्ष के गुण। शिरपर तैल लगाने संलाम । कान में तेल डालने से लाभ । शरीर पर तैल लगाने की विधि। पांव में तैल मद्देन के गुण। उबरन लगाना । स्नान का फल । स्वब्छ वस्त्र पहिनने के गुण । गन्ध माला आदि धारण करने के गुण । रतन, आभू-

पण आदि धारण करने से लाभ। दीर्घायु के लिये आवश्यक शुचिकमं : जूता पहिनने के गुण। दण्ड धारण के गुण। संक्षेप से स्वस्थवृत्त। उपसंहार। षष्टोऽध्याय: (पू० ⊂४–६४)

तस्याग्नितीयः—-भोजन पर आश्रित आदान और विसर्ग काल का वर्णन । दो अयन । हेमन्तकाल की परिचर्या ।हेमन्त ऋतु में त्याज्य।वसन्त की ऋतुचर्या । श्रीप्नचर्या-चर्याकोल की ऋतुचर्या । सरद्क्षतु की परिचर्या । हंसोदक का लक्षण । आंकःसाल्य। उपसंहार !

सप्तमोऽध्यायः (पृ० ६४-१०६)

न वेगानधारणीयः नमल मृत्र
आदि के न रोकने का उपदेशः । उनके
रोकने से हातियां और चिकित्सा । मन
के निन्दित कार्यः । वाणी के निन्दित
कर्म-तारा के निन्दित कर्म । व्यायाम
से लाभ । अधिक न्धायाम से हानियाँ ।
हितकारों को संयन का उपहातकारों के संयन का उपहात । तदनुसार हित सेवन का उपहात-कारण से उत्पन्न होने वाले रोगों
से बचने के उपाय । आगन्युत्त रोगों के
प्रतिकार । संयन करने योग्य मनुष्य ।
उपसंहार ।
अप्टमोऽध्यायः (पृ० १००-११६)

इन्द्रियोपक्रमणीय:-इन्द्रिय और उनके अर्थ और मन का वर्णन । पांच इन्द्रिय, उनके प्राह्म पांच द्रव्य । उनके पांच प्राह्म अर्थ। अध्यात्म गुण । द्रव्या-श्रित कर्म । इन्द्रिय और उनके साथ प्राह्म विषयों के समयोग, अयोग, हीन-योग सिध्यायोग और अतियोग । उनके वरिणाम । सर्वृत्त शिक्षा । भोजन विषयक सर्वृत्त । शोचसर्वृत्त । खियों के सहयोग में सर्वृत्त । गुरुजनों के प्रति सर्वृत्त । अध्ययन के सम्बन्ध में सर् वृत्त । शिष्टाचार । इति म्बस्थचतुष्कः । नवमोऽध्यायः ( पृ० ११६-१२३ )

खुड्डाकचतुष्पादः — चिकित्सा कं श्रुद्ध चार चरण। चिकित्या का कक्षण। वैद्य के गुण। द्रव्य के गुण। परिचारक के गुण-रोगी के गुण। चिकित्सा के मुख्य कारण-वेद्य। मृद् वैद्य-उसके दोष। उपसंदार।

दशमां उध्यायः ( पृ० १२३-१३० )

महाचतुष्पादः—चिकित्मा का प्रयोजन । चिकित्सा करने और न करने पर विचार—मैत्रेय-आत्र्य संवाद । चिकित्सा की प्रत्यक्ष सकळता । रोगों के साध्यासाध्य पर विचार । सुख-साध्य —कुच्छूताध्य । साध्य व्यावियों के तीन भेद । असाध्य और याच्य रोग । सुखसाध्य व्यावि के छक्षण । याच्य का कर्त्तव्य । उपसंहार । एकादशाऽध्यायः (पृट १३०-१४८)

त्रसंघणीयः — तीन एपणाओंका वर्णन । प्राणेपणा, धनैषणा, परलोकै-पणा । नास्तिकता पर विचार-परलोक और आस्मा की सत्ता पर विचार । नास्तिक मर्तो का खण्डन । सत् असत्

की चार प्रकार की परीक्षा। आप्तों के लक्षण । आसोपदेश-प्रत्यक्ष अनुमान-युक्ति। इन के द्वारा पुनर्जन्म का निणेय : आप्तागम-वेद का निर्णय । प्रत्यक्ष अन्-मान युक्ति इन के द्वारा निर्णय। तीन प्रकार के उपस्तरभा। तीन प्रकार का बल. रोग के तीन आयतन-पांची ज्ञानेन्द्रिय और मन के अतियोग, अयोग, मिथ्या-योग । सात्म्य-असात्म्येन्द्रियार्थसंयोग । मिथ्यायोग----प्रज्ञापराध । काल---काल के अतियाग, अयोग, मिध्यायोग । काल परिणाम । रोग के तीन प्रकार । मानस रोगों की औषध। तीन रोगमार्ग---शास्त्रा मर्मस्थ और कीष्ट । सात रोग-मार्ग । मध्यम रोगमार्ग । आभ्यन्तर रोगमार्गः। भिषक् वैद्य के तीन प्रकारः। छदमचर वैद्य का लक्षण। सिद्ध साधित वैद्य---सद्-वैद्य के लक्षण। औषध के तीन प्रकार--देवब्यपाश्रय, युक्तिब्य-पाश्रय और सत्वावजय । आपघ के तीन प्रकार-अन्तःपरिमार्जन-बहिःपरिमार्जन, शस्त्रप्रिधान । संप्रह ।

द्वादशोऽध्यायः ( पृ० १४८-११४ )
वातकलाकलीयः—वातु के अंशांश-विकल्पना पर विचार । सांकृत्यायन कुश का मत । कुमारशिरा भारद्वाज का मत । कांकायन का मत । धामागंव बडिश का मत । वायोंविद का मत । मरीचि का मत । वायोंविद मरीचि-संवाद । मरीचि-काप्य संवाद । पुनवंसु आत्रेय का मत । उपसंहार । त्रयोद्शोऽध्यायः (पृ० १५१-१७२)

स्नेहाध्याय:—अग्निवेश का प्रक्र पुनवसु का प्रतिवचन । स्मेहों के दो प्रकार के उत्पत्तिस्थान—स्थावर ओर जनमा । सब तेलों में सर्वश्रेष्ट तिल् तेल ओर स्नेहों में घृन । स्मेहों के गुण स्नेहपान गुण—उससे हानियाँ । स्नेह की २५ प्रकार की प्रधिचारणाएं । स्नेह को तीन मात्रा प्रधार, सध्यम, हस्व । कीनमा स्नेह किसके लिथे हितकारी । स्नेह के अयोग्य ब्यक्ति । रिनम्ब, अस्नि-म्य, अति स्निम्य के लक्षण । स्नेहम हालमें हिताहित । उपसंहार ।

चतुर्दशोऽध्यायः (पृ० १७२-१८) स्वेदाध्यायः—स्वेद्विधि । स्ने-

हन. स्वेदन के गुण-उपयोगिताउत्तके परिणाम । स्वेदन की अवधिअतिस्वेदन के लक्षण और उपचार ।
स्वेदन के वोग्य व्यक्ति । स्वेदन्योग्य
व्यक्ति । स्वेदन तुष्य । माईस्थिद ।
उपमाहविधि । संकत्स्वेद । अवनाद्धरेद ।
नाड़ीस्वेद । परियेक्स्वेद । अवनाद्धरेद ।
नाड़ीस्वेद । अवनाद्धरेद ।
नाड़ीस्वेद । अवनाद्धरेद ।
नाड़ीस्वेद । अवनाद्धरेद ।
नाड़ीस्वेद ।
नाड़िस्वेद ।
नाड़ीस्वेद ।
ना

पञ्चदशोऽध्यायः (पृ० १=४-५८.)

डपकल्पनीय:—चिकित्सा के पूर्व संसर्ग से उत्पन्न विकास के ६२ भेद ! उचित साधनों के संत्रह का प्रयोजन । दोषों के उपद्रव । अहारह प्रकारकेक्षय । आयुर्वेद के ज्ञान-अज्ञान की तुलना— 'ओज का स्वरूप । क्षय के कारण ।

अग्निदेश-आत्रेय संवाद । संशोधन के उपयोगी नाना प्रकार के उपकरणों का संब्रह । स्नेहन, स्वेदन की विधि । वमन के अयोग, सम्यक्षांत और अतियोग के विशेष स्क्षण । उत्तर उपचार-उपसंदार ।

पोडशोऽध्यायः ( पृ० ५६५-२०३ )

चिकित्सामाभृतीयः—सन् वैध और असद् वैद्य के प्रयोगों में अंद । सम्बग् विरेचन के रूक्षण । विरेचने के अतियोग के रुक्षण । मंत्रीधन योग्य व्यक्ति । संतीधन का पर्छ । अनियोग होने पर क्या करना चाहिये । आनुओं की समना और विप्सता पर विचार । उपसंहार ।

समद्द्रीं ऽष्टराय: ( १० ०००० २० ) । कयनतः हिराग्हें पाः --- निरोगंग, तह्यरेगः यात पात्र होषों से संस्तरों से जन्म गंग पान्य भीन होषों से संस्तरों से जन्म गंग पान्य भीन होषों से संस्तरों से जन्म गंग पान्य भीन होणे को प्रतिक्षण का प्रदेश । पान्य भीन श्री अपने से स्वतं पांच प्रदेश के विशेषा । पान्य पान्य करियोगों के लक्षण । पांच प्रकार के हृदय रोग । पान्य प्रता पांच प्रकार के हृदय रोग । पान्य प्रता प्रतिकल्प ( क्षितं प्रता प

मधुमेह के कारण । सात पिडकाएं। विद्रिध का निदान साव के लक्षण । साध्य-असाध्य विद्रिध के लक्षण । साध्य-असाध्य विद्रिध के लक्षण । मेद के दोष से उत्पन्न पिड-काएं-अराविका, कच्छिपका, जालिनी । सपैपी, अलजी, विनता आदि-इनके उपद्रव दोषों की तीन प्रकार की गति । रीन प्रकार की और गति, संचय, प्रकोप और जानन-संचय के दो भेद-प्राकृत और वैकृत । उपसंहार ।

अष्टादकोऽध्यायः (पृ० २२१-२३१)

चित्रोधीय:-नीन प्रकार गांथ ( सजन )-उसके एनः दो प्रकार निज और आगन्त । आगन्त जोय का निदास-चिकित्सा । निज शोध के कारण और सामान्य लक्षण । बाराजन्य जोक केल्झण। श्रीथ के ही, तीन, चार, थीर सात प्रकार । बात, पिच, कक **और स**िनपात आदि से उत्पन्न जोओं केल अग्रामध्य क्षीय । जीय दे उपज्ञ । उपजिक्षिका, गळ्ळाग्डिका, गलगण्ड, गलशह, विसर्प, पिएका और शंखक के लक्षण । गुल्म, अन्न, उद्दर, आनाह, का रूडण । रोहिणी रोज, । मृद्र, दारुण भेद से साध्व-असाध्य रोग के रुक्षण । पीडा, वर्ण, समन्यान, कारण, स्थान, संस्थान नाम भेद आदि के कारण रोग के असंख्य भेद। दोषों के प्राकृत और विकृत के लक्षण । उपसंदार । **ऊनविंशोऽध्यायः (पृ० २३१-२३७)** 

अष्टादरीयः—उदर रोग आदि । ४८ प्रकार के रोगों की राणना और उनके भेदों के नाम से निर्देश । आठ
प्रकार के उदर रोग । सात 'प्रकार के
कुट । छः प्रकार के अर्तासार ।
पांच प्रकार के गुरुम । चार प्रकार का
अपस्मार । तीन प्रकार का शोध । दो
प्रकार का उचर । दो प्रकार के वण-दो
प्रकार का उचर । दो प्रकार के वण-दो
प्रकार का कामला—दो प्रकार का आम
दो प्रकार का कामला—दो प्रकार का आम
दो प्रकार का कासला—एक प्रकार का
उरुम्तरम्—एक प्रकार का संन्यास—
प्रकार का महागद । बीम प्रकार की
किम जातियाँ—बीस प्रकार के प्रमेह—
बीस प्रकार के वोनिरोग । उपनंशर ।
विरोगेऽध्यायः ( पुठ २३७-१४६ )

महारोगाः—चार प्रकार के रोग, इनकी समानता, छिंग और आयतन भेद से असंख्या रोग—उनका भेदक कारण। दो प्रकार है विकार—नगराम्य और नानाम्यज्ञ। अस्ती प्रकार के वात-विकार। चालीस विकथिकार। उनके लक्षण। बीस्त कफ्रजन्य रोग। उनके लक्षण। उपसंहार।

एक विक्रोऽस्थारः (पु? २४६-१४) अष्टोनिन्दितीयः — आठ निन्दित पुरुष । विजेष रूप से निन्दित दो, अति-स्पूल और अतिहास स्थूल पुरुष के दोष, कारण और लक्षण । अतिहास के दोष, कारण और लक्षण । आदारी पुरुष । स्थूल की हास बनाने के लिये उपाय । इस रोग की चिकित्सा । निद्रा के उचित सेवन से लाम । दिन में सोने के योग्य स्वन्ति. उनको दिन में सोने से लाभ । दिन में सोने का उचित काल-ग्रीष्म ऋतु-अन्य ऋतुओं में दिन में सोने से हानियाँ। रात्रिजागरण के दोष । निद्रोस्पादक उपाय । अनुचित निद्रा को रोकने के उपाय । उपसंहार ।

द्वाविशाततमोऽध्यायः (पृ०२४६-२६१)

लंघनवृहणीय:-वंद्य का लक्षण लंबन, बृंहण, संग्रुन, स्वंभन के सम्ब-न्य में अग्निवंश का प्रश्त । आश्रेय पुनर्जसुका प्रतिवचन । लंघन, बृहण, स्वेदन, स्तम्भन के छक्षण । लंघन, बूँहण आदि कारक दृष्यों के कारण। लंबन के योग्य ब्यक्ति । ब्रंहण के योग्य इच्य और व्यक्ति। विरुक्षण करने योग्य व्यक्ति और द्रव्य | स्तम्भन द्रव्य और स्तंभन योग्य व्यक्ति : सम्यक् छंबन और छंचन के अतियोग के लक्षण। सम्यक् बृंहण और बृंहणके अतियोग के लक्षण । रूक्षण के सम्यक्षेण और अतियोग । स्तम्भन के सम्यक्योग और अतियोग के लक्षण । संवन आदि छः कियाओं के अयोग, हीनयोग के दुष्परिणाम ।

त्रवाविशतितमोऽध्यायः पु० २६२-२६६ सन्तर्पणीयः—सन्तर्पणजन्य रोग

सन्तप्पायः—सन्तपणजन्यः राग के कारणः । रोगों के लक्षण—उनकी चिकित्साः । अपतपंण और तज्जन्य रोग-उनका उपशमनः ।

चतुर्विशतितमोऽध्यायः पृ० २६७-२७५ वचन हिताहित सेवन ।

विधिशोणितीय:—विशुद्ध रक्त | आत्रेय संवाद हित अहित का रुक्षण। का राम । रक्त दृषित होने के कारण | आहार दृष्य पर विचार । हित आहार।

और लक्षण । चिकित्सा । विश्वद्ध रक्त का लक्षण । विश्वद्ध रक्त वाले पुरुष का लक्षण । मद के लक्षण । सूर्व्छा के लक्षण । अपस्मार और संस्थात के लक्षण । इन के उपाय । उपसंहार । पञ्जविंशतितमोऽष्यायः पृ०२०५-२६१

यडन:पुरुषीय:-पुरुष और रोग की उत्पत्ति पर ऋषियों का संवाद। पारीक्षि मीदगल्य का मन पुरुप और रोगों का उपादान कारण 'आग्मा' है । शरलोमा का मत पुरुष ओर रोगों का उत्पादन 'सस्व' हैं। वार्योविद का मत प्राणियों आर रोगों का उत्पन्त मूल 'रस' है। क्रशिक हिरण्याक्ष का मत पुरुष और रोग ६ धातुओं से उत्पन्न होते हैं। शौनक का यन रोगों और पुरुष की उत्पत्ति मातः पिता से हुई। भड़काप्य का मत कर्म से पुरुष आर रोग उलक होते हैं। भरहान का सत कर्त्वा से स्वभावतः पुरुष और रोग उत्पन्न होते हैं। कांकायन का मत स्व दःख, चेतन अचेतर का कर्ता प्रजापति हैं। आत्रेय भिक्ष का मत पुरुष और रोगादि काल से उत्पन्न होते हैं प्रनर्वस आत्रेय का सिद्धान्त पञ्च महाभूतों से पुरुष और उनसे ही रोग उत्पन्न हुए। इस पर पुरुषों ओर रोगों की बृद्धि के कारण के विषय में काशिपतिवासक का प्रश्त । भगवानु आत्रेय का प्रति-भात्रेय संवाद हित अहित का लक्षण।

अहित आहार । हित और अहित उप-योगी द्रव्य । अध्य द्रव्य । अध्य का लक्षण । द्रव्यों के नी उत्पत्ति स्थान । उपसंहार ! पर्ट्विशोऽध्याय: (पु॰ २९१–३२२)

आत्रेयभद्रकार्प्यायः—ऋषि मंबाद । रम के विषय में भड़काप्य का मन रूप एक है बाह्मण शाकन्तेय का मत रम दो हैं पूर्णाक्ष मौद्रगल्य का मत रम तीन है हिरण्याक्ष कीशिक का मन रय चार होते हैं कमारशिरा भरहात का सत रम पांच हैं। बायोंबिट का मत रम छः हैं बैदेह निमिका मत रस सात हैं धामार्गव यहिश का मत रम आठ हैं बाल्हीक भिषक कोकायन का मत रस अगणित हैं। पुनर्त्रम् आंत्रेय का मत रस छः हैं रसों की उत्पत्ति, कसं, रुचि और प्रभाव । रस विवेचन । टब्यों के भेट उनके कर्म। कर्म, वीर्य, काल, अधिकरण, उपाय, तथा फल के लक्षण । हुन्य, देश, काल, प्रभाव से टब्यों के ६३ भेड़ । रसों के भेद, दो दो रस के १ + भेद। तीन २ रसों के बीस भेट । चार चार रसों के ३५ भेद । पांच २ रतों के छः भेद । एक २ रस के छः भेद, सर्वयोग ६३ रस । वैद्यप्रशंसा। अनुरस् । अतिरिक्त दश गुण । इनके लक्षण । रसों की उत्पत्ति। रसों के अनुसार दृष्यों के गुण कर्म । मधुर रस । अस्ल रसः। रुवण रसः। बहुत उपयोग से

हानियां। कट्ट रस के गुण अति सेवन

सं हानियां। तिक्त रस के गुण उसके अति सेवन से हानियां। कषाय रस के गुण और उसके अति सेवन से हानियां। रयानुसारी द्रव्यों का वीर्य। रसीं में तर-तमयांग। विपाक। पदार्थों के बीर्यं ८ प्रकार के। विपाक का लक्षण. प्रभाव । छः रमों के छक्षण । विरोधी आहारों के लक्षण उनके गण दोप हिनकारी अन्न । कालविरुद्ध, देशविरुद्ध अक्षिविरोधी, परस्परविरोधी, सात्म्य-विरोधी, दोषविरोधी, संस्कारविरुद्ध, वीयंविरोधी, कोष्टविरोधी, अवस्थाविरुद्ध क्रमविरुद्ध, परिहारविरोधी, पाक्षविरोधी, संयोगविरोधी, सम्पद्विरुद्ध, और शास्त्र-विरुद्ध आहारों का वर्णन । विरोधी अन्न सेवन सं रोगों की उत्पत्ति। विरुद्ध अब सेवन से उत्पन्न रोगों का प्रति-कार । उपसंहार ।

सप्तिविशोऽध्यायः (पृ०३६२-३७४)
अञ्चपानिविधिः — प्राणरूप अञ्च का
स्वरूप । प्राणों का मूल जाउराग्नि अक
इन्धन-अञ्चपान विधि का विस्तार से
वर्णन । जल, क्षार, पृत, दृध, मख.
सिरका, फाणित, पिण्याक, दार्ले, मधु
आदि के सामान्य गुण दोष । आहार
पदार्थों के १२ वर्ग श्क्रधान्यवर्ग ।
शमीधान्यवर्ग । मांसवर्ग । विलेशय
वारिशय जलचर जंगलीसृग विकिर
प्रतुद प्रसह और आनूप ये मांस के
आठ उत्पत्ति स्थान । इन मांसों के
गुण । शाकवर्ग । फलवर्ग । हरितवर्ग ।
सहवर्ग । जलवर्ग । हुन्धवर्ग । इन्धु-

वर्गे । इताब्रवर्गे । आहारयोनिवर्गे । प्रशस्त धान्य । त्याज्य मांस । त्याज्य शाक । अनुपान । उनके गुण । जल के अनुपान के अयोग्य व्यक्ति ! त्याच पदाओं में तुर लघु विचार । उपमंहार । अष्टार्थिशोऽल्याचः (पु०३०४-३-४)

विविधारितवीतीयः—सरीर के सब धानुओं का अन्न से सम्बन्ध । आहार में उपया तीन पदार्थ रस. किट्ट अंद मक हिनअहित आहार और रोग एवं आरोरअहिपयक अन्विदेश का प्रदन्त आहेय पुनर्वसु का समाधान । धानु तत रोग-रसजन्य रोग । रक्तजन्य, मोर्चजन्य, मेंद्रजन्य, संज्ञजन्य और गुक्रजन्य रोग । अपन्याहार से मकों का प्रकोष । धानुजन्य विध्यो की चिकित्साओं का निर्देश । उपसंदार । इस्यवप्रतन्तन्वकृत्कन्य ॥

पकोनभिज्ञोऽध्यायः(पुः १=४-५६०) द्रा प्राणायननीयः —यःण के '

द्यास्थान । प्राणाधिकर वैद्यारी लक्षण । शेगाभिसर वैद्या के लक्षण । छद्रवेषी वैद्यों का वर्णन । उपसंहार ।

विज्ञातमेऽध्यायः ( पृ० ३६१-४ .७ )

अर्थ द्रामहा मृखीयः—हर्य में आजित द्व अमिनयां। हृद्य कं प्यांव। हृद्य का महत्त्व। इत महामृख धम-नियों का प्रतान। धनतीं के प्यांव। सेवन योग्य परार्थ। आयुर्वेद के ज्ञाता के रुक्षण। वाक्यार्थ अर्थावयवशः निरूपण। आयुर्वेद का मुख्येद वेद अर्थव वेद । आयु के समानार्थक पर्याय । आयुर्वेद का लक्षण । आयुर्वेद के लक्षण । आयु का लक्षण । आयुर्वेद के आठ अंग । आयुर्वेद के आठ अंग । अयुर्वेद के अधिकारी । वैद्य की परीआ । चरक तन्त्र के आठ स्थान उनके अथ्यायों की पृथक २ गणना और नाम से निद्या । तन्त्रयुक्ति । अन्य संक्षेप । प्रतिवादी उत्पानी वैद्यानाम को पराज्य करने का प्रकार । तन्त्रविज्ञी और गर्वील वैद्यों के स्वरूप । उपलंहार । इति स्वत्रस्थानम् ॥

#### निदानस्थानम् प्रथमोऽभ्यायः ( ए० ५०=-४२१ )

ज्यरसिद्युनसु—निदान के प्रयोश रोग के नीन प्रकार—आदेश, सीम्य और दायच्य । निदानगञ्जक अवीन रोग के पर्याय । प्रवेशन जिम उपमय, सम्माधि के लक्षण । सम्मादि के सेद । प्रद निदान । धनाया के लक्षण । विकास समादि और राज्य । सम्मादि । स्वाधिन अपर । आधानुस्वर समादि लक्षण । प्रश्राप्तर के सेद । ज्यर के पूर्वस्थ जरूर के सेद । ज्यर के पूर्वस्थ जरूर । अधानुस्वर का परिणाम । ज्यर के जिस्सान्त्र । । जीण ज्यर में गुनगान । संस्कार सिद्ध मृत-मृत की श्रेष्टमा । उपसंदार ।

द्वितीयाऽभ्यायः

( पृ० ४२१-४२⊂ ) रक्तपित्तनिदानम्—रक्तपित्त का ग । पित्त प्रकोप से रक्त का दोष ।

ळक्षण । पित्त प्रकोप से रक्त का दोष । ळोहित पित्त वा रक्तपित्त नाम एडुने का हेतु । रक्तपित्त के पूर्वरूप । रक्तपित्त के उपद्रव । रक्तपित्त के दो मागे साध्य असाध्य के विचार । रक्तपित्त का इति-हास । उध्येगामा रक्तपित नाध्य । अधोगामी रक्तपित्त चाध्य । उभयमार्ग गामी रक्तपित्त असाध्य । दिद्रीपत वा विद्रोपता रक्तपित्त की चिक्रप्सा । साध्य रोग के असाध्य हो जाने के कारण । असाध्य रक्तपित्त के रुक्षण ।

> नृतीयोऽध्यायः ! पु० ४२⊂-४३६ ;

सुत्मानिवृत्तन् — सुत्म कं दांच भेद - वात्मुल्म, पित्तगुल्म, प्रत्मुल्म, करमुल्म, विवयपुल्म, रक्तगुल्म : इनके सन्यत्य में अगिरवेश का प्रदेश : वात्मपुल्म : सम्याप्ति और छक्षण : वात्म : साथ पित्त प्रकोप के कारण ! पित्तगुल्म की सम्याप्ति ! वात के साथ कर प्रकोप के कारण ! कत्मपुल्म की सम्याप्ति ! साविपातिक गुल्म ! रक्तगुल्म (रक्तगुल्म की सम्याप्ति । सुत्म । रक्तगुल्म की स्थापित कुल्म । रक्तगुल्म की स्थापित का पुर्वस्थ

चत्रथेऽध्यायः ( **ए० ४३**६-४५७ )

प्रमोहितिद्यानम्—प्रमही की संख्या। रोगों के विधान भाद-अभाव। कफामेह के कारण। कफामेह के दूर्या। कफामेह की सम्मासि। विकृत कफ के दश गुण। कफाम्य दश प्रमह। जैसे उदक्रमह, इश्चवाङिकामेह, साम्द्रमेह, साम्द्रमसाद्रमह, शुक्रमह, जुक्रमेह, श्रीतमेह, सिकतामेह, शर्तमेह, आळाळमेह । पित्तप्रमेही के कारण और सम्प्राप्ति । पित्तक्रम्य छः प्रमेह । स्वारमेह, कालमेह, नीलमेह, लोहितमेह स्वीरमेही का विशेष विज्ञान । पानकोह के कारण । उनके अकार बनाप्रमेह, सज्ज्ञमेह, हित्तमेह, मुद्रमेह । स्व वातक अकार्य । पानकोह स्व अतार्थ । पानकोह स्व अतार्थ । पानकोह स्व अतार्थ । पानकोह । स्व वातक अकार्य । पानकोह । स्व वातक अतार्थ । पानकोह के प्रमेह के उपहुष विक्रमा । प्रमेह के उपहुष विक्रमा । प्रमेह के उपहुष विक्रमा । प्रमेह कि को होता है । इस्पर्वता ।

**पञ्चमोऽध्यायः** 

( Eo 820-848 )

कुष्टर्गिदासम् — कुष्ट रोग कं उपासि । कुष्ट के सात भेद । तर-तम-भेद से कुष्टों के अर्थाप्य भेद । कुष्ट रोग के कारण । कुष्ट रोग के पूर्वत्य । कृष्य । कुष्य । ठपुम्बर कुष्ट । मण्डल कुष्ट । कुष्यजिह्न कुष्ट । सुष्य प्रसा-ध्य भेद । कावज्ञक कुष्ट । सुष्य प्रसा-ध्य भेद । कावज्ञक कुष्ट । सुष्य प्रसा-

> ्यण्डीऽध्यायः ( १८० ५०० ५०३

( पृष्ट ४.४ - ४३३ )
होपितिरानम् — सीप के चार
करण । तीप का कारण साहस, ।
तीप रीग का कारण देग-संधारण, ।
क्षय का विवरण ! जुकक्षय । तीप का
कारण विपसारान । राजयक्षमा राज्य की
निरुक्ति । तीष के पूर्वरूप । राजयक्षमा के १३ हुए । राजयक्षमा के साध्य और
असाध्य हुए । उपसंहार ।

#### सप्तमोऽध्यायः ( पृ॰ ४६३-४७२ )

जन्माद् निदानम्—पांच प्रकार के उन्माद । उन्माद का छक्षण । उन्माद के पूर्वरूप वातोन्माद के छक्षण । पित्तजन्य उन्माद के छक्षण । साक्षि-पातिक उन्माद । उन्माद की चिकित्सा । आगन्तुज उन्माद । उन्माद की प्रारम्भ । आगन्तुज के लक्षण । आघात काल । उन्माद उपपन्न करने का प्रयोजन । उन्माद के भेद । उपसंहार ।

> अष्टमो ऽध्यायः ( पृ० ४७२-४८० )

अपस्मार निवान में चार प्रकार का अपस्मार । निवान और तम्प्राप्ति । अपस्मार के एवं- रूप वातजन्य अपस्मार के लक्षण । अपस्मार के एवं- रूप वातजन्य अपस्मार। कफजन्य अपस्मार। विकल्या सुत्र । भिन्न र रोगों की उत्पत्ति । साध्य और असाध्य । रोग ज्ञान का फल । एक रोग के कारण वुसरा रोग । जुड़ प्रभेग । जा लक्षण । कारण भेव । लख्डण भेव । चिकल्या विवास विवास । सुल्याध्य । शेर करल्याध्य । सुल्याध्य । शेर करल्याध्य । सुल्याध्य । शेर करल्याध्य । साध्य और असाध्य ।

विमानस्थानम् प्रथमोऽध्यायः ( ए० ४८१-४६४ )

उपसंहार । इति निदानस्थानम् ॥

रसविमानम्—विमानस्थान का प्रयोजन । छः रस तीन दोष । रसों के प्रभाव । दृष्य के प्रभाव । सात्य्य : सात्य्य के भेद । प्रवर मध्यम और अवर । आहार विधि उसके आठ अंग । करण । संयोग । राशि । देश । काल । उपयोग संस्था । उपयोक्ता । आहार विधि । आहार के सद्गुणों का उपदेश । उपसंहार ।

### द्वितीयोऽध्यायः

( do 868-( o 8 ) .

त्रिविधकुक्षीयं विमानम्—पेट
में तीन भाग । आहार की अमात्राः
हीन मात्राः अधिक मात्राः। उनके दोप
आहार की अति मात्राः से हानियाः।
आमप्रदोप के दो प्रकार-विपूचिका और
अललकः। अलमक का स्वस्तः। असाध्य अलमकः। तान्य अत्यक्षकः विकित्यः।
विपूचिका का उपाधः। आम प्रदोप से
औपध का प्रयोगः। अपवर्षण का प्रयोगः।
अस पाचन के लभ्यत्यः में अस्तियंश का
प्रदन्त और आत्रेष पुनर्वम्यु का उक्तरः।
उपसंक्षाः।

तृतीयोऽध्यायः

( 50 8-8-KIE )

सनपदीहण्डं मनीयां विमानम्-जनपदालक रोग के प्रतीकार का उप-रेक । जनपदालक रोग के फंडने के कारण प्रक्त और उत्तर। आरोग्यनाशक ब्रमुख के लक्षण। रोगकारी जल के लक्षण। नाशकारी रोगों के पूर्व, देश में उपस्थित लक्षण। विपरीत कत्तु के लक्षणां वाला काल। आयु-रक्षक उपाय। वायु आदि में विगुणता उत्पक्ष होने का कारण, अधमें। अधमें की युगों के
अनुसार उत्पत्ति और उसके दुष्परिणाम। आगु के समय और परिणाम
विषयक अग्निवेश का प्रश्न तथा आग्नेय
ऋषि का प्रतिवचन । दैव और पुरुषकार
का लक्षण तीन प्रकार की आगु । आगु
का काल । अकाल-मरण पर विचार।
वाल सन्यु और अकाल सन्यु पर विचार।
अपनर्यण तीन प्रकार के उनके उपयोग
के अवसर। ग्याज्य रोगी। उपसंहार।

चतुर्थोऽध्यायः ( पृ० ४१६-५२४ )

त्रिविधरोगविश्रोपविज्ञानीयम्-तान प्रकार के रोग विशेषों का विज्ञान आसीपदेश, अनुमान और प्रस्यक्ष । आसीपदेश का निरूपण । प्रस्यक्ष और अनुमान के छक्षण । आसीपदेश से क्या जानें । प्रस्यक्ष से क्या जानें । अनुमान से क्या जानें उपसंहार ।

पद्धमोऽध्यायः

( वि० रेड्र-इंडर )

स्रोगोधिसानम् — शरीर गत अनेक धानुवादी कोतों का वर्णन । शणवह स्रोतों के दुए होने पर लक्षण . जलवह स्रोत अन्नवह स्रोत । रसवह स्रोत । रक्तवह स्रोत । मसवह स्रोत । मुत्रवह स्रोत । प्रशिववह स्रोत । स्वेद-वह स्रोत । स्रोतों के पूर्याय । स्रोतो के प्रकोप के कारण । स्रतों के द्रांप का स्रक्षण । स्रोतों के प्रकृतिसिद्ध रूप । उपसंहार ।

षष्टोऽध्यायः ( पृ० ५३६-५४५ )

रोगानीकं विमानम्—प्रभाव
भेद से रोगों के प्रकार भेद। दन
प्रकार के रोग। दो मानम दोष रजन्
और तमस्। इनके कृषित होने के तीन
कारण अनुवन्ध्य-अनुवन्ध भेद मे रोगों
में भेद। वरू के भेदों से प्रशिरस्य अनि
के चार प्रकार। अति भेद मे मनुष्यों
के चार प्रकार। अति भेद मे मनुष्यों
के चार प्रकार। अति भेद मे मनुष्यों
के चार प्रकार। वात, पिन, करु प्रकृति
के पुरुषों का विवेचन। आरोग्य प्रकृति।
सम प्रकृति। वातल, पिनल और
श्रेपमरू तीन प्रकार के रोगी। वात,
पिन और श्रेपम प्रकृति के पुरुषों के
लक्षण इनके अनुकृत आहार विहार।
उपसंहार।

सनमोऽध्यायः

( इ० ४४१-४४ )

ह्याधितरूपीयं विमानम्—
त्याधि के ज्ञान में भ्रमः चार प्रकार
के ज्ञानः । दो प्रकार का मलः । उन में
उप्पन्न कृमिः । उनका प्रभाव ओर
चिकित्साः । रक्तप्रच ज्ञानः । पुरीपजन्य
कृमिः । उनका उपाय अपकर्ष विधिः
प्रकृति विधातः। कृमि-कोष्ठ के रोगी कः
वर्षारः। आस्थापनवस्तिकिया की विधिः
विरंचन । अनुवासनः । तिरो विरंचन ।
कृमियों के प्रकृतिविधात की रीति ।
विगेरोनेत पर विकित्साः । उपनेशनः ।

अष्टमोऽध्यायः ( पृ० ४्१५-६१⊏ )

रोगभिषरिजतीयम्-शास्त्रप-रीक्षा। शास्त्र के गुण। आचार्यका **ळक्षण । शास्त्र को इड़ काने के उपाय** शास्त्र के अध्ययन की विधि ! अध्या-पन-विधि। गुरु शिष्य के परस्पर कर्त्तव्य । दीक्षा । आचार्य का शिष्य -को उपदेश। संभाषा-विधि। तहिद्य-संभाषा । ( संधाय ) अनुलोम संभाषण विग्रह्म संभाषा । प्रतिवादी के तीन प्रकार। तीन प्रकार की परिपत्त। प्रतिवादी की बिज्रह करने के उपाय : प्रतिलोम संभावण का प्रकार । बाद की सर्वादा । ४४ आवस्यकीय ज्ञानस्य-इत्यकालक्षणाः जल्प विकण्डाः प्रतिज्ञास्थापना, प्रतिप्ठापना, उत्तर, दृष्टान्त । सिद्धान्त ४ प्रकार के । राष्ट्र प्रत्यक्ष अनुमान एतिहा आंपन्य संजय प्रयोजन सच्यभिचार । जिला रा अर्थप्राति, अनुवेश्वर । अमनुषीद्य अनुयोग प्रत्यनुषीय वाहप-दोप न्यून अधिक अवर्थक अरार्थक विरुद्ध । वाक्यप्रशंसा । यस सामान्य-छल बाक छल अहंत तीन प्रकार के वकरणसम् संशयसम् वर्ण्यसम् । अर्तात काल उपालम्भ परिहार । प्रतिज्ञाहानि

अभ्यतुज्ञा हेत्वन्तर अर्थान्तर । निग्रह-स्थान । कारण करण कार्ययोनि-कार्य-कार्यफल । अनुबन्ध, देश, काल, उपाय प्रवृत्ति आदि के सम्बन्ध में विशेष विज्ञान । इनकी परीक्षा । दश विध परीक्षा । कारण-परीक्षा । करण-परीक्षा कार्ययोनि-परीक्षा-कार्य-कार्य कल-परीक्षा । अनुबन्ध-देश कार्य-देश आहि की व्या-ख्या । आतर परीक्षा । प्रकृति जादि श्रेप्मत्रकृति । पित्तप्रकृति । वातप्रकृति । समधानुष्रकृति । विकृतियों से परीक्षा । सार से परीक्षा शरीररचना से परीक्षा । प्रसाम से प्रशंका । तीन प्रकार के प्रकार । सास्य से परिकाः : ब**ल से प**रीक्षा । भागार से आयाम-राक्ति से वर्गक्षा । एयद रूपरीक्षा । कार का विवेशन संसर । संसंहरी दता में आये लकाव की शहसा से काल, क्षकारः । अवस्ति। उपाद । परीजा हा अधोजन । बमनोगरीमी सब्दा। बिरेका हम - उसीको अनेशा **सं** प्रयोका व्यक्तिकातः सञ्चरकान्यः। अम्बर्कस्थ । 'खंद ग्रहकृत्य । कहक-रदन्य । विकस्कत्य । कवायरहरू । ६ हों बगीं के उपयोग में धेटा का कर्राव्य । अनुवासना द्रव्य शिरोदिरंचन-द्रव्य । उपसंहार । इति विमानस्थानम् ॥

## चरकसंहिता

## सूत्रस्थानम्

## प्रथमोऽध्यायः

अथाता दीर्घञ्जीवितीयमध्यायं ज्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ अव यदां तं 'दीर्वे-जीवितीय' नानक अध्याय का व्याख्यान करते हैं ॥ १ ॥ इति ह स्माह भगवानात्रयः ॥ २॥

ऐसा हो नगवान आवेष ने कहा था १।। २।।

ऋषि भरद्वाज का इन्द्र के पास गमन

दीर्यं जीवितमन्विच्छन् भरद्वाज उपागमत्। इन्द्रमुत्रतपा बुद्ध्वा शरण्यममरेश्वरम् ॥३॥

दीर्प काट तक जीवन की इच्छा से उम्रतपस्त्री भरद्वाज मुनि देवीं के राजा इन्द्र को शरण योग्य जानकर उनके पास गये ॥ ३ ॥

१.निप्पत्रांजन और अभिवेयरहित अर्थ में बुद्धिमानों की प्रवृत्ति नहीं होती! इसिलिये सब से प्रथम शास्त्र का प्रयोजन अभिवेय और सम्बन्ध बतलाना चाहिये। कहा भी हैं—

> अभिषेयफळज्ञानबिरहस्तिमितोद्यमाः । श्रोतुमल्पमपि प्रन्थं नाद्रियन्ते हि साधवः ॥ विद्वार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवर्चते । शास्त्राद्यं तेन वक्तव्यः सम्बन्धः सप्रयोजनः ॥

इस शास्त्र का प्रयोजन 'धातुसाम्य' है । कहा भी है-'धातुसाम्यक्षिया चोक्ता तन्त्रस्यास्यप्रयोजनम्'धातुसाम्य' का अर्थ विश्वम हुए धातुओं को समान करना और समान धातुओं का रखण करना है। अयवा रोगी के रोग का निवारण करना और स्वस्थ ब्रह्मणा हि यथा प्रोक्तमायुर्वेदं प्रजापतिः। जमाह निखिलेनाऽऽदावश्विनौ तु पुनस्ततः॥ ४॥ अश्विभ्यां भगवाञ्छकः प्रतिपेदे ह केवलम् । ऋषिप्रोक्तो भरद्वाजस्तस्माच्छक्रमुपागमत्॥ ४॥

आरम्भ में ब्रह्माने यथावत् आयुर्वेद का उपदेश किया उसको प्रजापति [द्वस] ने पूर्ण रूप से ग्रहण किया । दक्ष से दोनों अश्विनीकुमारोंने, अश्विनीकुमारों से इन्द्र ने ग्रहण किया । इसी कारण ऋषियों से प्रेरित होकर भरद्वाज मुनि इन्द्र के पास आये र ॥ ४–५॥

विध्नभूता यदा रोगाः प्रादुर्भृताः शरीरिणाम् । तपोपवासाध्ययनब्रह्मचर्य्यवतायुषाम् ॥ ६ ॥ तदा भूतेष्वनुकोशं पुरस्कृत्य महर्षयः । समेताः पुण्यकर्माणः पाहर्वे हिमवतः शुभे ॥ ७ ॥

जब तप, उपवास, ब्रह्मचर्य्य, अध्ययन, ब्रत और आयु, इन में विष्न करनेवाले रोग उत्पन्न हो गये; तब प्राणियों पर दया कर के पुण्यात्मा महर्षिगण पवित्र हिमालय के पार्श्व में एकत्र हुए ॥ ६-७॥

> अङ्गिरा जमदिग्श्य वसिष्ठः कश्यपो भृगुः । आत्रेयो गौतमः सांख्यः पुरुस्यो नारदोऽसितः ॥ = ॥ अगस्यो वामदेवश्य मार्कण्डेयाश्वरुयस्ते । पारीक्षिभिञ्जरात्रेयो भरद्वाजः कपिञ्जरुः ॥ ६ ॥

पुरुष के स्वास्थ्य की रक्षा करना है। जैसा कि सुश्रुत में कहा है:—
"ब्यास्युपसृष्टानां व्याधिपरिमोक्षः स्वस्थस्य परिरक्षणश्रु"।
अभिषेय-सम्बन्ध—हेतु, दोष और द्रव्य ये स्कन्धत्रय और रोगां के उत्पन्ध
न होने की विधि का बतलाना।

शास्त्र और प्रयोजन का उपेय-उपाय सम्बन्ध है। भगवान् का रुक्षण—"उत्पत्ति प्रलयं चैव भूतानामागति गतिम्। वेषि विद्यामविद्यां च स वाच्यो भगवानिति॥"

१-अध्वननीकुमारों से इन्द्र ने पढ़ा ही थां, पढ़ाया नहीं थां, इन्द्र को बिष्य की चाह थीं, क्योंकि विना पढ़ाये विद्या संदाय रहित नहीं बनती।

२. सुश्रुत में—"ब्रह्मा प्रोवाच, ततः प्रजापतिरिषज्ञचो, तस्मादश्विनौ, क्षह्विन्यामिन्द्रः।" विश्वामित्राश्वरध्यो च भागंवश्च्यवनोऽभिजित्।
गार्यः शाण्डिल्यकौण्डिन्यौ वार्क्षिर्देवलगाल्यो ॥ १० ॥
साक्त्यो वजवाण्यि कुशिका वादरायणः ।
बिहरः शरलोमा च काप्यकात्यायनानुभौ ॥ ११ ॥
काङ्कायनः कैकशेयो घोम्यो मारीचिकाश्यपौ ।
शर्कराक्षो हिरण्याक्षो लोकाक्षः पैक्किरेव च ॥ १२ ॥
शौनकः शाकुनेयश्च मेत्रेयो मंमतायनिः ।
वैद्यानसा वालखिल्यास्तया चान्ये महर्षयः ॥ १३ ॥
बद्धावानस्य निधयो यमस्य नियमस्य च ।
तपसस्तेजसा दीप्ता हूयमाना इवाग्नयः ॥ १४ ॥
सुखोपविष्टास्ते तत्र पुण्यां चक्रः कथामिमाम् ।

अंगिरा, जमदिग्न, विषय, कश्या, भृगु, आश्या, गौतम, सांख्य, पुलस्त्य नारद, असित, अगस्त्य, वामदेव. मार्कण्डेय, आश्या, पारीक्षि, मिद्ध, आश्या, भरद्वाज, किष्जल, विश्वामित्र, आश्यार्य, मार्गव, च्यवन, अभिजित्, गार्ग्य, शाण्डिल्य, कीण्डिन्य, वार्षि, देवल, ग'ल्ब, साङ्कृत्य, वैजवािष, कुशिक, बादरायण, बडिशा, शाल्डोम, काप्य, काल्यायन, काङ्कायन, कैकशेय, धौम्य, मारीचि, काश्यप, शर्कराक्ष, हिरण्याक्ष, लोकाक्ष, रैक्कि, श्रीनक, शाकुनेय, मैत्रेय, गैमतायिन, वैलानस, वाललिल्य और अन्य ब्रह्मशान, यम, नियम और तप के तेज से चमकते हुए, आहुति से उज्बल अगिन के समान तेजस्वी महर्षि लोग वहां सुल से विराज कर, इस पुण्यशाली कथा को इस प्रकार कहने लगे॥ ⊏-१५॥

धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं मूलमुत्तमम् ॥ १५ ॥

रोगास्तस्यापहर्तारः श्रेयसो जीवितस्य च ।
प्रादुर्भूतो मनुष्याणामन्तरायो महानयम् ॥ १६ ॥
कः स्यात्तेषां शमोपाय इत्युक्त्वा ध्यानमास्थिताः ।
अथ ते शरणं शकं ददशुर्ध्यानचश्चषा ॥ १७ ॥
स वक्ष्यति शमोपायं यथावदमरप्रभुः ।
धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चारों पुरुषायों का मूल कारण आरोग्य

१. यम--अहिंसा सत्यास्तेयब्रह्मचर्य्यापरिप्रहा यमाः ॥ यो० स्० ॥ नियम--श्रोचसन्तोषतपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिथानानि नियमाः ॥यो०स्० ॥

ही है। रोग इस आरोग्य, अन्युदय तथा जीवन (आयु) को नाश करने वाले हैं। मनुष्यों के लिए ये रोग वहे विष्नरूप हो गये हैं। इसलिए इन रोगों की शान्ति का उपाय क्या होना चाहिए ? ऐसा कहकर वे सब ऋषि ध्यान मग्न हो गये। उन्होंने अन्तरुचसु से इन्द्र को अपनेको शरण देने वाले के रूप से देखा और जान लिया कि देवों का राजा इन्द्र ही शान्तिका उपाय कहेगा॥१६-१७॥

कः सहस्राक्षमवनं गुच्छंत्प्रब्दुं शचीर्पातम् ॥ १८ ॥ अहमर्थे नियुज्येयमत्रात प्रथमं वचः । भरद्वाजोऽज्ञवीत्तरमादृषिकः स नियोजितः॥ १६॥

भरद्वाजाउनपारसम्हायानः स्तानपानवः ॥ १९॥ प्रश्न उपास्थत हुआ कि शनापति इन्द्र से पूछने के लिये इन्द्र के स्थवन तक कौन जाय ? ऋषि भरद्वाज ने सबसे प्रथम कहा कि—इस कार्य में मुझका

नियुक्त किया जाये। इसलिए आंगरा आदि ऋषियों ने भरद्वाज ऋषि की ही इस कार्य में नियुक्त कर दिया॥ १८-१६॥

स शक्रभवनं गत्वा सुरर्षिगणमध्यगम् । ददशे बल्हन्तारं दीप्यमानीमवानलम् ॥ २०॥

इन्द्र के भवन में जाकर, उन्होंने देवर्षियों के मध्य में प्रदीस आग्न के समान तेजस्वी, बळ नाम असुर को मारने वाळे उन्द्र क: देन्द्र: !! ५०॥

सोऽभिगम्य जयाशीर्भिरभिनन्दा सुरेश्वरम्।

प्रावाच भगवान्धीमानृषीणां वाक्यमुत्तसमः ॥ २१॥

बुद्धिमान भरद्वाज ने इन्द्र के सन्मुख जाकर जयसूत्तक आशीर्वादों से इन्द्र का अभिनन्दन करके, ऋषियों का उत्तम यचन प्रस्तुत क्रिक्ष े॥ २१॥

व्याधयो हि समुत्पन्नाः सर्वप्राणिभयंकराः ।

तद् ब्र्हि मे शमोपायं यथावद्मरप्रभो ॥ २२ ॥

हे अमर्ग्रमो ! सब प्राणियों को भय देने वाली व्याधियां उत्पन्न हो गई है इसलिये आप इनकी शान्ति का उपाय उपदेश करें ॥ २२ %

तस्मै प्रोवाच भगवानायुर्वेदं शतकतुः। पद्दैरल्पैर्मिति बुद्ध्या विपुछा परमर्षये॥ २३॥

१ कहा भी है— "आयतनं विद्यानां मूळं धमार्थकाममोक्षाणाम् । श्रेयः परं किमन्यत् शरीरमजरामरं विहायेकम् ॥" रसहृदयतंत्र ॥

२ योग्य शिष्य ही विनयपूर्वक गुरु से शास्त्रों को सुनने का अधिकारी है। यथाः—तद विद्वि प्रणिपातेन परिप्रक्तेन सेवया।

थाः—तद् विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन संवया । उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिमस्तत्त्वदर्शिनः ॥ गीता ॥ भगवान् इन्द्रने महर्षि भरडाज को महामति जान कर थोड़े ही शब्दों में संक्षेप से आयुर्वेद का उपदेश किया || २३ ||

> हेतुलिङ्गीषधज्ञानं स्वस्थातुरपरायणम् । त्रिसूत्रं शाश्वतं पुण्यं बुबुधे यं पितामहः ॥ २४ ॥ सोऽनन्तपारं त्रिस्कन्धमायुर्वेदं महामतिः । यथावदचिरात् सर्वं बुबुधे तन्मना मुनिः ॥ २४ ॥ तेनाऽऽयुरमितं छेभे भरद्वाजः मुखान्वितम् । ऋषिक्रयोऽनिथकं तच शशंसानवशेषयन् ॥२६॥ ऋषयक्ष भरद्वाजाञ्चगृहस्तं प्रजाहितम् । दीर्घमायुक्षिकीर्षन्तो वेदं वर्धनमायुषः ॥ २७ ॥

हेतु ( रोगों का कारण ), लिंग ( रांगों के चिन्ह ), औषध, (संघोधन और संघामन रूप चिकित्सा ), स्वस्थ एवं रोगी दोनों के लिए परम गति और जिस का पितामह ( ब्रह्मा ) ने प्रथम ज्ञान किया था, उस तीन स्वन वाले पुण्य, श्रेष्ठ और नित्य, सनातन वास्त्र का इन्ह्र ने उपदेश किया। महामति भरद्वाज मुनि ने एकायचित्त होकर इस अनन्त और अगर अभर तीन स्कन्धों वाले आयुर्वेद का ययावत् शीघ ही सम्पूर्ण जान लिया। भरद्वाज मुनि ने इस

१ त्रिःसुत्र—हेतु, दोप और द्रव्य संग्रह रूपः हेतुसंग्रह—कालबुडीन्द्रियायांनां योगो मिथ्या न चाति च । द्वयाश्रयाणां व्याधीनां त्रिविषो हेतुसंग्रहः ॥ दोषसंग्रह—बातः पित्तं कफक्षोक्तः शारीरो दोषसंग्रहः । सानसः पुनरुहिष्टो रजक्ष तम एव च ॥ द्रव्यसंग्रह—किचिद्देशग्रशमनं किचिद् धातु-प्रदूपणम् । स्वस्थवृत्तौ मतं किचित् त्रिविषं द्रव्यसुन्यते ॥

अथवा 'त्रिस्त्र' शब्द से वात, पित्त और कफ का ग्रहण करना चाहिये । क्योंकि मम्पूर्ण आयुर्वेद शास्त्र इन्हीं में ओत-प्रोत है । जैसा कि सुश्रुत में—
''वातापत्तरुष्टेष्माण एव देहसंभवहेतवः । तैरेबाच्यापन्नैरथो मध्योद्ध्वंसन्निविधैः शरीरामदं धार्यतं-आगारमिव स्थूणाभिः । अतः त्रिस्थूणाभिरित्येके ।'

२--सं। अमायुर्वेदः शाश्वतो निर्दिश्यते, अनादित्वात् । चरकः ॥

३- नास्ति आयुर्वेदस्य पारम्, तस्मादप्रमत्तः शहवदिभयोगमस्मिन् गच्छेत्। ॥ चरक ॥ आयुर्वेद के द्वारा ही सुख से युक्त दीर्घ आयु प्राप्त की। और उसने ऋषियों को न अधिक और न कुछ कम, ज्यों का खों ही सम्पूर्ण शास्त्र का उपदेश किया। दीर्घ आयु करने की इच्छा वाले ऋषियों ने भी लोक की हितकामना से इस आयुर्वर्षक आयुर्वेद को भरदाज से ग्रहण किया॥ २४-२७॥

महर्षयस्ते दहर्शुर्यथावज्ज्ञानचक्षुषा । सामान्यं च विशेषं च गुणान् द्रव्याणि कर्मे च ॥ २८ ॥ समवायं च, तज्ज्ञात्वा तन्त्रोक्तं विधिमास्थिताः । छेभिरे परमं शर्म जीवितं चाप्यनश्वरम् ॥ २८ ॥

ज्ञान की चन्नु से ऋषियों ने सामान्य, विकोष, गुण, द्रव्य, कमें, समवाय का यथायत् पूर्णरूप से दर्शन किया । इन को यथावत् ज्ञानकर आयुवद विधि से हितकारक पदार्थों का सेवन और अहितकारी पदार्थों का त्याग कर परम सुख, आरोग्य और दीर्घ जीवन प्राप्त किया ै।। २८–२६ ।।

अथ मैत्रीपरः पुण्यमायुर्वेदं पुनर्वसुः । शिष्येभ्यो दत्तवान् षड्भ्यः सर्वभूवानुकम्पया ॥ ३० ॥ अग्निवेशश्च भेडश्च जत्कुर्णः पराशरः । हारीतः क्षारपाणिश्च जगृहस्तन्मुनेर्वचः ॥ ३१ ॥

तत्पश्चात् सब प्राणियों में मैत्री बुद्धि रावने वाले पुनर्वसु आत्रेय ने सब प्राणियों पर दया का अनुभव करके इस पवित्र आयुर्वेद का छः शिष्यों को उपदेश किया। अग्निवेश, भेड, जनुकर्ण, पराशर, हारीत और क्षारपाणि इन छः शिष्यों

ने मुनि के उस उपदेशवचन को प्रहण किया ॥ ३०-३१॥

बुद्धेविशेषस्तत्रासीन्नोपदेशान्तरं सुनेः । तन्त्रस्य कर्ता प्रथममम्निवेशो यतोऽभवत् । ३२ ॥ अथ भेडादयश्रकुः स्वं स्वं तन्त्रं छतानि च । श्रावयामासुरात्रयं सर्षिसंघं सुमेधसः ॥ ३३ ॥ श्रुत्वा सूत्रणमथानामृपयः पुण्यकर्मणाम् । यथावत्स्त्रितमिति प्रहृष्टास्तेऽनुमेनिरे ॥ ३४ ॥ सर्व एवास्तुवस्ताश्च सर्वभूतिहतैषिणः । साधु भूतेष्वनुकोशा इत्युचैरनुवन् समम् ॥ ३४ ॥ तं पुण्यं शृश्रवः शन्दं दिवि देवषयः स्थिताः । सामराः परमर्थीणां श्रुत्वा सुमुदिरे परम् ॥ ३६ ॥

१—-धर्मविशेषप्रस्ताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साधर्म्यवैश्वर्माभ्यां तस्वज्ञानाकिःश्रेयसम् । वैशेषिक०

अहो साध्वित घोषश्च छोकाँकीनन्वनादयत्।
नमसि स्निग्धगम्भीरो हर्षाद् भूतैक्दीरितः॥ ३७॥
शिवो वायुर्वेषो सर्वा भाभिकन्मीलिता दिशः।
निषेतुः सजलाश्चेष दिन्याः कुसुमृष्टृष्ट्यः॥ ३८॥
अथाग्निवेशप्रमुखान् विविशुर्कानदेवताः।
बुद्धः सिद्धिः म्मृतिर्मेषा घृतिः कीतिः क्षमा दया॥ ३६॥
तानि चानुमतान्येषां तन्त्राणि परमिषिभः।
भवाय भूतसंघानां प्रतिष्टां भृवि लेभेरे॥ ४०॥

अग्निवेश की बुद्धि विशेष यी, यूनि आत्रेय के उपदेशमें कोई अन्तर नहीं या। अग्निवेश ही सब से प्रथम आयुर्वेदन्तंत्र का करां हुवा। इसके पीछे मेड आदि बुडिमान् शिष्यों ने भी अपने अपने तंत्र बना कर बहुत से श्वृषियों के साथ विराजमान आत्रेय मुनि को मुनाये। पुण्यकमां अग्निवेश आदि श्वृषियों हारा भली प्रकार से सूत्र रूप से गुंथे हुए आयुर्वेद शास्त्र को मुनकर वे बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने उसका प्रसन्नता से अनुमोदन भी किया कि ठीक प्रकार से प्रथत (गूंवा) हुआ है। सब प्राणियों पर दयालु उन ऋषियों की सब ने ही प्रशंसा की। सब ने एक साथ उचस्वर से कहा कि आपने प्राणियों पर बहुत उत्तम रूप से दया की है। स्वर्ग में स्थित देवों के सहित नारद आदि देव श्वृष्वियों ने भी उन परम ऋषियों के पुण्य शब्द को मुना। इस को मुनकर वे भी बहुत प्रसन्न हुए। समस्त प्राणियों ने हर्ष से अति स्नेह युक्त एवं गम्भोर शब्द से साधुवाद टिया। इस साधुवाद की ध्विन आकाश में फैल कर तीनों लोको को गुंजा दिया। सुखदायक वायु बहने लगा, सब दिशायें प्रकाश से चमकने लगीं, जल से भी दिव्य कुसुम बरसने लगे।

(बुट्टि) उपलब्धि, (बिद्धि) साध्य-साधन, (स्मृति) पूर्व अनुभूत अर्थ का स्मरण, (मेधा)धारण करने की शक्ति, (धृति) मन की संबुद्धि, (कीर्त्ति)यश, (श्वमा) अपकारी के प्रति अनपकार की इच्छा, (दया) प्राणियों के दुःख इटाने की इच्छा, ये ज्ञानमय देवता अग्निवेश आदि ऋषियों में प्रविष्ट द्वुप्ट अर्थात् ये शुभ गुण इन में आये।

महर्षियों द्वारा अनुमोदित उक्त ऋषियों के शास्त्र छोगों के परम कल्याण के लिये पृथिवी पर प्रतिष्ठा को प्राप्त हुए || ३२-४० ||

आयुर्वेद का लक्षण---

हिताहितं सुखं दुःखमायुस्तस्य हिताहितम् । मानं च तद्य यत्रोक्तमायुर्वेदः स उच्यते ॥ ४१ ॥ हित, अहित, सुख और दुःख यह चार प्रकार की 'आयु' है। इस आयु का हित-अहित, प्रथापय्य, और इस आयु का मान-परिमाण यह सब जिस शास्त्र में कहा हो, तथा आयु का लक्षण जिसमें हो, उसे 'आयुर्नेद' कहते हैं। हित आयु, आहित आयु, सुखी आयु, दुःखी आयु,चार प्रकारकी आयु है।।४१॥

आयु का लक्षण---

सरीरेन्द्रियसत्त्वात्मसंयोगो, धारि जीवितम् । नित्यगश्चानुबन्धश्च पर्यायैरायुरुच्यते ॥ ४२ ॥

( शरीर ) पंच महाभूतों से बना, अत्मा का अधिष्ठान, ( इन्द्रिय) भौतिक इन्द्रियां, ( सच्व ) मन, ( आत्मा ) द्रष्टा, भोक्ता, जीव और ईश्वर, इनके संयोग का नाम 'आयु' है। आयु निरन्तर चलने वाला होने से 'आयु' कहाता है [ एति गच्छतीति आयु:।]

आयु अर्थात् जीवन के पर्यायवाची शब्द—(धारि) शरीर को धारण करता है, (जीवत । प्राणों को धारण करता है, (निल्या) निरन्तर चलता है, (अनुबन्ध) प्राणों के साथ सम्बन्धित है, और 'चेतनानुवृत्ति' इन पर्यायों से बतलया जाता है? ॥ ४२ ॥

> तस्याऽऽयुषः पुण्यतमो वेदो वेदविदां मतः। वस्यते यनमनुष्याणां लोकयोरुमयोहिंतम्॥ ४३॥

यह आयुर्वेद सब से अधिक श्रेष्ट पुण्यजनक है [क्योंकि अन्य ज्ञान पार-लौकिक हित को ही बतलाते हैं ] यह आयुर्वेद इहलंक आर परलोक दोनों के हितों को कहता है, ऐसा ज्ञानियों का मत है । ॥ ४३ ॥

सामान्य और विशेष—

सर्वदा सर्वभावानां सामान्यं वृद्धिकारणम् । हासहेतुर्विरोपश्च प्रवृत्तिरुभयस्य तु ॥ ४४ ॥ सामान्यमेकत्वकरं विरोपस्तु प्रथक्तवकृत् । तुल्यार्थता हि सामान्यं विरोपस्तु विपर्ययः॥ ४४ ॥

सन पदार्थों का सन कालों में 'सामान्यः — समान [ गुण आदि ] धर्म ही वृद्धिका कारण होता है, और 'विशेषः — अर्थात् विभेद था विपरीत होना ही हास का कारण होता है। दानों का शरीर के साथ सम्बन्ध सन पदार्थों की

१—"आयुरस्मित्वन्दति वेत्ति वा आयुर्वेदः ।" सुश्रुत ॥ २—तत्रायुश्चेतनानुवृत्तिः जीवितमनुबन्धो धारि चेत्येकोऽर्धः ॥ सु० ॥ ३—अत्राऽऽयत्तमैहिकमामुम्मिकं च श्रेयः ॥ सुश्रुत० ॥

बृद्धि और हास का कारण है। सब कालों में आरि के अन्दर दोनों ही धर्म रह सकते हैं। इसिंख्ये शरीरमें बृद्धि और श्वय शरीरका बनना (Metabolism) और शरीर का टूटना (Ketabolism) दोनों कियायें हर समय होती रहती हैं। एकत्व वतलाने वाला धर्म 'सामान्य' है। और 'पृथग्-भाव' बतलाने वाला धर्म 'विशेष' है। क्योंकि समान धर्म का होना यह सामान्य है, और इससे विपरीत होना विशेष है। ४४-४५॥

> सन्वमात्मा शरीरं च त्रयमेतित्त्रदण्डवत्। लोकस्तिष्ठति संयोगात्तत्र सर्वं प्रतिष्ठितम् ॥ ४६ ॥ स पुमाश्चेतनं तच तचाधिकरणं स्मृतम् । वेदस्यास्य तदर्थं हि वेदोऽयं संप्रकाशितः ॥ ४० ॥

( सत्त्व ) मन, ( आत्मा ) चैतना और 'शरीर' इन तीनों से बने हुए को "लंक" कहने हैं। यह तीनों मिलकर तिकन्टी, या तिपाई की तरह 'लोक' को धारण किये हुए हैं। इस संयोग से बने हुए पुरुप में जन्म-मरण आदि

१ समान गुण वाले — इसका अथ यह है कि द्रव्य, गुण, कर्ग, इनमें सम्पूर्ण रूप में समान गुण वाले पदार्थ ही प्रहण करने चाहिये।

जिस प्रकार खट्टा आंवळा भी खट्टे पित्त को नहीं बढ़ाता, अपितु शीतवीर्य होने से पित्त का शमन करता है. क्योंकि पित्त उष्ण है।

द्रब्यसमान से विपरीत प्रभाव-तैजस क्षार से श्लेष्मा का श्वय

गुण ,, ,, ,,—द्रव कांजीसे क्लेब्साका छष्ठ-रूक्ष गुण के कारण क्षय,

कर्म ,, ,, ,,—र्नींद से वायुका नाश, भागने से कफ का क्षय होना.

सामान्य और विशेष का स्वरूप---तुल्यार्थता अर्थात् समानार्थक होने का नाम सामान और विषयंय का अर्थ 'विशेष' है।

"सामान्यं विशेष इति बुद्धयपेक्षम्" । वैशेषिक द०॥ कहा भी है—

> सर्वेषां सर्वदा वृद्धिः तुल्यद्रव्यगुणिक्रयैः। भावेर्भवति भावानां विपरीतैर्विपर्ययः॥

२. "षडधातुसमुदिता लोक इति शब्दं लभन्ते।"

तिकष्टी—में एक बल्ली या स्तम्भ के निकाल क्षेत्रे से वह लड़ी नहीं रह सकती, इसी प्रकार इन तीनोंमें से एकके न होनेसे 'युक्त' स्थिर नहीं रह सकता। सन स्थित हैं। यह सत्त्वादि समुदाय पुरुष कहलाता है, और वह चेतन द्रन्य है, यही आयुर्वेद का अधिकरण है और इसी के लिये यह आयुर्वेद प्रकाशित किया गया है।। ४६-४०॥

> स्वादीन्यात्मा मनः काली दिशश्च द्रव्यसंप्रहः। सेन्द्रियं चेतनं द्रव्यं निरिन्द्रियमचेतनम्॥ ४८॥

आकश आदि ( आकाश, वायु, अग्नि, जल, पृथिवी—ये पांच महाभूत), आत्मा, मन, काल, और दिशा ये द्रव्यों का संग्रह है। इन्द्रियों सहित द्रव्य चेतन हैं और इन्द्रियों से रहित द्रव्य अचेतन हैं ै॥ ४८॥

अत्र कम्मीकलं चात्र ज्ञानं चात्र प्रतिष्ठितम् । अत्र मोदः मुखं दुःखं जीवितं मरणं स्वता ॥ पञ्चमहाभूतवारीरिसमवायः 'पुरुष' उच्यते । तस्मन् क्रियाः । सोऽधिष्ठानम् । १. ''पृष्ट्यापस्तेजोवायुराकाशं कालो दिगातमा मन इति द्रव्याणि।'' वैशे० शरीरं हि गते तस्मिन् शृत्यागारमचेतनम् ।

पञ्चम्तावशेपत्वात् पञ्चत्वं गतमुन्यते ॥ चरकः ॥
"तत्र आकारां शब्दराणम्, शब्दरपर्शागुणो वायुः शब्दरपर्शरूपगुणोऽग्निः ।
शब्दरपर्शरूपरसगुणा आपः, शब्दरपर्शरूपरसगन्धगुणा पृथिवी ।

तेषामेकगुणः पूर्वे, गुणवृद्धिः परे परे । पूर्वपूर्वो गुणश्चैव क्रमशो गुणिषु स्मृतः ॥

आत्मा का रूप-

प्राणापानी निमेपाचा जीवनं मनसं गतिः । इन्द्रियान्तरसंचारः प्रेरणं धारणं च यत् तं देशान्तरगतिः स्वप्ने पञ्चत्वप्रहणं तथा । इष्टस्य दक्षिणेनाक्ष्णा सन्येनावगमस्तथा ॥ इष्टस्य देखां सुर्वं दुःखं प्रयज्ञद्वेतना धृतिः । बुद्धिः स्मृतिरहंकारं। विक्वानि परमास्मनः ॥

मन का लक्षण---

आत्मेन्द्रियार्थसिकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावो मनसो लिङ्गभिति कणादः लक्षणं मनसो ज्ञानस्याभावो भाव एव च । स्रति झात्मेन्द्रियार्थांनां सिक्षर्वेण वर्त्तते । वैधुत्यान्मनस्रेः ज्ञानं साक्षिष्णःच वर्त्तते ॥ चरकः॥ गुण-

सार्था गुर्वादयो बुद्धिः प्रयत्नान्ताः परादयः। गुणाः प्रोक्ताः,

अर्थ ( इन्द्रिय और मन के ग्राह्म विषय ), गुरु आदि, बुद्धि, इच्छा से लेकर प्रयत्न तक और पर आदि अभ्यास पर्यन्त गुण हैं।

इन्द्रियों के अर्थ — शब्द, स्पर्श, रूप,रस और गन्ध—मन के कर्य चिन्तन, विचार, दुइना, ध्यान, संकल्प, गुरुत्व, लघुत्व, शीत, उष्ण, स्निग्ध रूझ, मन्द, तीक्ष्ण, स्थिर, सर, मृदु, कांटन, विशद, पिच्छिड, श्लक्ष्ण, खर, स्थूल, सूक्ष्म, सान्द्र, द्रव, ये बीब, तथा इच्छा, द्वेष, सुख दुःख और प्रयत्न, पर, अपर युक्ति, संयोग, विभाग, पृथक्त्व, परिणाम, संस्कार और अन्यास ये गुण हैं।

''रूपरसगन्यस्पर्शाः संस्थापरिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परापरत्वे बुद्धयः सुखदुःसे इच्छा देषौ प्रयत्नाश्च गुणाः ॥'' वै० द०

कर्ग-

प्रयत्नादि कर्म चेष्टितमुच्यते ॥ ४६ ॥
प्रयत्न जन्य चेष्टा शरीर का व्यापार कर्म कहाता है ।
उत्क्षेपणमपक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनिमिति कर्माणि ॥ वैशेष्
भ्रमणं रेचनं स्पन्दनोध्वंष्वलनमेव च ।
तिर्यंग् गमनमप्यत्र गमनादेव लम्यते ॥
प्रयत्नपूर्वेक अथात् चेष्टापूर्वेक क्रिया का नाम 'कर्मा है ।
''आत्मसंयोगप्रयत्नाम्यां हस्ते कर्मां' ॥ वैष् ॥ ४६ ॥

सम्बाय का लक्षण--

समवायोऽप्रथग्मावो भूम्यादीनां गुणेर्मतः । स नित्यो,यत्र हि द्रव्यं न तत्रानियतो गुणः ॥ ५० ॥ पृथिवी आदि द्रव्यों का ( आत्रेय भद्रकाप्यीय २६ वें अध्याय में कहे हुए )

काल का लक्षण—सूक्ष्मामिप कलां न लीयते, संकलयति वा भूतानि इति कालः । वैशे॰

दिशा का लक्षण—अस्मादिदं पूर्वेण अस्मादिदं पश्चिमेन इत्यादयः प्रत्यया यतो भवन्ति सा दिक् । इत इदमिति यतस्तिहशा लिङ्गम् । वैशे•

जिससे यह व्यवहार किया जाय कि यह इससे पूर्व या पश्चिम में है, टसका नाम 'दिशा' है। अपने गुणों से पृथक् न होना 'समवाय' है। अर्थात् द्रव्य गुणों के बिना नहीं रह सकते और गुण विना द्रव्य के नहीं रह सकते।

यह समवाय सम्बन्ध नित्य है, ( संयोग की तरह अनित्य नहीं ) क्योंकि जहां पर द्रव्य है, बहां पर गुण नहीं रहता ऐसा नहीं, अपिद्ध निश्चित ही है। जहां द्रव्य है वहां गुण भी है। इस लिये द्रव्य और गुण का नियत सम्बन्ध होने से हनका सम्बन्ध भी नियत ही है॥ ५०॥

द्रव्य का लक्षण-

यत्राऽऽभिताः कर्मगुणाः कारणं समवायि यत् । तद् द्रव्यं,

जिसमें कर्म और गुण आश्रित हैं,और जो समवायि कारण है,वह 'द्रव्य' है । गुण का लक्षण:—

समावायी तु निश्चेष्टः कारणं गुणः ॥ ४१ ॥

द्रव्य के साथ ष्ठमवाय सम्बन्ध वाला, निश्चेष्ट (निष्क्रिय ) एवं कारणवान् गुण है। गुण-निर्गुण होते हैं, गुण में गुण नहीं होता, जैसा कि लिखा है— ''गुणा गुणाश्रया नोक्ताः''॥ ५१॥

करमें का लक्षण —

कम्म का रुक्षण — संयोगे च वियोगे च कारणं द्रव्यमाश्रितम् ।

कर्त्तव्यस्य क्रिया कर्म कर्म नान्यदपेक्षते ॥ ५२ ॥

जो कि द्रव्य का आश्रय लेकर रहता है, तथा संयोग और विभाग में कारण है, उसका नाम 'कर्म' है । कर्म किसी अन्य कर्म की अपेक्षा नहीं करता [द्रव्य और गुण परस्पर एक दूसरे के समवाय की अपेक्षा करके कारण यनते हैं ] तथा—कर्त्तव्य कार्य का अनुष्ठान रूप कर्म है ।

"एकं द्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणिमिति कम्मेलक्षणम्ः" वैशे ० किये हुवे सदृष्ठत्त, शान्ति, मंगल—पाठ आदि अनुष्ठान भी कर्म्म हैं, दे अध्यात्म कर्म हैं ॥ ५२॥

इत्युक्तं कारणं, कार्यं धातुसाम्यमिहोच्यते । धातुसाम्यक्रिया चोक्ता तन्त्रस्यास्य प्रयोजनम् ॥ १३ ॥

१ समवाय का लक्षण -

अग्रुतसिद्धानां [ जो कभी भी पृथक् नहीं होते ] आधायांधारभूतान इहेति प्रत्ययहेद्वाः सम्बन्धः स समवायः । वैद्यो०

जैसे तन्तु और वस्त्र का या मिट्टी और घड़े का समवाय सम्बन्ध है।

इस प्रकार सामान्य आदि छः कारणों का वर्णन किया गया है। अब उनका कार्य्य कहा जाता है। इस शास्त्र में 'धातुओं का साम्य करना' ही कार्य्य है [घट-पट आदि कार्य नहीं है]। इस शास्त्र का—प्रयोजन मी धातुओं को समान रखना ही है।

खीण हुए धातु बढ़ाने चाहिये, बढ़े हुए घटाने चाहिये और समान का रक्षण करना चाहिये। जैसा कि आगे कहेंगे—

'प्रयाजनं चास्य स्वस्थस्य स्वास्थ्यरक्षणं, आतुरस्य विकारप्रशमनञ्जगाप्रशा थातुओं के विपम होने का कारण

> कालबुद्धीन्द्रियार्थानां योगो मिथ्या न चाति च । द्रयाश्रयाणां व्याधीनां त्रिविधो हेतुसंग्रहः ॥ ५४ ॥

काल [ शीत-वर्षा बीध्म रूपी संवत्तर अथवा परिणाम ],बुद्धि, और इन्द्रि-यार्थ [ इन्द्रियों के विषय शब्द, स्पर्ध, रूप, रस और गन्ध ] इन तीन के अतियोग, अयोग और मिथ्यायोग होने से दोनों प्रकार की शारीरिक और मान-सिक व्याधियां उत्पन्न होती हैं ॥ ५४ ॥

शरीर सत्त्वसंज्ञं च व्याधीनामाश्रयो मतः।

नथा सुस्नानां योगस्तु सुखानां कारणं समः ॥ ११ ॥

शरीर अर सत्त्व (मन) व दानों हां [ पृथक् रूप से एवं सम्मिस्ति रूप में ] रोगो की अधिष्टान मूर्म हैं। और जिस प्रकार वे दोनों व्याधियों का आश्रय स्थान हैं, इसी प्रकार सुख का भी आश्रय स्थान वहीं हैं।

मुख का कारण - भाल, बुद्धि और इन्द्रियों के विषयों का, सम [ उचित रूप में ] योग होना ही आरोग्य का कारण है । कहा भा है—

"मुखहेतुर्भतस्त्वेकः समयोगः मुदुर्छभः" ॥ ५५ ॥

आतमा का स्वरूप कहते हैं-

निर्विकारः परस्त्वात्मा सत्त्वभूतगुणेन्द्रियैः । चैतन्ये कारणं नित्यो द्रष्टा पश्यति हि क्रियाः ॥ ४६ ॥

- "त्रीण्यायतनामीत्ययोनां, कर्मणः कालस्य चातियोगायोगामध्यायोगाः। असात्म्येन्द्रियार्थसंयोगः प्रज्ञापराघः परिणामश्चेति त्रयस्त्रितिचार्यक्स्या हेतवं। विकारकारणम्" ॥ "समयोगयुक्तास्तु प्रकृतिहेतवो भवन्ति"। च०॥
  - २. वेदनानामिषष्ठानं मनो देहश्च सेन्द्रियः । केशकोमनखाप्रान्तमलद्रवगुणैर्विना ॥ चरक ॥

निर्विकार श्रेति सूक्ष्म आत्मा, मन, शब्दादिगुण, इन्द्रियां द्वारा चैतन्य में कारण हैं, वह नित्य है, साक्षी है, क्योंकि वह सब क्रियाओं का देखता है। अचेतन शरीर और मनके चैतन्य में यह आत्मा ही कारण हैं; और वह नित्य है! रोग प्रकृति—

वायुः पित्तं कफश्चोक्तः शारीरो दोषसंग्रहः। मानसः पुनहिद्दष्टो रजश्च तम एव च ॥ ५०॥

संक्षेप रूप में शारीरिक दोषों के कारण वात, पिश और कक हैं। ओर मानसिक दोषों के कारण रज और तम हैं? । शारीरिक कोई भी रोग इन वात, पित्त, कफ के विना नहीं हो सकता ॥ ५७ ॥

इनका प्रतीकार ---

प्रशास्यत्यौषधैः पूर्वो दैवयुक्तित्यपाश्रयैः । मानसो ज्ञानविज्ञानधेर्यस्पतिसमाधिभिः॥ ४८॥

शारीरिक दांप देव व्यपाश्रय और युक्ति-व्यपाश्रय औषधियों से शान्त हो जाते हैं। मानसिक दांप ज्ञान (आरमा आदि के), विज्ञान अर्थात् शास्त्र झान, (वैर्य्य) चित्त की स्थिरता, (स्मृति) अनुभृत पदार्थ का समरण, (समाधि) विषयों से मन को हटा कर आरमा में लगाना इनसे शान्त हैं: जाते हैं।

देव-ब्यपाश्रय--मणि, मन्त्र, ओषधि, बलि, उपहार, होम, नियम प्रायश्चित्त आदि कर्म जो कि देव को आश्रय कर किये जाते हैं।

युक्ति-व्यपाश्रय अर्थात् योजना, युक्ति को आश्रय कर किये गये संशो-धन, संशमन आदि कर्म ॥ ५८ ॥

वायुका लक्षण--

रूक्षः शीतो लघुः सूक्ष्मश्चलेऽथ विशरः खरः । विपरीतगुणैर्द्रन्येमीरुतः संप्रशाम्यति ॥ ५२ ॥

वायु-रूझ, शीत, लघु, सूक्ष्म, चल अर्थात् गतिशील. विशद अर्थात् अवि-

१. स पर्य्यगाच्छुकमकायमव्रणमस्ताविरं शुद्धमपापविद्धम् ॥ श्रुतिः ।
 २ वायुको प्रथम लिला है, क्योंकि वात जन्य रोग ही सब से अधिक हैं,

'अशीतिर्वात-विकाराः' एवं 'वायुरेव भगवान्' वायु सबसे प्रवल है।

सर्वेषाञ्च व्याधीनां वातिपत्तक्लेष्माण एव मूलं तिल्ब्खुत्वात् दृष्टफल्स्वादा-गमाच । यथा हि कृत्सनं विकारजातं विश्वक्तपेणावस्थितं सत्त्वरजस्तमांक्षि न व्यतिरिच्यते । एवमेव कृत्सनं विकारजातं विश्वक्रपेणावस्थितमव्यतिरिच्य वात-पित्तक्लेष्माणो वर्तन्ते ।।सुभुत् ।। च्छिल और खर (कठार) है। यह इन से विपरीत गुण वाले रिनम्भ, उष्ण गुरु, स्थूल, स्थिर, पिच्छिल और मृदु द्रव्यों से शान्त होता है।

शीत से वायु बद्दता है आर उष्णता से कम होता है, इसिलये वायु का वैषक शास्त्र में शीत-प्रकृति माना है। वैशेषिक दर्शन में इस की अनुष्णाशीत कहा है—'अनुष्णाशीतः स्पर्शस्तु पवने मतः'॥ वं ।। ५६॥

पित्त का लक्षण----

सस्नेह्मुष्णं तीक्ष्णं च द्रवमम्लं सरं कटु।

विपरीतगुणैः पित्तं द्रव्यैराञ् प्रशाम्यति ॥ ६० ॥ स्नेहसहित अर्थात् थोड़ा स्निम्भ, उष्ण (गरम), तीक्षण िशीव्र कार्य करने

स्नहवाहत अयात् याज्ञा स्नम्ब, उष्ण (गरम), ताक्ष्ण [ शाघ्र काय करने बाला, सुई की तरह तेज़ ], द्रव, अम्ल ( खट्टा ), सर ( गमनशील ), और कटु रस है। पिरा विपरीत गुणवाले द्रव्यों से शीघ्र ही शान्त हो जाता है ॥६०॥ कफ्. का लक्षण—

गुरुशीतमृदुस्निग्धमधुरस्थिरपिच्छिलाः।

ऋष्मणः प्रशमं यान्ति विपरीतगुणगुणाः ॥ ६१॥

गुरु, शीत, सदु, स्निग्ध, मधुर, स्थिर, और पिच्छिल ये कफ के गुण हैं। इन से विपरीत गुण बाले पदार्थों से ये गुण शान्त होते हैं। [इन गुणों के शान्त होने से गणी कफ भी शान्त हो जाता है ]॥ ६१॥

साध्य रोगां की शान्ति —

विपरीतगुणैर्देशमात्राकाळोपपादितेः । भेषजैविनिवर्त्तन्ते विकाराः साध्यसंमताः ॥ ६२ ॥ साधनं न त्वसाध्यानां व्याधीनामुपदिश्यते । भूयश्चातो यथाद्रव्यं गुणकर्म प्रवस्यते ॥ ६३ ॥

विपरीत गुण बाले [ हेतु-बिपरीत, व्याधि-बिपरीत और हेतु और व्याधि दोनों के विपरीत और कार्य करनेवाले ] द्रव्यों की देश-मात्रा, काल के अनुसार योजना करने पर ओषध से साध्य व्याधियां शान्त हो जाती हैं, असाध्य रोग अच्छे नहीं होते । और जो रोग औषधियों से असाध्य हैं उन के लिए औषध का उपदेश मी नहीं किया जाता । इसके आगे फिर विस्तार से एक-एक द्रव्य के गुण कर्म को आचार्य कहेंगे ॥ ६२-६३॥

रसों की उत्पिः—

रसनार्थो रसस्तस्य द्रव्यमापः क्षितिस्तथा । निर्वृत्तौ च, विशेषे च प्रत्ययाः खाद्यस्रयः ॥ ६४ ॥ रसनेन्द्रिय से ब्राह्म गुण रस है। इस रस की उत्पत्ति में आधार कारण जल ओर पृथिवी हैं। इस रस के भेद करने में आकाश, वायु और अग्नि ये तीनों निमित्त कारण होते हैं। वास्तव में रस की उत्पत्ति स्थान जल है और पृथ्वी इसका आधार है। क्योंकि एक द्रव्य दूसरे द्रव्य से मिर्च जाता है। ''बिंग्रं ह्मपरं परेण' न्याय०। जल और पृथ्वा म आकाश, वायु और अग्नि का भी अंश समाविष्ट रहता है। कहा भी है—

तेषामेकगुणं पूर्वं गुणवृद्धिः परे परे । पूर्वः पूर्वो गुणश्चेव क्रमशो गुणिषु स्मृतः ॥

इसीलिए, इस एक रस के छ: भेद हा जाते हैं। जैसे—पृथियी और जल की अधिकता से मधुर, पृथ्वी और आग्न को अधिकता से अम्ब, जल और अग्नि की अधिकता से लवण, वायु और अग्नि की अधिकता से कहु, वायु और आकाश का अधिकता से तिक्त और वायु और पृथ्वी को अधिकता से कपाय रस बनता है।। ६४।।

स्वादुरम्ह्येऽथ खवणः कटुकस्तिक एव च । कपायश्चेति पट्कांऽयं रसानां संग्रहः स्पृतः ॥ ६८ ॥ स्वादु मधुर, अस्च, लवण, कटु, तिक और कपाय ये छः संक्षेत्र सं रस हैं। विस्तार सं इनके परस्यर संयोग सं ६३ भेद हो जाते हैं ॥ ६५ ॥

रसों के द्वारा दोयों की शान्ति---

स्वाद्रम्छत्तवणा वायुं, कषायस्वादुतिककाः।

जयन्ति पित्तं, रलेष्माणं कषायक्तद्वतिक्तकाः ॥ ६६ ॥

स्वादु, अम्ल ओर लवण ये रस वायुकां शमन करते हैं, कथाय, मधुर ओर तिक्त रस पित्त की, कपाय, कहु और तिक रस कफ को शान्त करते हैं। कटु, अम्ल और लवण रस पित्त को कुपित अयांत् उत्यन्न करते और बहाते हैं, स्वादु, मधुर अम्ल और लवण रस कफ़ कां, कहु, तिक्त और कपाय रस वायु को बहाते हैं। इन रसी में प्रत्येक रस के द्रव्य, गुण और कम आगे(आत्रेय मद्रकाष्यीय नामक २६ वें अथ्याय) में विस्तार से कहंगे 18 ६६ 11

द्रव्य के भेद-

किञ्जिहोषप्रशमनं किञ्जिद्धातुप्रदूषणम् । स्वस्थवृत्तौ हिते किञ्जित् त्रिविधं द्रव्यसुच्यते ॥ ६७ ॥

द्रव्य तीन प्रकार के हैं। (१) कुछ द्रव्य वात आदि दोषों का शोधन एवं शमन करते हैं। जैसे—तेल वायु का, घी पित्त का और मधु कफ का तत्पुनांबिविधं ब्रेयं जाङ्गमोद्भित्पार्थवम् । मधूनि गोरसाः पित्तं वसा मज्जासृगामिषम् ॥ ६= ॥ विष्मूत्रं चर्म रेतोऽस्थि स्तायुः श्रङ्गं खुरा नखाः । जङ्गमेश्यः प्रयुज्यन्ते केशा छोमानि रोचनाः ॥ ६६ ॥

द्रव्य पंर तीन प्रकार के हैं (१) (जागम) प्राणियों से उत्पन्न होने वाले, आर (२) (ऑद्धिद) भूमि को भेदन करके पृथियों में ने उत्पन्न होने वाले वनस्पति आदि, (३) (पार्थिय) भूमि से उत्पन्न होने वाले, स्वनिज।

जंगम द्रव्य---

मधु (शहर) गोरस, दूघ, घी, आदि, पित्त, वसा (चर्ची), मजा. रक्ष, मांस, विष्ठा, मूत्र, चर्म, वीर्य, अस्थि, स्नायु, सींग, नख. खुर, (केश) शिर के बाल, (रोम) शरीर के बाल, रोचना अधान गोरोचना, ये ांगम-प्राणियों से लेकर ब्यवहार में लाये जाने हैं ॥ ६८-६६ ॥

भाम द्रव्य--

सुवर्णं समलाः पञ्च लोहाः सिसकताः सुधा । मनःशिलाले मणयो लवणं गैरिकाञ्जने ॥ ७० ॥ भौममोषधसुद्दिष्टम् , औद्भिदं तु चतुर्विधम् । वनस्पतिर्वोक्तयश्च वानस्पत्यस्तयोपधिः ॥ ७१ ॥

स्वर्ण, और इसका मल (शिलाजीत) पांच प्रकार के लोह जैसे रांगा, सीक्षा ताम्बा, चांदी और लोहा, (खिकता) बालू, (सुधा) चूना, पार्धिव विप, मनः शिला, (आल) हरताल, (मणि) स्कटिक आदि, लवण सैन्धव आदि, [गैरिक ] गैरु, (अंजन) सुरमा, ये पार्धिव औषध कहे हैं औद्धिद द्रव्य चार प्रकार के हैं। वनस्पति, बीस्त्, वानस्यय और ओषधि॥ ७०-७१॥

फलैर्वनस्पतिः, पुष्पैर्वानस्पत्यः फलैरपि ।

ओषध्यः फलपाकान्ताः, प्रतानैवींरुधः स्मृताः ॥ ७२ ॥ (१) जिनमें बिना पुष्प के फल आता है, वे 'वनस्पति' हैं, जैसे गूलर, बट

१. माक्षिकं भ्रामरं श्रीद्रं पौत्तिकं मधुजातयः।

पिलखन आदि, (२) जिनमें फल और पुष्प दोनों आते हैं उनको 'वानस्पत्य' अर्थात् इस कहते हैं, जैसे आम, जामुन आदि, (३) जो फल आने पर नष्ट हो जाते हैं, उनको 'ओपिय' कहते हैं जैसे धान, चावल, जौ, गेहुं आदि ओर (४) जो लता के समान फैलने वाली हैं उनको 'वीष्य्-कहते हैं जैसे गिलोय आदि ॥७२॥

औद्भिद पदार्थों के काम में आने वाले अंगः-

मूळत्वक्सारनिर्यासनाळस्वरसपल्ळवाः । क्षाराः क्षीरं फळं पुष्पं भस्म नैळानि कण्टकाः ॥ ७३ ॥ पत्राणि शुङ्गाः कन्दाश्च प्ररोहाश्चीद्विरो गणः ।

मूल, त्वचा, (सार) अन्दरका स्थिर सार भाग, (निर्यास) गोंद, (नाइ) नाल, (स्वरस) पीइन करके द्रव्य से निकाला हुआ रस, (पल्टब) परो आम, जामुन आदि के, क्षार, (क्षार) दृध, थोर आदि के फल, पुष्प, भरम, तैल भिराधे आदि का; कांदे, पर्ले, शुंग अथांन छोटे २ कांटे जो बृक्ष पर हांते हैं जैसे सिम्बल के, कन्द अथांन् फल्हीन औपधियों के मूल, (प्ररोह) अंकुर यह 'ऑक्टिंद गण' है। वनस्पतियों के ये उपरोक्त अंश पाम में आते हैं॥ ७३॥

मूलिन्यः पोडरोंकोनाः फिल्न्यो विश्वतिः स्मृताः ॥ ५४ ॥ महास्तेहाश्च चत्वारः पञ्चेय लवणानि च । अष्टौ मूत्राणि सङ्ख्यातान्यष्टायेव पर्यासि च ॥ ५४ ॥ शोधनार्याश्च पड् वृक्षाः पुनर्वसुनिद्दिताः । य एतान वेत्ति संयोक्तं विकारेष् स वेदवित ॥ ५६ ॥

जिन बनस्पतियों का मूल प्रयोग करने योग्य है वे 'मूलिन' हैं। ऐसी वनस्पतियां सेलड़ हैं, और जिन बनस्पतियों का फल उपयोगी है वे 'फिलिनी' हैं, ऐसी बनस्पतियां उन्नीस हैं। चार महास्नीह हैं जैसे घी, तैल, वसा, और मजा; पांच प्रकार के नमक हैं, आठ प्रकार के मूत्र और आठ हो प्रकार के दूध हैं और संशोधन के लिये छः वृक्ष पुनर्यमु आत्रेय में कहें हैं। जो विद्वान् वैद्य रोगों में इन सब का प्रयोग करना जानता है वह अयुर्वेद को भली प्रकार से जानता है। । ७४-७६।

सोवह 'मृतिनी' ओषधियों की गणना— हरितदन्ती हैंसबती स्थामा त्रिष्टदधोगुढा। सप्तळा स्वेतनामा च प्रत्यक्श्रेणी गवाक्ष्यिप ॥ ७० ॥ च्योतिष्मती च बिग्बी च शणपुष्पी विषाणिका। अजगन्धा द्ववन्ती च क्षीरिणी चात्र षोदशी ॥ ७८ ॥ १ इस्तीदन्ती (चका), २ हैमवर्ता ( दवेत बच), ३ दयामा (चिह्त), ४ चिह्नत् ( लाल जड़ वाली निशोध), ५ अधोगुडा ( विधारा), ६ सप्तला ( शिका काई), ७ दवेतनाम ( दवेत कांग्रल ), ८ प्रत्यक् श्रेणी ( दन्ती जमाल-गोटा), ६ गवाक्षी ( इन्द्रायण), १० च्यांतिष्मती ( माल कंगनी), ११ विम्बी ( कन्द्री), १२ शणपुष्पी ( झन झनियां), १३ विपाणिका ( उत्तरण), १४ अजगन्या ( द्व्र), १५ द्रवन्ती ( जंगली एरण्ड), १६ क्षीरिणी ( हिस्बी) ये सोलह हैं॥ ७७-५८॥

इनके कर्म-

शुणपुष्यी च बिम्बी च छुट्टेने हैमबत्यपि। श्वेता ज्योतिष्मती चैंव योज्या द्यापिविरेचने।। ७६॥ एकादशावशिष्टा याः प्रयोज्यास्ता विरेचने। इत्युक्ता नामकर्मभ्यां मुख्टिन्यः, फर्लिनीः २८ण्॥ ८०॥

ऊपर कही हुई सोलह म्लिनी आंपियों में, शणपुष्पी, विश्वी, और हैम-वती ( दवेतवचा ) ये तीन वमन कार्य में प्रयोग करनी चाहिय, हवेत अपराजि-ता, ज्यंतिष्मती ये दोनों शिरोबिरेचन में, और शेप ग्यारह वनस्पतियां विरेचन कार्य में प्रयोग करनी चाहिये। सब कामों में इनके मूल ही काम में लाने चाहिये। इस प्रकार से ये सोलह 'मूलवाली, वनस्पतियां नाम और कर्म सहित कह दी गयी हैं। 'फलिनी' वनस्पतियों का नाम सनो ॥ ७६-५०॥

> राङ्किन्यथ विडङ्गानि त्रपुषं भदनानि च । आनूपं स्थळजं चैव वळीतकं द्विविधं स्मृतम् ॥ ८१ ॥ धामार्गवमथेक्ष्वाकु जीमूतं कृतवेधनम् । प्रकीर्या चोदकीर्या च प्रत्युक्पुष्पा तथाऽभया । अन्तः कोटरपुष्पी च हस्तिपण्योश्च शारदम् ॥ ८२ ॥ कस्पिञ्जकारग्वधयोः फळं यत्कुटजस्य च । धामार्गवमथेक्षवाकु जीमृतं कृतवेधनम् ॥ ८३ ॥

शंखिनी, विडङ्क (वायविंडग), त्रपुष (स्वीरा, ककड़ी) मदन (द्वीन-फल), आन्प क्लीतक (जल में पैदा होने वाली मुलहैटी), स्थलन क्लीतक (शुफ्क भूमि में पैदा होने वाली मुलहैटी), धामार्गव (वड़ी तुर्द्ध) इस्वाकु (कड़वी तुर्द्ध), जीमूत (वन्दाल), इतवेधन (तुर्द्ध), कडुवी प्रकीर्या और उदकीय्यां (दो प्रकार के करंज), प्रत्यक् पुष्पा (अपनार्ग), अभया (हरह), अन्तःकोटरपुष्पी (धाव पत्ता), शारदा हरितपणीं। (हरितपणीं के

शरद् ऋतु में उत्पन्न फल ), कम्पिलक (कमीला), आरग्वध (अमलतास), कुटज ( कूड़े का फल, इन्द्र जौ ), ये १६ 'फलिनी' वनस्पतियां हैं ॥ ८१–८३ ॥

इनके कर्म-

मदनं कुटजं चैव त्रपुपं हस्तिपणिनी । एतानि वमने चैंव योज्यान्यास्थापनेषु च ॥ =४ ॥ नस्तः प्रच्छदंने चैंव प्रत्यक्पुष्पा विधीयते । दश यान्यवशिष्टानि तान्युकानि विरेचने ॥ =४॥

धामार्गव, इस्याकु, जीम्त, अमलतास, मैंनफल, कुंडे का फल, खांरा, और इस्तिपणी के शरद ऋतु में उत्पन्न फल ये आठ धनस्पतियां बमन, आस्थापन और निरूद बस्ति कर्म में प्रयोग करना चाहिये।

अपामार्ग (चिरचिटे) का फल नस्य कर्म में प्रयोग करना चाहिये। और होष दस बनस्पतियों का प्रयोग विरेचन कार्य सं करना चाहिये। इस प्रकार से ये १६ फिलिनीर बनस्पतियों नाम और कर्म्म द्वारा कह दा हैं॥ च४-च४॥

चार प्रकार के स्नेह—

नामकर्मभिरुकानि फलान्येकीनविशांतः। सर्पिस्तैलं वसा मज्जा स्त्रहो दृश्यद्वविधः॥ १६ ॥

र्टार्प ( वा ), तंब्र, वसा ( चर्वी ) आर मजा ( अर्रव्या वा गुटालयों के मीतरी भाग का स्तेह, चिक्रनार्द ) य चार कह है ॥ 🖘 ॥

इनके कर्म कहते हैं:--

पानाभ्यञ्जनबस्यर्थं नस्याय चव वागटः । स्तेह्ना जीवना बल्या वर्णोपचयवर्धनः ॥ ८७ ॥ स्तेहा ह्येते च विहिता वार्वापत्तकप्रापहाः ।

वे चारों स्नेह (पान) शरीर में मुख मार्ग से देने, शरीर पर मालिश करने, (बस्ती) गुदा या उपस्थमार्ग से देने, और (नस्य) नाक से देने में प्रयुक्त होते हैं। ये स्नेह शरीर का स्नेहन करते हैं, शरीर को जीवन देते हैं. शरीर का तर्पण करते हैं, बल और शक्ति को बढ़ाते हैं। ये स्नेह बात, विक्त और कफ को नष्ट करते हैं। प्रणाः

लवण---

सौवर्चलं सैन्थवं च विडमोद्भिदमेव च ॥ ८८ ॥ सामुद्रेण सहैतानि परूच स्युर्लवणानि च । पांच प्रकार के नमक हैं। (१) सैन्थव (सैन्या नमक) सब नमकों में श्रेष्ट है (२) सौयर्चल ( संचल ), (३) (विड) काला नमक, (४) ( ओद्रिद ) काच नमक और (५) सामुद्र, समुद्र के पानी से तैय्यार किया हुआ, ये पांच प्रकार के लवण या नमक हैं ॥ प्र⊏ ॥

लवणों के कर्म-

हिनग्धान्युष्णानि नीक्ष्णानि दीपनीयतमानि च ॥ ८८ ॥ आरोपनार्थे युज्यन्ते स्नेह्स्वेद्विष्ठो तथा । अधोभागोध्वेभागेषु निरुद्देष्यनुवासने ॥ ६० ॥ अध्यञ्जने भोजनार्थे झिरमद्य विरंचने । राखकर्नाण वस्त्यर्थमञ्जनोत्सादनेषु च ॥ ६१ ॥ अजीणोनाह्योवति गुल्ने शुरू तथादरे । उस्तानि स्वणानि, कथ्ये मृत्राण्यष्टो निरोध मे ॥ ६२ ॥

ये नमक स्निय्य, उष्ण, तांक्षण और दांपतांव अयांत् विशेष रूप से अग्नि बढ़ानेवाले हैं। ये नमक आलेपन में, स्नेहन में, और स्वेदन कार्य में, अधोमाग-विरेचन और ऊर्ध्य-विरेचन द्वारा दोषों को बाहर निकालने में, निरूहण में, अतु-वासन में, अन्यक्ष में, मोजन में, ओर शिर के विरेचन में, श्रस्त कर्म में, बर्ति अर्थात् फल वर्षि आदि में, अञ्चन में, उवटन में, अर्जाण में, अकारे में, वातु रोग में, गुरूम में, शूल रोग में, और उदर रोगों में प्रयोग किये जाते हैं। ये पांचों प्रकार के नमक कह दिये ॥ = १-१० ॥

आट मूत्र—

मुख्यानि यानि हाष्टानि सर्याण्यात्रेयशासने । अविमूत्रमजासूत्रं गोसूत्रं माहिषं तथा ॥ ८३ ॥ हस्तिसृत्रमथोष्ट्रस्य स्वस्य च । अर जो मुख्य आठ मूत्र आत्रेय ऋषि ने कहे हैं वे सुनिये—

(१) भेड़ का मूत्र, (२) वकरी का मूत्र, (३) गाय का मूत्र, (४) भैंस का मूत्र, (५) हाथी का मूत्र, (६) ऊँट का मूत्र, (७) घोड़े का मूत्र और (८) गवे का मूत्र ये आठ प्रकार के मूत्र हैं १॥ ८३॥

मूत्रों के सामान्य गुण--

उष्णं तीक्ष्णमथी रूक्षं कटुकं खवणान्वितम् ॥ ६४॥ मूत्रमुत्सादने युक्तं युक्तमालेपनेषु च ।

१. गोऽजाविमहिषीणां तु स्त्रीणां मूत्रं प्रशस्यते । खरोष्ट्रेमनराश्वानां पुंचां मूत्रं हितं समृतम् ॥" भावप्रकाश । युक्तमास्थापने मूत्रं युक्तं चािष विरेचने ॥ ६५ ॥ स्वेदेष्विष च त्युक्तमानाहेष्वगदेषु च । चद्रेष्वथ चार्यः सु गुल्मकुष्टिकळासिषु ॥ ६६ ॥ तयुक्तमुपनाहेषु परिपेके तथैव च । दीपनीयं विषक्तं च क्रिमिष्टं चोषदिर्यते ॥ ६० ॥ पाण्डुरोगोपसृष्टानासुक्तमं सर्वथोच्यते । ऋष्माणं शमयेत्पीतं मारुतं चानुकोमयेत् ॥ ६० ॥ कर्षे तिक्तमधोभागमित्यस्मिन् गुणसंब्रहः । सामान्येन मथोक्तत्, पृथक्तवेन प्रवक्ष्यते ॥ ६६ ॥

ये आठों प्रकार के मूत्र गरम, तोक्ष्ण, रूखे, कहु रक्ष, और लवण रस ते युक्त हैं। आठों प्रकार के मूत्र उत्कादन में, आढेपन में, प्रतेपन में, आक्ष्यपन में निरूह में, विरेचन में, स्वेदन में, नाइं।स्वेद में, आनाइ अर्थात् अफार में, अगद अर्थात् विपनाशक आंपधियों में प्रशुक्त होते हैं।

उदर रोगों में, अर्श रोग में, गुल्म, कुछ (कोट) और किलास (कुछ का मेद), उपनाह, गुलटिस आदि में, पियेक अर्थात् सेचन कार्य में, प्रयुक्त होते हैं। ये मूत्र (दीपन) अग्निदीपक, (विपन्न) विपनाशक, सीर (क्रिमिन्न) कृमिनाशक कहे जाते हैं। ये पाण्ड रोगियों के लिये पान, आहार और मेपज आदि कल्पना में उत्तम, हितकारी हैं। पिया हुवा मूत्र श्लेष्मा (कक्त) को शमन करता है, वायुको अनुलीमन करता है, और पित्त को अर्थोमार्ग में सीनता है, पित्त का विरेचन करता है। ये आटों मूत्रोंके सामान्य से गुणकड़ दिये हैं। १६५:६६।

आठों मुत्रों में एक एक के जो पृथक् २ गुण है हि आगे कहे जाते हैं—
अविमूत्रं सितक्तं स्यास्मिग्धं पित्ताविरोधि च ।
आजं कपायमधुरं पश्यं दोपान्निहिन्त च ॥ १०० ॥
गव्यं समधुरं किचिद्दोपद्मं क्रिमिक्कप्रतुन् ।
कण्डूलं शमयेत्पीतं सम्यग्दोपोदरे हितम् ॥ १०१ ॥
अश्रीशोफोदरद्मं तु सक्षारं माहिषं सरम् !
हास्तकं स्वयणं मूत्रं हितं तु किमिक्कष्ठिनाम् ॥ १०२ ॥
प्रशस्तं वद्धविण्मूत्रविषयरुष्टमामयार्शसाम् ।
सतिकं श्वासकासन्नमर्शोन्नं चौष्ट्रमुच्यते ॥ १०३ ॥
वाजिनां तिककदुकं कुष्ठनणविषापहम् ।
स्वरमूत्रमपरमारोन्माद्महिवनाशनम् ॥ १०४ ॥

- १. भेड़ का मूत्र थोड़ा तिक, स्निग्ध एवं पित्त का अविरोधी है, वह न तो पित्त को बढाता है, और न पित्त को शमन करता है।
- २. वकरी का मूत्र कषाय और मधुर रस, खोतों के छिये डितकारी है, और त्रिदोपनाशक है।
- ३. गाय का मूत्र कुछ मधुर, दोपनाशक, कृमि, और कुछ का नाशक है। इसके पीने से लाज शमन होती हैं. एवं वात आदि से उत्पन्न पेट के रोगों में हितकर है।
- ४, भेंस का मूत्र बवासीर, शोथ, और उदर रोगों को नाश करने वाला, थोड़ा खारा और मटभेदक है।
- ५. हाथी का मृत्र नमकीन, कृषि और कुछ रोग वाले पुक्यों के लिये हितकारी है। अवस्त्य मल और मृत्र रोग अल्सक रोग, विप रोग, इलेब्म जन्त्र रोगों और ववासीर में श्रेष्ठ हैं।
  - ६. ऊँट का नूत्र थोड़ा तिक्त, श्वास, कास ओर अशे रांग का नाशक है।
  - ७. घोड़ों का मूत्र तिक्त और कटु, कुष्ठ, विप और ब्रण का नाशक है।
- मधे का मूत्र अपस्मार, ( मृतो, हिस्टोरिया ) उन्माद आदि ( पानल-पन ) का नाशक है।। १००-१०४।।

आठ प्रकार के दूध---

इतीहोक्तानि मूत्राणि यथासामर्थ्ययोगतः । अतः क्षीराणि वक्ष्यन्ते कमें चेषा गुणाश्च ये ॥ १०४ ॥ अविश्लीरमजार्क्षारं गोक्षीरं माहिषं च यत् । उष्ट्रीणामथ नागीनां वडवायाः ख्रियास्तथा ॥ १०६ ॥

इस प्रकार ते इस शास्त्र में सामान्य और विशेष दोनों प्रकार से यथा-सामध्ये अथात् मूत्रों की जैसी जैसी शक्ति हैं, वैसे गुण कह दिये हैं।

अत्र आट प्रकार के दूध, इन के कर्म्म और गुण भी कहे जाते हैं:— १. भेड़ का, २. वकरी का, ३. गाय का, ४. भेंस का, ५. ऊँटर्ना का, ६. हथिनी का, ७. घोड़ी का और ८. स्त्रियों का दूध ॥१०५–१०६॥

सब दूधों के सामान्य गुण-

प्रायशो मधुरं स्तिग्धं शीतं स्तन्धं पयः स्पृतम्। प्रीणनं बृंहणं बृष्धं मेध्यं वल्यं मनस्करम् ॥ १०० ॥ जीवनीयं श्रमहरं श्वासकासनिबर्हणम् । हन्ति शोणितपित्तं च संधानं विहतस्य च ॥ १०० ॥ सर्वेप्राणभृतां सात्त्यं शमनं शोधनं तथा । तृष्णाहनं दीपनीयं च श्रेष्टं क्षीणक्षतेषु च ॥ १०६॥ पाण्डुरोगेऽम्छपित्तं च शोषे गुल्मे तथोदरे । अतीसारे ज्वरे दाहे श्वययौ च विधीयते ॥ ११०॥ योनिशुक्रप्रदोपेषु मृत्रेषु मदरेषु च । पुरीषे प्रथिते पथ्यं वातिषत्तिकारिणाम् ॥ १११॥

सब दूध प्रायः । मधुर रल, स्तिन्ध, शीत, (स्तन्ध) दूव बढ़ाने बाले, (प्रीणन) पुष्टि देने वाले, (बृंदण) शरीर को बढ़ाने बाले, (बृंदण) वीर्यवर्धक, (मेध्य) बुद्धि के लिये हितकारी, (बल्य) शरीर को बल देने बाले, (मनस्कर) मन को प्रसन्न करने बाले, (जीवनीय) जीवन के लिये हितकारी, (अमहर) थकावट को मिटाने वाले, स्वाम और कास ंकप, कास को छोड़-कर शेष समस्त कासों को ) मिटाने बाले हैं। दूध रक्त पित्त को नाश करता और टूटे हुए को जोड़ने वाला है, सब प्राणियों के लिये सास्य दोयों को शमन अर्थात स्वस्थान में स्थित दोषों को शानत करने वाला है, प्यात की नाश करने वाला, अपन वर्धक, क्षीण और क्षत रोगियों के छिये हितकारी, पण्डु रोग वालिपत, शांप, गुल्म, उदर अतीसार ज्यर (जींण ज्वर), दाह, (श्वयथु) शोध रोग में विशेष करके पथ्य है। योनि रोगी से, शुक्म नों में, मूलकुक्यू रोग में, मलाबरोष में; पथ्य और हितकारी है। यह वात-पित्त रोगियों के लिये मी पथ्य है। शिरु - ११शी

दूध के कर्म्म कहते हैं:--

नस्यालेपावगाहेषु वयनास्थापनेषु च । विरेचने स्तेहने च पयः सर्वत्र पुष्यते ॥ ११२ ॥ यथाक्रमं क्षीरगुणानेकेकस्य पृथकपृथक् । अन्नपानादिकेऽध्याये भृयो वक्ष्यास्यरोपतः ॥ ११३ ॥

यह दूध नस्य कर्म में, अवगाहन किया में, आलेपन में, बमन में, आस्था-पन में, बस्ति में, विरेचन में, स्नेह कर्म में, सब स्थानों पर रसायन अर्थात् बाजीकरण आदि में भी प्रयुक्त होता है। यहां पर आटों प्रकार के दूधों के गुण-कर्म सामान्य रूप में कह दिये हैं। आगे 'अन्न पान विधि' नामक अध्याय (स्वस्थान अ० २७) में कमानुसार प्रत्येक दूध के गुण-कर्म पृथक् पृथक् सम्पूर्ण रूप से कहेंगे॥११२-११३॥

अथापरे त्रयो वृक्षाः पृथग्ये फलमृलिभिः।

१ प्रायः शब्द से ऊँटनी के दूध का निषेध है। ऊँटनी का दूध नमकीन है।

स्तुह्यक्रीरमन्तकास्तेषामिन् कर्म पृथकपृथक् ॥ ११४ ॥ वमनेऽश्मन्तकं विद्यात्स्तुद्दीक्षीरं विरेचने । क्षीरमर्कस्य विजयं वसने सविरेचने ॥ ११४ ॥

अब शांधन के लिये कहे हुए छः बुझों में तीन का दूध और तीन की ख़बा ग्रहण की जाती है हिन्में प्रथम दूधवाले तीन बुझ फिनी और मूलिनी वनस्पतियों ने एथल है, उन के नाम १. स्पुर्श (धार); २. अर्थ (आक) और ३. अरमन्तक हैं। अरमन्तक का दूध वमन के लिये; स्नुरी का दूध विरेचन के रिये और आक का दूध वमन और विरेचन दोनों कार्यों के लिये जानना चाहिये \* १. ११४-११५!!

इमास्रांनपरान् वृद्धानाहुर्चेषां हिलानवषः। पृतिकः कृष्णगन्ना च तिल्बदश्च तथा तरुः॥ ११६॥ विरेचने प्रयोक्तवः पृतिकस्तिल्बक्षनथाः कृष्णगन्धा परीसर्वे झोदेप्बर्शःमु चेल्वयते॥ १५०॥ वृद्धविद्वाधरण्डेषु कृष्टेष्वप्यस्त्रतीषु च । पङ्गक्षावस्त्रोधनानेतानवि विद्याद्विचक्षणः॥ ११८॥

ृश्वरें-शेष तीन वृक्ष हैं—जनको त्वचा हिनकारी है। उन वृक्षों के नाम— पृतीक (करंक ), कृष्णगन्या और तिल्बक (लोझ ) हैं। इन में करंज और लोध वृक्ष की छाल विरेचन कार्य में प्रशुक्त होती है। और कृष्णगन्या की छाज परि सर्प (चीनर्प, एक्ज़ीमा, त्वन् रोग में ), शोध, अर्श रोग, दहुं (दाद ), विद्विधि, गण्डमाला, कुष्ठ और अरुजी नामक नाना रोगों में प्रशुक्त होती है।

श्चिरोविन्चन में इसका प्रयोग रोग-भिष्म्जितीय अध्याय (विमानस्थान अ० ८ ) में कहेंगे ॥ ११६-११८ ॥

इन जपर कहे हुए छः वृक्षों को शोधनकारक जाने । उपसंहार---

इत्युक्ताः फटमूलिन्यः संहाश्च लवणानि च । मूत्रं क्षीराणि वृक्षाश्च षड्ये दृष्टाः पयस्त्वचः ॥ ११६ ॥

फिल्नी १६, मूलिनी १६, स्नेह ४, लवण ५, मूत्र ८, दूघ ८, और शोधन इक्ष ६, जिनके दूघ और त्वचा काम में झाते हैं वे कह दिये हैं ॥११६ ॥

अध्यम्तक के समान कार्य करने वाला इक्ष अष्ठा है जो महाराष्ट्रों में होता है, इसका दुध वामक है।

ओषधीर्नामरूपाभ्यां जानते हाजपा वने । अविपाश्चेव गोपाश्च ये चान्ये वनवासिनः॥ १२०॥

बकरियां चराने वाले, भेंडे चराने वाले, गौर्वे चराने वाले और अन्य तपरवी या भील आदि जो कि जंगल में रहते हैं ये लोग ओपधियों को नाम रूप और आकृति से पहिचान ने हैं ॥ १२०॥

> न नामज्ञानमात्रेण रूपज्ञानेन वा पुनः । शोषधीनां परां प्राप्ति कश्चिद्वेदितुन्नहीति ॥ १२१ ॥ योगवित्रामरूपज्ञस्तासां तत्त्वचिदुच्यते । कि पुनर्यो विज्ञानीयादोषधीः सर्वथा भिषक् ॥ १२२ ॥ योगमासां तु यो विद्यादेशकाळोपपादिनम् । पुरुषं पुरुषं बीक्ष्य स विज्ञेयां भिषक्तः ॥ १२३ ॥

ओपिषयों के नाम जान छेने मात्र से, अथवा रूप से पहिचान छेने से भी कोई ओपिष के सम्बक् प्रयोग को नहीं जान सकता। इसोविये शास्त्र में इनका वर्णन किया जाता है।

जो वैद्य ओपियमें को नाम, रूप, और उन रूपोग और प्रयोगों सहित जानता है, वह तो तस्वित् है हो, जो वैद्य औपियमें को सभी प्रकार से समझता है; उसके लिये कहना ही क्या ? और जो व्यक्ति अनेक पृद्धप के बल, शरीर, आहार, रार, सात्म्य, सस्य प्रकृति और वयस का दिचार करके देश, काल, मात्रा के अनुसार ओपिय को जानता है यह यैद्यों में श्रेड है ॥१२१-१२॥

न जानी हुई औपिवयों से हानियाँ--

यथा विषं गथा राखं यथाग्निरशनिर्यथा। तथौषधमविज्ञातं विज्ञातममृतं यथा॥ १२४॥ औषधं द्धनभिज्ञातं नामरूपगुणीन्त्रभिः। विज्ञातमपि दुर्युक्तमनथौयोपपद्यते॥ १२५॥

जिस प्रकार न जाना हुआ ( मूढ़ आदमी से प्रयुक्त किया हुआ) विष, जिस प्रकार शक्त, जिस प्रकार अगिन और जिस प्रकार अशिन (वज्र) या ( बिजली) मृत्यु के कारण बनते हैं, उसी कार नाम रूप गुण से न जानी हुई औषधि भी मृत्यु का कारण हो सकता है और नामरूप और गुण से जानी हुई औषधि अमृत के समान है। नाम, रूप एवं गुण से न

जानी हुई औषथ या जान। हुई भी देश काल आ दे का विचार न करके देने से अनिष्ट के लिए होती है, वह भारी अनर्थ-उत्पन्न करती है ॥ १२४ १२५ ॥

योगादिष विषं तीक्ष्णमुत्तमं भेषजं भवेत् । भेषजं चाषि दुर्युक्तं तीक्ष्णं संपद्यते विषम् ॥ १२६ ॥ तस्मान्न भिषजा युक्तं युक्तियाद्येन भेषजम् । धीमता किञ्चिदादेयं जीवितारोग्यकाङ्क्षिणा ॥ १२७ ॥

तिक्षण प्राणनाशक विष भी सम्यक् प्रकार से प्रयोग करने पर उत्तम औपथ का कार्य करता है। ऑपय भी अनुचित प्रकार से प्रयोग करने पर तीक्षण-प्राण नाशक विपक्षा काम करती है।

इसिटिये अनुचित रूप में प्रयंग को जाने वाली औषिष के विप के समान होने के कारण आगु एवं आरंग्य को चाहने नाले बुद्धमान् व्यक्ति को चाहिये कि, देश काल-मात्रा आदि का विचार न करके देने वाले मृद्ध वेद्य में दो हुई औषध को कभी प्रहण न करें ॥ १२६-१२७॥

कुर्यान्निपतितो मूर्ध्नि सरोपं वासवाशनिः। सरोपमातुरं कुर्यान्न त्वज्ञमतमीपधम्॥ १२८॥

इन्द्र के हाथ से छूटा हुआ वज यदि मनुष्य के सिर पर गिर पड़े नो उससे बचना सम्भव हो सकता है, परन्तु मूर्ख वैद्य से थी हुई आंपधि रोगी को समात ही कर डालती है. इससे बचना असम्भव है ॥ १२८॥

> दुःखिताय शयानाय श्रद्धानाय रोगिणे। यो भेपजमिनज्ञाय प्राज्ञमानी प्रयच्छति॥ १२६॥ त्यक्तधर्मस्य पाषस्य मृत्युभृतस्य दुर्मतेः। नरो नरक्रपाती स्यात्तस्य संभापणादिष ॥ १३०॥

जो प्राज्ञमानी-अपने को बुद्धिमान् गिनने वाला वैद्य, ओपथ को न जान-कर दुःखी, अचेत पड़े, वैद्य मे श्रद्धा करने वाले रोगी को ओपश देता है, ऐसे धर्म को छंड़ देने वाले विस्वासघाती, मृत्यु के समान साखात् यम और दुर्मित, अस, मृद्ध वैद्य के साथ बोलने से भी मनुष्य नरकगामी होता है, फिर स्पर्ध आदि से वयां नहीं होगा ॥ १२६-१३०॥

> वरमाशीविपविपं कथितं ताम्रमेव वा । पीतमत्यग्निसंतप्ता भक्षिता वाऽप्ययोगुडाः ॥ १३१ ॥ न तु श्रुतवर्ता वेषं विश्वता शरणागतात् । गृहीतमन्नं पानं वा वित्तं वा रोगपीडितात् ॥ १३२ ॥

सॉप का विष अथवा ताम्बे को उवाल कर पीना या आग में लाल किये हुए लोहे के गोले खा लेना, कहीं अधिक अच्छा है, परन्तु वेदा का वेप पहिनकर शरण में आये हुए रंगो से, अन्न, पान अथवा धन प्रहण करना अच्छा नहीं ॥ १३१-१३२॥ वैद्य को क्या करना चाहिये ?

भिषग्दुभूपुर्नतिमानतः स्वगुणषंपदि ।

परं प्रयत्नमातिष्ठेत् प्राणदः स्याद्यथा नृणाम् ॥ १३३ ॥

इसल्ये वैद्य बनने की इच्छा करने वाले, बुद्धिमान् व्यक्ति की चाहिये कि, बैद्य के गुणों की प्राप्त करने में अत्यधिक प्रयत्न करे जिससे कि वह मनुष्यों के रोगों को पृर् करके प्राण् देने वाला सिद्ध हो ।। १३३॥ -

तदेव युक्तं भैषज्यं यदारोग्याय कल्पते ।

स चेव भिपजां श्रेष्ठो रोगेभ्यो यः प्रमोचयेत् ॥ १३४ ॥

जो औषत्र रोग को शान्त करने में समर्थ है: वही ठीक प्रकार से प्रयुक्त को हुई औषध है और जो रोगों से रांशिया को मुक्त कर, यह ही वैद्यों में श्रेष्ठ वेदा है।। १३४॥

सम्यय्वयोगं सर्वेषां सिद्धिराख्याति वर्मणान् ।

सिद्धिराख्याति सर्वश्च गुणेर्युक्त मिपक्रमम् ॥ १९५ ॥

सब प्रकार के कम्मों की सिद्धि, सफलता, उन कम्मों के तम्मक् प्रयोग को यतलानी है। सफलता ही सद सुजों से युक्त निय की श्रेष्टन की भी बतलाती है। अर्थात् सफलता से डी वैद्य का नाम चमकता है । १२५॥।

अध्याय व्या संब्रह---

तत्र खोकाः ।

आयुर्वेदागमो हेतुरागमस्य प्रवर्तनम् । सृज्ञणस्याभ्यतुज्ञानमायुर्वेदस्य निर्णयः ॥ १३६ ॥ सम्पूर्णं कारणं कार्यमायुर्वेदस्योजनम् । हेतवश्चेव दोपाश्च भेपजं संग्रहेण च ॥ १३० ॥ रसाः संग्रत्ययद्रव्याखिविधो द्रव्यसंग्रहः । मूखिन्यश्च फलिन्यश्च स्नेदाश्च लवणानि च ॥ १३० ॥ मृत्रं क्षीराणि वृक्षाश्च पड्ये क्षीरत्वगाश्रयाः । कर्माणि चेषां सर्वेषां योगायोगगुणागुणाः ॥ १३६ ॥

वैद्यगुण-सम्पत्—श्रुतैः पर्यवदातत्वं बहुशो दृष्टकर्मता ।
 दाक्ष्यं शोचांमति ज्ञेयं वैद्ये गुणचतुष्टयम् ॥

## वैद्यापवादो यत्रस्थाः सर्वे च भिषजां गुणाः । सर्वमेतत्समाख्यातं पूर्वाध्याये महर्षिणा ॥ १४० ॥

आयुर्वेद का मर्च्यलंक में आना, हेत्-रोगों का उत्पन्न होना, भरद्वाज मनि द्वारा मर्त्यलोक में शास्त्रों का प्रचार, अभिवेशादि का तन्त्र बनाना, अग्निवेशादि द्वारा बनाये हुए तन्त्रों के लिये ऋषियों से दी हुई आज्ञा, हिताहित आदि लक्षण रूप सामान्यादि छः कारण, कार्य्य-धातुओं को समान करना आयुर्वेद का प्रयोजन है, संदेव ने रोगों के कारण, काल, बुद्धि, इन्द्रियार्थ का अतियोग, अयोग, मिथ्यायोग हो: दोप वात, पित्त, कफ, इनकी आपय: आकाश आदि तीन, द्रव्य, जल और प्रथियी, इन ह साथ, रसमध्य आदि, द्रव्यसंग्रह: शमन आदि; एवं भाग आदि के भेद से, ज़्लिना-हस्तिदन्ती आदि खोलह: फलिनी-शंखिनी आदि उन्नीस; स्नेह थी आदि चार, महास्नेह; लवण-सीवर्चल आदि पांच; मूत्र आठ; क्षीर आठ, दृष बाल कुथ, छाल बाले स्नुही, पूर्तीक आदि छः वृक्ष; इनके वमन-विरंचन आदि सब कर्म; औपध के सम्बक योग से जो गुण और असम्बक्ष बीग से जो दुर्गुण हैं; मृद्ध वैद्य की निन्दा और सब गुणों से युक्त वंदा के लक्षण; यह सब इस प्रथम 'दीर्घक्षीवितीय' नामक अध्याय में महर्षि भगवान् आश्रेय ने सम्यक् बद्धार से कह दिया है ॥१३६-१४०॥ इत्यामयेशकृतं तन्त्रे चरक्रवतिसंस्कृतं सूत्रस्थाने सभाषाभाष्ये भेषज्ञ-

चतुष्के दोर्दर्भावितीयो नाम प्रथमोऽध्यायः॥ १ ॥

## अथ दितीयोऽध्यायः

अथातोऽपामार्गतण्डुलीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

वमन आदि पांच कर्म स्वस्थ एवं रोगी दोनों व्यक्तियों के लिये उपयोगी हैं। इसलिये पूर्व अध्याय में कहे हुए वमन आदि के द्रव्यों को अन्य द्रव्यों के साथ मिला कर इस अध्याय का अवतरण करते हैं।

अपामार्ग (चिरचिटा) के बीजों का दुप रहित करके, तण्डुल बना कर काम में लाना चाहिए, यह बताने के लिये 'अपामार्ग-सण्डुलीय' अध्याय है।

> अपामार्गस्य बीजानि पिष्पतीर्मरिचानि च । विडङ्गान्यथ शिमणि सर्षपांस्तुम्बुरूणि च ॥ ३॥

अजाजी चाजगन्धां च पीलृन्येलां हरेणकाम् । पृथ्वीकां सुरसां श्वेतां कुठेरकफणिज्जकौ ॥ ४ ॥ शिरीषवीजं छगुनं हरिद्रे लवणद्वथम् । ज्योतिष्मतीं नागरं च दद्याच्छीषेविरेचने ॥ ४ ॥ गौरवे शिरसः शूळे पीनसेऽषींवभेरके । क्रिमिज्याधावपस्मारे घाणनाशे प्रमोहके ॥ ६ ॥

अपामार्ग (चिरचिटे) के तण्डुल, विष्पत्री, मरिच, वायविद्यंग, सहंजना के बीज, इवेत सरसों, तेजवल के बीज, जोरा, अजमोदा (तिलवन), पंलू, एला (छोटो इलायची), हरेणु (रेणुका, मेंहरी के बीज), पृथ्वीका (कलोंजी), सुरसा (काली तुलसी), हवेता (अगराजिता), कुठेरक (मरवा), पण्जिक (तुलसी का भेद), शिरंप बीज (सिरस के बीज), लगुन (लहसन), दोनों हरिद्रा (इल्टी और दार इल्टी), दोनों लवण (सैन्थव और सौवर्चल), ज्योतिष्मती (सालकंगनी), और नागर (सोंट) ये शिरोविरेचन के लिये उपयोग में लानी चाहिये।

इन उपरोक्त औपियों में 'द्वेता' और 'ज्यातिमती' ये दे। द्वय 'मूलिनी' आपियों में गिने गये हैं। इसल्ये इनका मूलब्रहण करना चाहिये, और अपा-मार्ग (चिर्यच्टा) के तण्डुल उपयोग में लाने चाहिये।

(गौरव) शिर के मारीयन में (शिरःश्ल ) शिर के हुलने में, (पीनव) नाक से दुर्गन्य युक्त खाव, कफ आता हो, (अर्दावमेदक) आधा शिर दुःखता हो, (कृमि-व्याधि) कृमि जन्य शिरो रोग में, (अरस्मार) मृती में, (प्राण नाश) प्राण शिक्त के नष्ट होने पर और (प्रमोहक) मूर्छा इन रोगों में शिरो विरेचन के रूपमें प्रयोग करना चाहिये॥ ३–६॥

#### वमनकारक द्रव्य-

मदनं मधुकं निम्बं जीमूनं कृतवेधनम् । पिप्पलीकुटजेक्ष्वाकूण्येला धामार्गवाणि च ॥ ७ ॥ उपस्थिते स्रोक्मपित्ते न्याधावामाशयाश्रये । बमनार्थं प्रयुद्धीत भिषग देहमदूषयन् ॥ = ॥

मदन (मैंनफल), मधुक ( मुलहेटी ), नीम ( नीम की छाल), जीमृत ( कडुवी दुरई ), कृतवेधन ( कडुवा दुम्बा ), पिप्पली, कुटज ( कुड़ा ), इक्ष्वाकु ( कडुवी थिया या आल), एला ( छोटी इलायची ) धामार्गव ( दुरई कडुवी) ये दस वस्तुएँ कफपित्त जन्य व्याधि में अथवा आमाग्रय में आश्रित व्याधि की अवस्था में, शरीर को हानि किये बिना वैद्य वमन के लिये देवे।

इनमें मदन, मधुक, जीमृन, कृतवेयन, कुटज, इक्ष्ताकु और धामार्गव इनका फल लेना चाहिये और पिप्पली इलायची का भी फल तथा नीम की छाल लेनी चाहिये ॥ ७-≍॥

विरेचन द्रव्य-

त्रिहृतां त्रिफळां दन्तीं निष्ठिनीं सप्तलां बचाम् । किप्त्लकं गवाक्षीं च क्षीरिणीमुदकीर्यकाम् ॥ ६ ॥ पील्न्यारम्बधं द्राक्षां द्रवन्तीं निचुलानि च । पक्कशयगते देषे विरेकार्यं प्रयोजयेन् ॥ १० ॥

त्रिवृत ( निशोध ) त्रिपत्था ( हरड. यहेडा, आंवला ), दन्ती ( जमाल-गोटा ), नीलिनी ( नील का मृल ), छसला ( शिकाकाई ), बच, किम्दिलक ( कमीला ), गवाक्षी ( इन्द्रायण ), श्वीरिणी ( हिरबी ) उदकीर्था ( नाटा करञ्ज ), पीलू फल, आरंबध ( अमलतात ), द्रवन्ती ( यहा जमाल गोटा ), निचुल ( हिज्जाल फल ), ये वस्तुएं दोप के पकाश्यम में स्थित होने पर विरेचन के लिये देनी चाहियं ( शर्मार में अन्यत्र स्थित होने पर नहीं )।

इन में त्रिष्टत, नागदन्ती, सतला गवाक्षी, क्षांरिणी, और द्रवाती का मूळ लेना चाहिये, और नीलिनी, तथा वच का भी मूल और दोशों का फल महण करना चाहिये।। ६-१०॥

आस्थापन और अनुवासन के द्रव्य—
पाटलां चाग्निमन्थं च विल्वं इयोनाक्रमेव च ।
काइमर्यं झालपर्णों च पृश्तिपर्णों निदिग्धिकाम् ॥ ११॥
बलां श्वदंष्ट्रां बृह्ततीमेरण्डं सपुनर्नवम् ।
यवान् कुल्रथान् कोलानि गुह्रचीं मदनानि च ॥ १२ ॥
पल्डाशं कत्तृषं चेव स्नेहांश्च लवणानि च ।
खदावर्ते विवन्षेषु युक्ज्यादास्थापने सदा ।
अत एवोषधगणात्संकल्यमनुवासनम् ।
माहतष्नमिति शोक्तः संग्रहः पाञ्चक्रमिकः ॥ १४ ॥

पाटला (पाटल), अग्निमन्य ( अरणी ), बिल्ब ( बेल ), दयोनाक ( टेंट्र, सोनापाटा ), कादमरी ( गम्भारी ), शालपणीं ( सलवन ), पृष्टिनपणीं ( पोटा-पणीं ), निदिग्धिका ( कटेरी, भटकटैया ), बला ( खरेंटी ), दबदंष्ट्रा ( गोलक) बृहती (बड़ी कटेरी), एरण्ड (एरण्डमूल), पुनर्नवा (सांठी वास), यव (जो), कुल्स्थ (कुल्यी), काल (बेर), गुह्रवा (गिलाय), मदन (मैनफल), पलाश (दाक), कलूण (रिटिप हुण), स्तेह (चारों स्तेह धी आदि), लवण (पांचों तमक) ये उनतीस द्रव्य (उदावर्ष ) अगान वायु की उच्चे गति होने पर, विवन्त्र मल मूल आदि के अररोत्र में आर आस्पारन नामक वस्ति कर्म में भ्योग करने चाहिय। इन्हीं औदाययों ने अनुवासन वस्ति बना कर वायु को नष्ट करने के लिये प्रयोग करनी चाहिय। यह ख्योग मैं पंच कर्म (बमन, विरेच्च मम, नस्य, आस्थापन और अनुवासन) कह दिये हैं। ११-१४॥

तान्युपांस्थतदोपाणां स्नहस्वेदोपपादनः।

परुच कर्माणि कुर्रीत साबाकाङी विचारयन् ॥ १५ ॥

प्रवृत्त होने के लिये तैयार दोप वालों को स्पष्टन आर स्वेदन कराके, शरीर-बल की अपेक्षा से माना ओर काल का विचार करके वेय पंच कमों का करावे ॥ १५ ॥

मात्रा और काल के विचार यसने की आवश्यकता 🕹

मात्राकालाश्रदा युक्तिः, सिद्धियुक्ती प्रतिष्ठिता ।

तिष्टत्युपारं युक्तिक्षा द्रव्यज्ञानवतां सदा ॥ १५ ।।

पदार्थों की योजना नाहा और काल पर अर्जनन्तत है। शहरप्त-, अंजनक्त आयु, व्याधिकल, दोषवल आदि के अनुकूल नाहा और विशेष समय में प्रयुक्त हुआ द्रव्य मंद्री प्रकार अपने वार्ष की कर स्वता है। सिद्धि चिकित्तिक्या की सफलता युक्ति में आदित है। सेशना का जानने पाला वैद्य द्रव्य-औषध को जानने वालों में से सदा श्रेष्ठ है। उत्तर स्वस्य तथा आदुर पुरुषों के लिये पैच कमों का उपदेश कर चुका। १६॥

रांगियों के लिये आहार विशेष यवागू:-

अत ऊर्घ्यं प्रवक्ष्यामि यवागूर्विविधीपधाः ।

विविधानां विकाराणां तत्साध्यानां निवृत्तवे ॥ १७ ॥

इसके आगे यवागू से अच्छे हांने वाले नाना प्रकार के रोगों के नाश के लिये नाना प्रकार की औपधियों से सिद्ध यबागू (लाप्सी) कहेंगे॥ १७॥

पिष्पलीपिष्पलीम् ज्ञाचन्यचित्रकनागरैः । यवागूर्वीपनीया स्याच्छूलन्ती चोपसाधिता॥ १८॥

१, जिस प्रकार मृदु-विरेचक ओषधियां रात्रि को सोते समय छेने से उत्तम गुण करती हैं।

चूंकि आरोग्य का मूल साधन कोष्ठाग्नि है, इस लिये सब से मुख्य वस्तु कांष्ठाग्नि है। अतः अग्नि कां सन्दीपन करने के लिये यवागू कहते हैं,

(१) पिप्पली, पिप्पली मूल (पीपला मूल), ( चन्य ) चित्रका, (चित्रक) चीता, सोंठ इन से बनाई हुई यवागू (दीपनी ) अग्निवर्धक और शुलनाशक होती है ।। १८॥

यनागू तीन प्रकार की है, १ यवागू जो छः गुने जल में पकती है, २. मण्ड चौदह गुने जल में और ३, विलेपी चार गुने जल में पकाई जाती है। दधित्य-बिल्ब-चाङ्गरी-तक्र-दाग्डम-साधिता।

पाचनी ब्राहिणी पेया, सवाते पाञ्चमूळिकी ॥ १६ ॥

- (२) दिधत्थ (कैथ), विल्व (बेलागरी-गूरा), चांगरी (चोपतिया), तक ( छाछ ), दाडम ( अनारदाना ) इन से बनाई हुई यथागू 'पाचनी' पाचन करने वाली 'माहिणी' अर्थात् स्तम्भक वा मल को राकने वाली है।
- (३) पंच मूल बृहत्पञ्चमूल-शालगणां, पृहिनपणीं, कटेरी, बड़ी कटेरी और गोलरू-यह पांच वातहर हैं इनसे साथित यवागू वातविकार के लिये उप-योगी है ॥ १६ ॥

शालपर्णी-बला-बिल्बैः पृष्टिनपर्ण्या च साधिता । दाढिमाम्ला हिता पेया वित्तऋष्मातिसारिणाम ॥ २० ॥

(४) शालपणीं (सालवन), बला (खरैंटी), बिल्व (बेलगिरी). और पृश्चितपर्णी (पीटापर्णी) इन से बनाई तथा अनार के रस से खड़ी की हुई यवागू पित्त- इलेष्म जन्य अतिवार रोग में हितकारो है ॥ २० ॥

पयस्यधींटके छागे हीबेरोत्पलनागरैः। पेया रक्तातिसारहती प्रवितपण्यो च साधिता ॥ २१ ॥

- (५) बकरी का जितना दूध हो, उससे आधा पानी इस में मिला कर ( मिलित परिमाण छः गुना ), हाबेर ( नेत्रवाला ), उत्पल ( कमलगद्दा ) और सोंठ, और पृष्ठपणीं (पिठवन ) ये एक कर्ष मात्रा लेकर यवागू सिद्ध करनी चाहिये । यह यवागू रक्तातिसार को नष्ट करती है ॥ २१ ॥
- १. पिप्पली भादि सब साधन द्रव्य मिलकर एक कर्ष अर्थात् चार मासे छेने चाहिये। इसको थोड़ा कुट लेना चाहिये, पकाने में आधा पानी जलाना चाहिये, पानी की मात्रा के मेद से नाना मेद हो जाते हैं।

# द्शात्सातिविषां पेयां सामे साम्छां सनागराम् ।

श्वदंष्ट्राकण्टकारीक्यां मूत्रकृच्छ्रे सफाणिताम्॥ २२॥

- (६) अतिविधा (अतीव), नागर (सीठ) इनके कषाय अथवा कल्क से छः गुने जल में थवागू सिद्ध करे, इसे अनार के रस से खट्टी कर के आमा-तिसार (रकातिसार) में दे।
- (७) मूत्र कुच्छू रोग में स्वदंष्ट्रा (गोखरू) और कण्टकारी (कटेरी) इन के कषाय या कल्क से छः गुने जल में यवागू विद्ध करके इस में फाणित (राव, आधा पका गुड़) डाल दे॥ २२॥

विदङ्ग-पिप्पलीमूल-शिप्रभिर्मारचेन च । तक्रसिद्धा यवाग्ः स्यातिकमिष्नी ससुविचका ॥ २३ ॥

(८) वायविडंग, पिप्पलीमूल, शियु (सहजना) और मरिच इनके कल्क से छः गुने तक में सिद्ध की हुई यवागू में सुवर्चिका (सोवचेल नमक) डालकर रोगी को देने से कृमि नष्ट होते हैं। यहाँ पानी के स्थान पर तक का प्रयोग करे।।

मृद्गीका-सारिवा-छाजा-पिष्पछी-मधुनागरैः । पिपासाघ्नी, विषय्ती च सोमराजीविषाचिता ॥ २४ ॥

- (६) मृद्धीका (द्राक्षा दाखा) सारिवा (अनन्त मूळ) लाजा (खोळें), विष्पली, और सोंठ इन के करूफ या कवाय से यवागू को छः गुने जल में सिद्ध करें। ठण्डा होने पर इस में शहद मिला कर पीने से प्यास शान्त होती हैं।
- ( १० ) सोमराजी ( बावची ) से सिद्ध की हुई थवागू 'विश्वनी' शर्थात् राये हुए विश्व को नष्ट करने वाली है ॥ २४ ॥

सिद्धा वराहनिर्यूहे यवागूर्बेहणी मता । गवेधुकानां सृष्टानां कर्षणीया समाक्षिका ॥ २५ ॥

- ( ११ ) सुअर के मांस रस में सिद्ध की हुई यबागू पृष्टि कारक होती है।
- (१२) भूने हुए गेहुओं के सत्तू से बनाई हुई यवागृ में शहद मिळा कर छेने से शरीर पतला होता है ॥ २५ ॥

सर्पिष्मती बहुतिला स्नेहनी लबणान्विता । कुशामलकनिर्युहे स्यामाकानां विरूक्षणी ॥ २६ ॥

( १३ ) मी वाली, तिल्लुक्त नमकीन यवाग् स्नेहकारक है। वह शरीर को रिमग्य करती है। तिलों के साथ कुछ चावल मिला छैं। यथाग् सिद्ध करके फिर इस में भी और नमक मिलामें। (१४) कुश (दाभ) की जड़ और आमलक (आंवळे का फल) इनको एक २ कर्प लेकर छः गुने जल में कपाय करे इसमें स्थामाक तण्डुल पाक कर के सिद्ध करनी चाहिये। यह पान करने योग्य यवागू शरीर में रूखता उत्पन्न करती है।। २६॥

> दशम्छोश्वता कास-हिका-श्वास-कफापहा । यमके मदिरासिद्धा पकाशयरुजापहा ॥ २७ ॥

- (१५) दशमूल (शालपणीं, पृदिनपणीं, कटेरी, बृहती, गोखरू, बिल्न, श्योनाक, अरणी, गम्भारी, पाटा ) से सिद्ध की हुई यवागू कास, हिका, श्वास और कफ को नष्ट करती है।
- (१६) यमक अर्थात् समान भाग घी और तैल लेकर इन में भूनी हुई एवं पानी के स्थान पर मदिरा लेकर उनमें सिद्ध की हुई यवागू (मदिश मिलाकर देने से) पकाशय की पीड़ा को मिटाती हैं गा। २७॥

शाकैमाँसैस्तिलंमांषैः सिद्धा वर्चो निरस्यति ।

जम्ब्वाम्नास्थि-द्धित्थाम्छ-बिल्वेः सांप्राहिकी मता॥ २८॥

- (१७) 'शाक' (हरी सब्जियों ) मांस, तिल, माघ (उड़र ) इन के कल्क और क्याय से सिद्ध की हई यवागु मल को वाहर निकालती है।
- (१८) जम्बु-अस्य (जामुन की गुठली) आम्रास्थि (आम की गुठली की गिरी) दिवित्याम्ल (कैय कचा, खद्दी अवस्या में), बिल्व (बेलगिरी कच्चे हरे), इनसे सिद्ध की हुई यवागू 'स्तम्मक' है।। २८।।

क्षार-चित्रक-हिङ्ग्वम्ल-वेतसँभेविनी मता।

अभया-पिप्पलीम् ल-विश्वैर्वातानुलोमनी ॥ २६ ॥

- (१६) श्वार (जवाबार र), चित्रक (चीतामूळ), हींग, अम्ब्लवेतस (अमलवेत), इन से खिद्ध की हुई यवागू मल को मेदन करके बाहर निकालती है। (२०) अभया (जंगी हरड़), पीपल मूल और विदव (सोंठ) इन से
- १ 'यमक' एक भाग वी और एक भाग तैल परस्पर समान और एक भाग महिरा लेनी चाहिये। अथवा मूंग की दाल और सांठी के चावल परस्पर समान भाग मिलाकर महिरा में यवागु सिद्ध करनी चाहिये। (जल्प कल्प-सक्
- २. जवास्तार बनामें के लिये हरे जवों को आग में सब्छ स्वान में सब्ध लेजा आविये । किर इस को पानी में घोलकर बच्च में से छान केना चाहिये। छाने हुए पदार्थ को आग पर गरम करके शुष्क कर लेना वाहिये।

िंद्ध की हुई यवागू वात का अनुलोमन अर्थात् कफ वातादि दोषों का परिपाक करके मल को अच्छी प्रकार से बाहर करती है ॥। २६ ॥

तकसिद्धा यवागूः स्याद् घृतव्यापत्तिनाशिनी ।

तैळव्यापदि शस्ता तु तकपिण्याकसाधिता ॥ ३० ॥

(२१) छाछ में सिद्ध की हुई यवागू घी के अधिक खाने से उत्पन्न विकार को नष्ट करती है।

(२२) छाछ और पियाक (खल) से सिद्ध की हुई यवागू तैल के अधिक खाने से उत्पन्न व्याधि में देने योग्य है।। ३०॥

गन्यमांसरसैः साम्ला विषमञ्जरनाशिनी ।

कण्ड्या यवानां यमके पिष्पल्यामलकैः शृता ॥ ३१ ॥

(२३) गाय के मांस के रम में सिद्ध की हुई यवागू को अनार, आंवला आदि ज्वर नाशक खटाई से खटा करके देने पर विपम ज्वर नष्ट होता है।

(२४) जो को समान भाग लेकर घी और तैन में भूनकर पिप्पली और श्रीवले इनके कथाय या कल्क से सिद्ध की हुई यवागू कण्ट के रोगों के लिये हितकर हैं॥ २१॥

> ताम्रचुडरसे सिद्धा रेतोमार्गरुजापहा । समापत्रिदला बुष्या घृतक्षीरोपसाधिना ॥ ३२ ॥

(२५) 'ताम्रजूड' अर्थात् कुकुट के मांस के रस में सिद्ध की हुई यवाग् शक्र मार्ग की पीड़ा को मिटाती है।

(२६) जल के स्थान पर दृष और घृत यथापिरमाण में लेकर उनमें उड़द की दाल या इसकी पिनी हुई पिटा को पिहले थी में भूनकर दूध में यबागू सिंद करनी चाहिये। यह शुक्रवर्षक है।। ३२।।

> खपोदिकादधिभ्यां तु सिद्धा मद्विनाशिनी। श्चधं इन्यादपामार्गक्षीरगोधारसे श्वता॥ ३३॥

(२७) उपोदिका अर्थात् पोई को कल्क रूप में तथा दही को पानी के स्थान में लेकर यवागू सिद्ध करनी चाहिये। यह यवागू धतूरे आदि के विष को नष्ट करती है। पोई और दही से सिद्ध की यवागू मद नाशक है।

(२८) चिरचिटे के चावलों को दूथ और गोह के मांत में पकाकर यवागू खिद्ध करे। इस से भूल का नाग्र होता है। यहां पर जल वा सादे चावल नहीं प्रयुक्त होते ॥ ३३॥ उपसंहार-

#### तत्र ऋोकाः ।

अष्टाविंशतिरित्येता यवाग्वः परिकीर्तिताः । पञ्चकर्माणि चाश्रित्य प्राक्तां शेषज्यसंप्रदः ॥ ३४ ।; पूर्वं मूल्फलज्ञानहेतोरुक्तं यसौपधम् । पञ्चकर्माश्रयज्ञानहेतोरुत्तरकीर्तितं पुनः ॥ ३५ ॥

इस अध्याय में अहाईस प्रकार की यवागू कह दो हैं और पंच कमें (वमन, विरेचन, नस्य, आस्थापन और अनुवातन) इन के बांग्य ओपधियां भी कह दो हैं। मूलिनी, कलनी आदि का ज्ञान कराने के लिये जो औपधियां प्रथम अध्याय में कही हैं, ये औपथियां पंचक्रमों ने नाय स्वाधियों में उपयुक्त हैं, इसलिये यहां पर फिर लिखी हैं॥ ३४-३५॥

स्मृतिमान् युक्तिहेनुक्षो जितात्मा प्रतिपत्तिमान् । भिषगोषधमयोगेश्चिकित्सा कर्नुमहेति ॥ ३६ ॥

( स्मृतिमान् ) स्मरण शांक वाला, ( हेनुज्ञ ) रोग के कारण का जानने बाला, ( युक्तिज्ञ ) योजना, व्याधि के साधन रूप मैंपञ्च की कल्पना को जानने बाला, अथवा मात्रा की भांति द्रव्य, व्याधि वट और व्याधि रूप को जानने बाला, (जितात्मा) भ्रम-प्रमाद रक्षित, ( प्रतिपत्तिभान् ) उत्तम सुझ बाला, वैद्य औपधियों के योग से उपचार करने में समर्थ हो सकता है ॥ ३६ ॥

इत्यन्निवेशकृते तन्त्रे सरक्षणिसंस्कृते स्वस्थानं समापामाण्ये भेषज-

चतुष्केऽपामार्गतर्ग्डुलीयो नाम (द्वतीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

#### अथ हर्तायोऽध्यायः ।

and Whose or Alliana

अथात आरग्वधीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

रोगी की हितकामना से यवागू कहकर उसी प्रसंग में प्रदेह चूर्ण आदि कहते हैं। इसके लिये 'आरग्वधीय' नामक तीतरे अध्याय का व्याख्यान करते हैं ऐसा भगवान् आत्रेय कहते हैं। इस अध्याय का आरग्म 'आरग्वध' से हुआ है, इसलिये इस अध्याय का नाम आरग्वधीय है।।१-२॥

आरम्बधः सैहगजः करक्षो वासा गुह्रची मदनं हरिद्रे ।
श्र्याहः सुराहः खिरो धवश्र निम्बो विद्धः करवीरकत्वक् ॥३॥
प्रत्यिश्च भौजों लशुनः शिरीषः सलोमशो गुग्गुलुकृष्णगन्ने ।
फणिजको वत्सकसप्तपणों पील् नि कुछं सुमनःशवालाः ॥॥।
वचा हरेणुश्चित्रता निकुम्भो भल्लातकं गैरिकमञ्जनञ्ज ।
मनःशिलाले गृहधूम एला काशीसलोधार्जुनमुस्तमर्जाः ॥ ५ ॥
इस्यर्धरूपैविंहिताः पडेते गोपित्तपीताः पुनरेव पिष्टाः ॥ ६ ॥
इस्यर्धरूपैविंहिताः पडेते गोपित्तपीताः पुनरेव पिष्टाः ॥ ६ ॥
कुष्टानि कुच्ल्याणि नवं किलासं सुरेन्द्रलुमं किटिमं सदृ ।
भगन्दराशांस्यपचीं सपामां हन्युः प्रयुकास्त्वचिरान्नराणाम् ॥ ७ ॥

'आरन्वध' से लेकर 'सर्ज' इस शब्द तक तीन इलोकों में कहे हुए छः योग हैं. इनको गाय के पित्त में पीस कर काम में लाना चाहिये। यथा-(१) आरग्वध (अमलतास), ऐडगज (पनवाइ), करञ्ज ( नाटा करंज ), वासा (वासे के पत्ते), गुडूची (गिल्लोय), मदन ( मैनफल ), दो हरिदा ( इल्दी और दार इल्दी ) । (२) श्रयाह्व (गन्दा विराजा ), सुरा (देवदार ), खदिर ( खैर ), और धव ( धावन ), निम्ब ( नोम के पत्ते ), विडंग ( वायविडंग ), करवीरत्वक् ( कनेर की छाल ) यह दूसरा। (३) भोजपत्र की गाठें, लशुन ( लहसन ), शिरीष (सिरस की छाल), लोमशा ( जटामांसा ), गूगल, कृष्ण-गन्धा ( सहजना ) यह तीसरा। ( ४ ) फणिजक ( मरवा ) वत्सक (इन्द्र जौ) सप्तपर्ण (सातवन), पील् कुष्ठ (कूठ), सुमनः धवाल (अमेली के कोमल पत्ते) यह चौथा। (५) वचा (वच), हरेणु (रेणुका बीज, मेंहदी के बीज), त्रिवृत् ( निशोध ), निकुम्भ ( जमाल गोटा ), भल्लातक ( भिलावा ), गैरिक ( गेरू), अंजन ( रसाञ्जन), यह पांचवां, ( ६ ) मनःशिला ( मैनसिल ), आल ( हरिताल ), गृहधूम ( घरका धुंआसा ), एला ( छोटी इलायची ), काशीस ( पुष्प कासीस ), लोध ( पठानी लोध ), अर्जुन ( अर्जुन वृक्ष की छाल ),मुस्ता (नागरमोथा), सर्ज्ज ( राल ) यह छठा योग हुआ।

इनमें से किसी योग को चूर्ण के रूप में तैयार करके गाय के पित्त के साथ फिर पोसे। फिर इसको सरसों के तेल में मिला कर द्रव रूप बनाकर लगाने से कष्टसाध्य कुछरोग, नया किलास इन्द्रलुत बालों का गिरना किटिम (कुछ मेद) दहु (दाद), मगन्दर बवासीर, चर्मकील, अपची (न पकने वाली गार्ठे) और पामा (खाज) शीष्ठ ही मनुष्यों के नष्ट होते हैं॥ ३-७॥

अब सातवां योग कहते हैं---कुष्टं हरिद्रे सुरसं पटोलं निम्बाश्वगन्धे सुरदाह शिमु ।

संसर्षपं तुम्बुरुधान्यवन्यं चण्डां च चूर्णानि समानि कुर्यात् ॥८॥ तैस्तक्रयुक्तेः प्रथमं शरीरं तैलाक्तमुद्धर्वियतं यतेत ।

तेनास्य कण्डः पिडकाः सकाठाः ऋष्ठानि शाफाश्च शमं श्रजन्ति ॥६॥

कुष्ठ ( कूठ ), दोनों हल्दी ( दाकहल्दो और हल्दी ), सुरसा ( तुलसी ), पटोल ( परवल ), निम्ब ( नीम के पत्ते ), अश्वगन्धा ( असमन्ध ), सुरदाक ( देवदार ), शिग्र ( सहजना ), सर्पप ( श्वेत सरसी ),तुम्बुर, धान्य (धनिया) वन्य ( कैवर्त्त मुस्ता ), चण्डा ( चारक ) इन पन्द्रह औषधियों को परस्पर समान भाग लेकर चूर्ण कर लेना चाहिये। इस चूर्ण को छाल में पीसकर शरीर पर लगाना चाहिए। शरीर पर लगाने से पूर्व तैल का उबटन लगा लेना चाहिये। इस लेप के लगाने से कण्डू ( खाज़ ), पिडका ( छोटी २ फुन्सियां ), कोठ (न दबने वाली फुन्सियां), कुछ काढ और शाफ (सूजन) नष्ट हाते हैं ॥५-६॥

आरुवां योग---

कुष्टामृतासङ्गकटङ्कटेरीकाशीसकम्पिल्लकलोधमुस्ताः

सौगन्धिकं सर्जरसो विडङ्गं मनःशिलाले करवीरकत्वक् ॥ १० ॥ तेळाक्तगात्रस्य कृतानि चूर्णान्येतानि दद्यादवचूणनार्थम् ।

दद्रः सकण्डःकिटिभानि पामा विचर्चिका चैव तथेति शान्तिम्॥११॥ कुष्ट ( कूट ), अमृता ( गिलोय ), संग ( नीला तुत्थ ), कटंकटेरी ( दाह इल्दी ), काशीस ( हीरा कसीस ), कश्विलक ( कमीला ), मुस्त (नागर मोथा), लोध ( पठानी लोध ), सौगन्धिक (,कह्लार पुष्प, सुगन्धि ), सर्जरस ( राल ), मनःशिला ( मैनिसिल ), आल (हरताल), करवोरत्वक् ( कनेर को छाल ), इन चौदह ओपिधयों का चूर्ण करके अवचूर्ण ( अर्थात् मलने ) के लिए देना चाहिये। प्रथम शरीर पर तैल की मालिश कर लेनी चाहिये। इस से दाद, कण्ड, खाज़, किटिम, कुछ, पामा, विसर्प, विचर्चिका स्नावयुक्त फुन्सियां, नष्ट

नवां योग--

मनःशिळाले मरिचानि तैळमार्क पयः कुछहरः प्रदेहः।

मनःशिखा ( मैनविल ), आल ( इरताल ), मरिच, वैल ( सरवों हा तेल कुष्टर होने से ), 'आर्क नयस्' ( आर का दूध ) इनको परस्पर मिला कर छेप वना कर लगाने से कुष्ठ अच्छा होता है।

होती हैं। कोई अमृतासंग एक वस्तु मानकर नीला योथ अर्थ करते हैं ॥१०-११॥

इस योग में पानी को मिलाना नहीं चाहिये, अपितु आक के दूध में ही सब बनाना चाहिये ।

दसवां योग---

तुरथं विडङ्गं मरिचानि कुष्टं छोप्नं च तद्गन् समनःशिलं स्यान् ॥ १२ ॥ वृत्थं (नीला योथा), विडंग (बायविडंग), मरिच (काली मरिच), कुष्ट (कुट), छोप्नं (पटानी लोप), मनःशिला (मनसिल) इनके चूर्णं की पूर्वं की मांति आक के दूप में मिलाकर लगाना चाहिये ॥१२॥

ग्यारहवां लेप—

रसाञ्चनं सप्रपुनाडवीजं युक्तः कपित्थस्य रसेन लेपः।
साञ्चनं (रमोत ). प्रपुनाडवीज (पनवाड के बीज), इन की कैय के
पत्तों के रस में मिलाकर लगाने से कुछ रोग नष्ट होता है।पानी का उपयोग
नहीं करना चाहियं।

बारहवां याग-

करब्जर्वाजेंडगजं सकुष्टं गोमृत्रपिष्टं च परः प्रदेहः ॥ १३ ॥ करंज ( नाटा करंज र्वाज ), ऐडगज ( चक्रमर्व ) और कुष्ट ( कूठ ), इनको गोमृत्र में पोस कर स्टेप करने से कुष्ट नष्ट होता है ॥ १६ ॥

तरहवां योग-

ष्मे हरिट्टे बुटजस्य बीजं करख्यवीजं सुमनःप्रवलःन् । स्वचं समध्यां हयमारकस्य लेपं निल्लारयुनं विद्ययान् ॥ १४ ॥

दोनों प्रकार की इल्दी ( साधारण इल्टी और दाद इल्टी ), सुटज बीज (इन्द्रजी), करंज बीज (करञ्जुए का बीज ), तुमनःप्रचार ( यमेरी के कोमल नये पत्ते ), इयमारक ( कनेर ) की अन्दर की लच्चा, और तिल क्षार (तिल की नाल का धार भस्म) इनका लेप बनाकर लगाने से सुष्ठ रोग मिटता है ॥१४॥ चीटहवां योग—

मनःशिला त्ववकुटजात्सकुण्टात् सलोमशः सेंडगजः करञ्जः। प्रनिथश्च भोजेः करवीरमूलं चूर्णानि साध्यानि नुपोदकेन ॥१४॥ पलाशनिदीहरसेन चापि कर्पोद्चुनान्याढकसंमितेन। दवींप्रलेपं प्रवदन्ति लेपमेतत्परं कुष्ठिनिपूदनाय॥ १६॥

मनासिल, कुटजलक्) कुड़े की छाल ), कुट (कुट ) लोमश, ( লহা-मांसी ), ऐडगज ( चक्रमर्द ), करंज, ( करंजुआ ), भौजर्ज ( भोजपत्र की गांटें ), करकीर (कनर की जङ्), ये आठो द्रस्य प्रत्येक एक एक कर्ष ( दो २ तोला ) लेकर तुपोदक ( यव-काञ्चिक ) एक आह्क तथा 'पलाश निर्दाह रस' अर्थात् ढाक के वृक्ष को जलाने से उत्पन्न रस' एक आह्क परिमाण (८ सेर) लेकर पाक करना चाहिये। पाक इतना करना चाहिये कि वह कड़छी पर चिप-टने लगे। यह प्रलेप कुण्ट रोग को नष्ट करने के लिये श्रेण्ट ई ॥१५-१६॥

पन्द्रहवां योग---

पूर्णानि पिष्ट्वा चतुरक्र्मुलस्य तक्रेम पूर्णान्यथ काक्रमाच्याः । तेलाक्तमात्रस्य नरस्य कुष्ठान्युकृतेयेवश्यह्नचच्छदेश्च ॥ १७ ॥ अमलतास के पत्तां, मक्रोप के पत्तां का और अस्वतनस्वद (कनेर) के पत्तों को छाछ के तथ्य पीसकर शर्मा प्रकार के कामाव्या करके कुष्टरीय में मले । कई विद्यान 'काज्माच्याः पूर्णानि' शहर से एक अन्य योग की कल्पना करते हैं । इसी प्रकार 'अस्वहनच्छदेश' इस से तीत्रस् योग मानते हैं ॥ १७ ॥

सोलहवां योग—

कोळं कुळत्थाः सुरदारु रास्ना मापातर्सातेळफळानि कुष्ठम् । बचा शताह्वा यवचुर्णमस्त्रमुष्णानि वातामयिनां प्रदेहः ॥ १= ॥

कांल ( झाईं। के बेर ). कुल्ल्य ( कुल्ल्यी ), सुरदार ( देवदार ), रास्ता उड़द, अतसी ( अल्मी ), तेलकल ( एरण्ड के बीज ), कुण्ड ( कुट ), बचा ( बच ) दाताह्वा ( सींफ ), और यवचूर्ण ( यवक्षार ) इनको 'अम्ल' ( कांची ) के साथ पीसकर प्रत्येन बनाकर गरम करके वातरोगी के लिये प्रयुक्त करें। इससे बातरोग नष्ट होते हैं ॥१८॥

सत्रहवां योग-

आनूपमस्यामिपवेसवारँरुण्णैः प्रदेहः पत्रनापदः स्यात् । स्नेहैश्चतुर्भिर्दशमूलमिश्चर्गन्थोपधेश्चानिल्जित्प्रदेहः ॥ १६ ॥

आन्पामिप ( जल्प्राय देश में चरने वाले पशुओं का मांत ) मत्स्यामिष ( मळिल्यां का मांत ) इनसे बनाये हुए बेसवार ( अन्थि रहित मांस को भाप से स्विच करके शिला पर पीस लेना चाहिये, फिर इसमें गुड़, घी, पिप्पली, मरिच मिलाने से बेसवार बनता है ) । इस को गरम करके लेप करने से वायु का नाश होता है।

१— ढाक के बृक्ष की प्रधान मुख्यजड़ को काट कर इस के नीचे एक मिट्टी का घड़ा रख देना चाहिये। और ऊपर के भाग कां जलाना चाहिये। जलाने पर जो रस निकलता है, उस रस को लेना चाहिये। आज कल खैर या शीशम का तैल पाताल यन्त्र से निकालते हैं।

अठारहवां योग---

धी, तैल, वला और मजा इन चार स्नेहों को दशमूल के लाग मिला कर अथवा चारों स्नेहों को ज्वर अधिकार में कही चन्दन आदि सुमन्धित औषधियों के साथ मिलाकर लेप करने से वातविकार नष्ट होते हैं। यहां पर न कहने पर भी पानी मिलाना चाहिये ॥ १६ ॥

उन्नीसवां योग---

तक्रेण युक्तं यवचूर्णमुख्णं सक्षारमार्ति जठरे निहन्यात्।

जी के आटे को यवस्थार के साथ छाछ में पीसकर पेट पर लगाने से पीड़ा को नष्ट करता है।

बीसवां योग---

कुछ शताह्वां सवचां यवानां चूर्णं सतैलाम्लमुशान्ति बाते ॥ २० ॥ कुछ (कूट), शताह्वा (सींफ), वचा (वच), जी कं आटे की तिल के तैल और अम्ल (कोजी) में मिलाकर लगाने से वातविकार नष्ट होते हैं ॥२०॥ इक्कीयवां योग—

> उभे शताह्वे मधुकं मधूकं बलां प्रियालं च करोरुकं च । घृतं विदारीं च सितोपलां च कुर्यात्प्रदेहं पवने सरक्ते ॥२१॥

सौंफ और सोया, मधुक ( मुलैहठी ), मधूक ( महुवा ) वला ( खरेंटी ), प्रियाल ( प्याल, पकने पर यह काला फल होता है, जिसमें से चिरौंजी निकलती है ), कशेरू, वृत ( गाय का ) विदारी कन्द, सितीपला ( मिश्री, खड़ी शक्तर ), इनका पानी के साथ लेप वातरक्त रोग में लाभदायक है ॥ २१ ॥

बाईसवां योग-

रास्ना गुडूचीं मधुकं बले द्वं सजीवकं सर्घभकं पयश्च । घृतं च सिद्धं मधुरोषयुक्तं रक्तानिल्लार्त्तं प्रणुदेत्प्रदेहः ॥२२॥

रास्ता, गुडूची (गिलंग), मधुक (मुलहठी), रोनों प्रकार की बलाएं (खरेंटी और अतिबला—सफेद और पीले फुल की खरेंटी), जोक्क, ऋषभक, गाय का दूध; गाय का षी, मधुशेष (मोम) इनसे लिंद पी रूप लेप बातरक रोग को नष्ट करता है। इस योग से पृत खिद्ध किया जाता है।। २२।।

१. रास्ता से लेकर ऋषभक तक सब ओषधियों का कल्क बनाना चाहिये। यह कल्क घी, स्नेह से चतुर्योश होना चाहिये। और दूष घी स्नेह से दूना होना चाहिये। इससे घी किंद्र करना चाहिये। घी किंद्र होने पर दक्क में से लान कर उष्णावस्था में ही इसमें मोम मिला देनी चाहिये। मोम की मात्रा स्नेह से चतुर्योश अर्थात् कल्क के बराबर होनी चाहिये। तेईसवां योग---

वाते सरक्ते सघृतः प्रदेहो गोधूमचूर्णं छगलीपयख्र ।

गोध्म (गेहूँ) के चूर्ण को बकरी के दूध और वी के साथ मिलाकर लगाने से वातरक रोग मिटता है। यहां भी दूध में गेहूँ के चूर्ण के साथ घी खिद्ध कर लेगा चाहिये।

चौबीसवां योग---

नतोत्पर्क चन्दनकुष्ठयुक्त शिरोरुज्ञायां सघृतः प्रदेहः ॥ २३ ॥ 'नत' ( तगर ), उत्पल ( नीबा कमल ), चन्दन, कुछ (कुछ) इनके चूर्ण को घो में मिलाकर शिर पर लगाने से शिर की पीझा मिटती है ॥ २३ ॥

पद्मीसवां योग---

प्रयोग्डरीकं सुरदार कुछं यष्ट याह्नमेला कमछोत्पले च।
शिरोराजायां सघतः प्रदेहों, लोहैरकापद्मकचोरकंश्च ॥ २४ ॥
प्रयोग्डरीक (पुण्डरीक काष्ठ), सुरदार (देवदार), कुष्ट (कूठ)
यण्डयाह्न (मुलहरी), एला (इलायची), कमल (श्वेत कमल, कमल गष्टा),
उत्पल (नीला कमल), लाह (अगर), ऐरक (राहिष षाष), पद्मक (पद्माख)
और चारक (चोरपुष्पी, सुगन्धित द्रव्य है, पर्वतीय लोग दाल आदि में गेरते
हैं), इनको त्री में मिलाकर शिर दुखने पर माये में लगाने से आराम मिलता है।
यहां पर पीसने के लिये पानी मिला लेना चाहिये ॥ २४ ॥

छब्बीसवां योग---

रास्ना हरिद्रे नलदं शताह्वे द्वे देवद।कृणि सितोपलां च ।

जीवन्तिमूछं सच्चतं सत्तैलमालेपनं पाइवंहजासु कोष्णम् ॥२१॥ रास्ता, दोनों हरिद्रा ( हल्दी और दाच हल्दी ), नलद ( जटामांची ), दोनों राताह्वा ( सींफ और सोया ), देवदाच, सितोपला ( मिश्री ), जीवन्ती का मूल, इनके चूर्ण को घृत और तैल (तिल का तैल) में (ये घी तैल दोनों परस्पर समान माग हों ) मिलाक्त गरम करके पाइवं शुल में लेप करना चाहिये॥२५॥

सत्ताईसवां योग---

शैवालपद्मोत्पलवेत्रतुङ्गं प्रपौण्डरीकाण्यमृणाललोधम् ।

प्रियङ्ककालीयकचन्द्नानि निर्वापणः स्यास्सघृतः प्रदेहः ॥२६ः। दौवाल ( सरवाल ), पद्म ( पद्माख ), उस्पल ( नील कमल ), वेत्र ( श्रेष्ठ वेत, लोटी वेत ), द्वंग ( कमल का केशर ), प्रपोण्डरोक ( पुण्डरीक ), अमृणाळ (खस), लोघ (पटानी) प्रियंग् (फूल प्रियंगु), काळीयक (चन्दन मेद, हरि चन्दन), और चन्दन इनको (पानी में पीस कर ) सब द्रव्यों के समान घो मिलाकर लेप करने से त्वचा का दाइ, आग से जले की जलन शान्त होती है ॥२६॥ अहाईसवा योग---

सितालतावेतसपद्मकानि यष्ट्याह्नसैन्द्री निल्नानि दूर्वा । यवासमूलं कुशकाशयोश्च निर्वापणः स्वाजलसेरका च ॥२०॥

सिता ( दवेत हुव ), त्यता ( ियंगू या सारिया ), वेतस ( जल वेतस ), यि ( मुलहर्टी ), ऐन्द्री, 'नलिन' ( नीला कमल ), दूर्वा ( दूव ), यवासमूल ( धमामे की जड़ ), कृश ( दाभ ), काश की जड़, जल ( बालक ), ऐरक ( होगला ) रनको जल के साथ प्रकार लेप करने के त्याचा की जलने शान्त होती है। कोई सिता से मिश्री और लता से मर्जाट का ग्रहण करते हैं॥ ए॥

उनर्तासवां तथा त'सवां योग-

शेलेयमेलाऽगुरु चाथ कुछं चण्डा नतं त्ववसुरदारु रास्ता । शीतं निहन्यादचिरातृ प्रदहा, विषं शिरोपम्तु सलिन्धुवारः ॥ २८ ॥

हीलेय ( छड़ाला ), एला ( ह्यायची ) अगर, कुछ ( कुछ ), चण्डा (चीर पुष्पी ), नत ( तगर ), स्वक् ( दालचीती ), सुरक्षार ( देवदार ), रायसन, इनको पानी में पीस कर लेप करने से बोत, टण्डक नष्ट होती है। तीसवां योग—'शिरीप' ( किरस ) को जिल्लावार ( सम्भाकु के पर्च ) के साथ पीसकर मलने से विष दोष नष्ट होता है। १८॥।

इकतीसवां योग-

शिर्गपळामज्जकहेमछोधैग्त्वग्दोपसंस्वेदहरः प्रचर्षः।

शि (प (सिरस), लामजक ( उर्धार, खस), हेम (नागकेटर), लोध (पटानी लोघ), इनको चूर्ण बनाकर शरीर पर रगड़ने से त्वचा के रोग एवं पसीने का अधिक आना नष्ट होता है।

बत्तीसवां योग-

पत्राम्बुलोधाभयचन्दनानि शरीरदौर्गन्ध्यहरः प्रदेहः ॥२६॥

पत्र (तेजपात), अग्रु (नेत्रवाला), लोध (पटानी लोध), अभय (उद्यीर, खर ), और द्वेत चन्दन इनको पानी में पीसकर लेप करने से द्यारि की दुर्गन्थ मिटती है।। २६॥

तत्र इलोकः ।

इहात्रिजः सिद्धतमानुवाच द्वात्रिंशतं सिद्धमहर्षिपृष्यः । चर्णप्रदेहान्विविधामयन्नानारग्वधीये जगतो हितार्थम् ॥३०॥ सिद्ध एवं ऋषियों से पूजित कुष्णात्रेय पुनर्वमु ने रोगों को नष्ट करने वाले बत्तीस सिद्ध योग जगत् के लाभ के लिये कहे हैं ॥ २०॥ इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृत सुत्रस्थाने भेपजचतुष्के आरम्बर्धायों नाम नृतीयोऽध्यायः ॥ ३॥॥

## अथ चतुर्थोऽध्यायः

अथातः षड्विरेचनशताश्रितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥१॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इसके आगे 'पर्व्विरचन' से अरम्भ किये जाने वाले अध्याय का अवतरण करते हैं। भगवान् आत्रेय ने कहा है॥ १-२॥

शरीर के लिये अन्तः परिमार्जन और बहि:परिमार्जन की ओपधियों को पूर्व अध्यायों में कहकर अवशिष्ट परिमार्जन की ओपधियों को कहते हैं—

इह खलु षड्विरेचनशतानि भवन्ति, षड् विरेचनाश्रयाः,

पञ्च कपाययोनयः, पञ्चविधं कषायकल्पनं, पञ्चाशन्महाकषाया पञ्च कषायशतानि इति संग्रहः ॥३॥

इस तंत्र में छः सौ विरेचन योग हैं, न अधिक और न कम।

'विरेचन' शब्द उमयार्थ वाचक है। अर्थात् शरीर के अश्रेभाग से मल निःखारण का नाम भी विरेचन है और शरीर के ऊष्य भाग से वमन के रूप में किये जाने वाले संशोधन रूप कर्म को भी 'विरेचन' कहते हैं। विरेचन द्रव्यों के छः आश्रय हैं, यथा—दून, सूच, स्वचा, पत्र, पुष्प और फल।

कघायों के पांच जातियों हैं (इनमें ट्वण रस की छोड़ कर) कघायों की कल्पना पांच प्रकार की है। पचास महाकघाय हैं, पांच सी कघाय हैं। यह संदोष में कह दिया है।। ३।।

षड्विरेचनशतानीति यदुक्तं तदिह संप्रहेणोदाहृत्य विस्तरेण कल्पोपनिषद्यनुज्याख्यास्यामः ॥ ४ ॥

'छ: सौ विरेचन योग हैं' यह जो कहा है उसे यहां पर संक्षेप में कहेंगे। विस्तार से कल्प-उपनिषद् अर्थात् 'कल्प-स्थान' में व्याख्या करेंगे॥ ४॥

त्रयिक्षराद्योगशतं प्रणीतं फलेषु, एकोनचत्वारिंशज्ञीमृतकेषु योगाः, पञ्जचत्वारिंशदिक्षवाकुषु, धामार्गवः षष्टिधा भवति योगयुक्तः, कुटज-स्त्वष्टावराधा योगमेति, कृतवेधनं षष्टिधा भवति योगयुक्तं, श्यामात्रि- बृद्योगसतं प्रणीतं दशापरे चात्र भवन्ति योगाः, चतुरङ्ग्लो द्वादशधा योगमेति, लोधं विधौ षोडशयोगयुक्तं, महावृक्षो भवति विशतियोग-युक्तः, एकोनचत्वारिंशत्सप्तलाशङ्क्षिन्योयोगाः, अष्टचत्वारिंशह्नतीद्रव-न्त्योरिति षड्विरेचनशतानि ॥ १ ॥

मदन फल के कल्प में १३३ विरेचन योग, 'जोम्तक' (वन्दाल) फल के कल्प में १६, ईक्ष्वाकु (कडवी तुम्बी) कल्प में ४५, धामार्गव (वड़ी तुर्प्र्ड् पीले फूल की, राज कोषातकी) कल्प में ६०, कुटज (क्ड़े) के फल कल्प में १८ प्रकार के, कृतवेधन (कडुवी तौरी) के उपयोग में विरेचन योग ६०, इस प्रकार से ये वमन रूप विरेचन योग हैं। अब अधोगामी विरेचन योग कहते हैं—

श्यामा ( अरुणमूल ) की निशोध और तिष्ठत् ( सफेद निशोध ) करूप के ११० योग, चतुरङ्कल ( अमलतास ) करूप के १२ प्रकार के योग, लोध विधि ( लोध करूपों में विरेचन विधि ) के अन्दर १६ योग, महाबुक्ष ( स्तुही, सुधा बुक्ष ) करूप में २०, ससला और शंखिनी ( शिकाकाई ) के करूप में ३६ और दन्ती ( जमालगोटा ), द्रवन्ती के ४८ प्रकार के योग हैं। इस प्रकार से ६०० विरेचन योग वन जाते हैं। ॥ ॥

षड्विरेचनाश्रया इति क्षीरमूटत्वक्पत्रपुष्पफलानीति ॥६॥

विरेचन किया ओषियों के छः (अंगों में ) आश्रय है। यथा—क्षीर (दूध), मूल, त्वक्-स्वचा, पत्र, पुष्प और फल ॥ ६ ॥

पद्भ कषाययोनय इति मधुरकषायोऽम्लकषायः । कटुकषायस्तिकः-कषायः कषायकषायञ्चेति तन्त्रे संज्ञा ॥ ७॥

'कवाय' की पांच योनि ( जातियां ) हैं । यथा—मधुरकपाय ( मधुर रस वाले पदार्थों से बना हुआ कवाय ), अम्लकपाय ( खट्टे रस वाले पदार्थों से बनाया हुआ कवाय ), कटुकवाय ( कटुवे रसवाले पदार्थों से तैय्यार किया कवाय ), तिक्तकवाय ( तीले पदार्थों से तैय्यार किया हुआ कवाय ), कवायकवाय ( कसैले पदार्थों से तैय्यार किया हुआ कवाय ) इन पांचो को इस शास्त्र में 'कवाय' सेता है, 'लवण' कवाय नहीं है स्रवण रस से कवाय तैयार नहीं होता है ॥ ७ ॥

पश्चविधं कषायकल्पनसिति, तद्यथा स्वरसः कल्कः श्वतः शीतः काण्टः कषाव इति ॥ = ॥

कवायकरूपन अर्थात् कवाय तैकार करने की विधि पांच प्रकार से है । यचा— स्वरस, करक ग्रत, श्रीत और फाण्ड । कवाय बान्द बवके साथ संबुक्त है ॥ न॥ कवायों के रुक्षण---

( यन्त्रप्रपीडनाद् द्रव्याद्रसः स्वरस उच्यते । यत्पण्डं रसपिष्ठानां तत्कल्कं परिकीतितम् ॥ ६ ॥ बह्वौ तु कथितं द्रव्यं श्रुतमाहुक्षिकित्सकाः । द्रव्यादापोथितात्तोये प्रतप्ते निश्चि संस्थितात् ॥ १० ॥ कषायो योऽभिनिर्वाति स शीतः समुदाहृतः । क्षिप्तोष्णतोये मृदितं तत्काण्टं परिकीतिंतम् ॥ ११ ॥ )

तेषां यथापूर्वं बलाधिक्यम् , अतः कषायकल्पना व्याध्यातुरबल्लाः पेक्षिणी । नत्वेवं खलु सर्वाणि सर्वत्रोपयोगीनि भवन्ति ॥ १२ ॥

स्वरत कपाय — द्रव्य को कृट कर यंत्र प्रपीडन अर्थात् यंत्र से बा हाथ आदि से दया कर जो रस निकलता है उसे 'स्वरत्य' कहते हैं कल्क कपाय — रस सहित द्रव्य को शिला आदि पर पीस कर जो गोला बना लिया जाता है उसे 'कल्क' कहते हैं। श्टत कपाय अग्नि में उबाले हुए द्रव्य को वैद्य 'श्टत' कहते हैं। बहुत गरम जल में रात भर रक्खे हुए कृटे हुए द्रव्य से जो कपाय निकलता है उसे 'शीत' कहा जाता है। फाण्ट कपाय — द्रव्य को कृटकर गरम पानी में रखकर कुछ काल पीले मलकर जो किष्ट रहित सार-भाग निकलता है, उसे 'फाण्ट' कहते हैं।

इन में स्वरस में करक की अपेक्षा, करक में श्रुत की अपेक्षा से, श्रुत में श्रीत की अपेक्षा से, और श्रीत में फाण्ट की अपेक्षा से अधिक वल, सामर्थ्य और शक्ति है। इसिल्ये 'कपाय करपना' अथांत् रोगी के लिये कषाय का विचार व्याधिवल, आतुरवल अर्थात् रोगी के सामर्थ्य को देखकर करना चाहिये। ये सब कषाय सब अवस्थाओं में उपयोगी नहीं होते अर्थात् बलवान् व्याधि या बलवान् रोगी में अरुप बल वाले या मध्यम वल वाले कषाय कार्य करने में समर्थ नहीं होते। इसी प्रकार अरूप वल की अवस्था में अधिक बल वाले कषाय कार्य करने में असमर्थ होते हैं।॥ ६-१२॥

पञ्चाशन्महाकषाया इति यदुक्तं तदनुज्याख्यास्यामः; तदाया— पहिले जो यह कहा है कि पचास महाकषाय हैं, उनकी अब व्याख्या करते हैं। जैसे— जीवनीयो बृंहणीयो छेखनीयो भेदनीयः संधानीयो दीपनीय इति पद्कः कषायबर्गः !

( जीवनीय ) जीवन के किवे हितकारी आयुवर्धक, ( बृंहणीय ) खरीर के

श्रृंहण के लिये हितकारी, (लेखनीय ) देह के घर्षण के लिये, मेदनीय, संधानीय, दीपनीय अग्नि को बद्दाने वाला यह छः कषायों का एक वर्ग हुआ।

बल्यो वर्ण्यः कण्ड्यो हृद्य इति चतुष्कः कषायवगः, ।

'ब्रह्म' (ब्रुळ कारक), वर्ण्य (श्रारीर की कान्ति बढ़ाने वाला) 'काठन' (कण्ठ या गळे के स्वर के लिये हितकारी) 'द्व्य' (द्व्यय—मन के लिये हितकारी), यह दूसरा चार से बना हुआ कषाय वर्ग है।

तृप्तिन्नोऽशोंब्नः कुष्ठब्नः कण्डूब्नः कृमिब्नो विषय्न इति षट्कः कषायवगः.।

'तृप्तिष्न' (जब रोगी बिना खाये अपने को भरा पेट अनुभव करता है, उसके शिकायत को दूर करने वाला) 'अशोंम' (अशे रोग में हितकारी), 'कुष्टम' (कुछ रोगनाशक), 'कण्डूम' (खाज़ नाशक), 'इमिम' विषम (क्रिमि तथा विष विनाशक) यह तीसरा छः से बना कषाय वर्ग हुआ।

स्तन्यजननः स्तन्यशोधनः शुक्रजननः शुक्रशोधन इति चतुष्कः कषायवर्गः।

स्तन्य जनन ( दूध बहाने बाला ), ( स्तन्यशोधन दूध का शोधन करने-बाला ), शुक्र जनन ( धातुवर्धक ), शुक्रशोधन ( धातु शोधक ), यह चौधा चार से बना कपाय वर्ग हुआ।

स्तेहोषगः स्वेदोषगो वमनोषगो विरेचनोषग आस्थापनोषगोऽनु-वासनोषगः शिरोविरेचनोषग इति सप्तकः कषायवर्गः।

स्तेहोपग १ (मार्दव कर ), स्वेदोपग (पर्धाना खाने वाला ), वमनोपग (बान्तिकारक ), विरेचनोपग (मलिनःसारक ), आस्थापनोपग (स्त्र बस्ति के लिये उपयोगी), अनुवासनोपग (स्तेह-बस्ति के लिये उपयोगी), शिरो-विरेचनोपग (नस्य के लिये उपयोगी), यह सात कपावों से बना वर्ग।

छर्दिनिम्नहण्णस्त्रप्णानिम्रहणो हिक्कानिम्नहण इति त्रिकः कषायवर्गः। छर्दि-निम्नहण (वमननाशक), तृष्णानिम्नहण (प्यास को नष्ट करने वाला), हिक्कानिम्नहण (हिचकी नाशक), यह तीन से बना कथाय वर्ग हुआ।

पुरीषसंप्रहणीयः पुरीषविरजनीयो मूत्रसंप्रहणीयो मूत्रविरजनीयो मूत्रविरेचनीय इति पक्षकः कषायवर्गः।

पुरीषसंग्रहणीय (मल को बांघने के लिये हितकारी), पुरीबिवरजनीय (दोष के कारण जब मल में उवित रंग नहीं आता इसके लिये हितकारी जैसे—

१'उपग'-का अर्थ सहायक जैसे-वमनोपग बमन कार्य में मदद देने बाला।

कामला रोग में मल ब्वेत रंग का आता है, पीलापन नहीं आता ), 'मूत्र-संग्रह-णीय' (मूत्र को कम करने वाला ), 'मूत्रविरजनीय' (मूत्र के रंग को टीक करने वाला ), मूत्रविरेचनीय (मूत्रवर्धक ), यह पांच से बना कषाय वर्ग है।।

कासहरः श्वासहरः शोधहरो ज्वरहरः श्रमहर इति पञ्जकः कषायवर्गः।

कासहर ( खांसी के लिये हितकारी ), क्वासहर ( दमे के लिये हितकारी ), शोथहर ( खुजन के लिये हितकारी ), ज्वरहर ( ज्वरनाशक ), अमहर ( थका-वट को मिटाने वाला ), यह पांच से बना कपाय वर्ग है ॥

दाहप्रशसनः शीतप्रशसन खद्दप्रशसनोऽङ्गमर्दप्रशसनः शृ्लप्रशसन इति पञ्चकः कषायवर्गः ।

'दाइप्रशमन' (जलन को शान्त करने वाला) 'शीतप्रशमन' (ठंडक को दूर करनेवाला), 'उदर्द प्रशमन' (कोठ, छराकी, त्वचा पर उठने वाले मोटे २ चकत्तों को शान्त करने वाला), 'अंगमर्द प्रशमन' (अंगों को ऐंठन को दूर करने वाला), यह पाँच से बना कपाय वर्ग है॥

शोणितस्थापनो वेदनास्थापनः संज्ञास्थापनः प्रजास्थापनो वयः स्थापन इति पञ्चकः कषायवर्गः।

'द्योणित-स्थापन' (रक्त रोधक), 'वेदनास्थापन' (पीझा नाद्यक), 'संज्ञास्थापन' (चेतन करने थाला), 'प्रजास्थापन' (संतत्जिनक), वय:-स्थापन' (आयु को टिकाने वाला), यह पांच से बना कषायवर्ग है।

इति पञ्चाशन्महाकषायाः, महतां च कषायाणां छक्षणोदाहरणार्थं व्याख्याता भवन्ति । तेपामेकंकस्मिन्महाकषाये दशदशावयविकान्कषा-याननुज्याख्यास्यामः । तान्येव पञ्च कषायशतानि भवन्ति ॥ १३॥

इस प्रकार से पचास महाकपाय बनते हैं। महाकपाय के लक्षण और उदाहरण संक्षेप में कह दिये गये हैं। इन एक एक महाकपायों में दस-दस अव-यवों वाले कपायों की व्यास्था आगे कहेंगे। इस प्रकार से पांच सी कपाय बनते हैं। अथात् 'जीवनीय' आदि संज्ञा वाले पचास महाकषायों में से प्रत्येक 'जीव-नीय' आदि संज्ञा वाले कपाय में दस-इस अवयव हैं।। १३॥

तद्यथा - जीवकर्षभको मेदा महामेदा काकोली श्लीरकाकोली सुद्गमाषपण्यौँ जीवन्ती मधुकिमति दशेमानि जीवनीयानि सवन्ति (?)

#वेदना-स्थापन—शरीर की वेदना की मिटाकर शरीर को स्वस्थ रूप में करने वाला। जैसे—जीवक, ऋषभक, मेदा, महामेदा, काकोली, क्षीरकाकोली, मुद्गपणीं ( मूंगपणीं ) माधपणीं, जीवन्ती, और मधुक ( मुळैहटी ) ये दस जीवनीय ( जीवनवर्षक ) हैं।।

क्षीरिणी राजक्षवकं बला काकोली क्षीरकाकोली वाट्यायनी भद्रोदनी भारद्वाजी पयस्यर्घ्यगन्धा इति दशेमानि बृंहणीयानि भवन्ति ॥ (२)॥

श्रीरिणी ( श्रीरविदारी ), राजश्ववक ( दृधी ), बला ( खरेंटी ), काकोली, श्रीरकाकोली, वाट्यायनी ( कंधी ), भद्रोदनी ( खिरेंटी ), भारद्वाजी ( उलट-कम्बल ), प्यस्या ( विदारी कन्द ), ऋष्यगन्धा ( बृद्धदारक विधारा ), ये दस बृंहणीय अर्थात् शरीर में ( वीर्ष ) वृद्धि करने वाले हैं ॥

मुस्त-कुष्ट-हरिद्रा-दारुहरिद्रा-वचातिविषा-कटुरोहिणी-चित्रक-चिर-बिल्व-हैमवत्य इति दुरोमानि छेखनीयानि भवन्ति ॥ ( ३ ) ॥

मुस्त (नागर मोथा ), कुष्ट (कृष्ट ), हरिद्रा (हरूरी ), बच (घंडा-बच ), अतिविद्या (अतीव ), कहरोहिणी (कुटकी ), चित्रक (चीता मूल ), चिर्रावरुव (करंज ), हमवर्ता (देवेत बच ), ये दस लेखनीद हैं॥

सुवहावोहनृकान्निसुस्ती-चित्रा-चित्रक-चिर्किल्व-हाङ्किनी-शकुलाद-नी-स्वर्णक्षीरिण्य इति दशमानि भेदनीयानि भवन्ति ॥(४)॥

मुबहा (निशाय), अर्फ (आक दो प्रकार का है दरेत और अरुण), उरुन्क ( एरण्ड ), अन्नमुखी ( किटदारि ), चित्रा ( जमारु सेटे की जड़ ), चित्रक ( चीता मूळ ), चिरवित्व ( करज ), शंखिनी, शकुलादिनी ( कटुकी ), और स्वर्णक्षीरी ( कत्यानासी ), ये दस भेदनीय हैं ॥

मधुक-मधुपर्णी-ष्टृहिनपर्थम्बद्धकी-समङ्गा-मोचरस-वातकी-स्रोध-प्रियङ्क-कट्फर्लानीति दशेमानि संघानीयानि अवन्ति ॥ ( ४ ) ॥

मंधुक ( मुलैहटी), मधुपर्णा ( गिलोब), पृक्तिपर्णा ( गिटवन), अम्बष्टकी ( पाटा ), समंगा ( मजीट ), मोचरस ( सिम्बल का गोंद ), घातकी ( वाय के फूल ), लोब ( पटानी लोध ), प्रियंगु ( फूल प्रियंगु ), ओर कट्फल ( काय-कल ), ये दस 'संघानीय' हैं ॥

्रिपिप्पत्ती-पिप्पळीमूल-चट्य-चित्रक-शङ्गवेराम्ख्येतस-मरिचाजमो-दा-भल्लातकास्थि-हिङ्गनिर्यासा इति दशेमानि दीपनीयानि भवन्ति (६)

इति षट्कः कषायवर्गः॥[१]॥

पिप्पली, पिप्पलीमूल, चन्य (चिवका), चीतामूल, श्रंगवेर (सींठ या

अदरख ), अम्बवेतस, मरिच (काली मिरच ), अजमोदा (अजवायन ), भक्षातकारिय (मिलावे के बीज ), हिंगु-निर्यास (हींग ), ये दस 'दीपनीय' अर्थात् भूख लगाने वाले अग्नि मंदीपक हैं॥ यह छः का बना हुआ कपायवर्ग है।

ऐन्द्रशृषक्रयतिरसरुर्वप्रोक्ता-प्यस्याद्वगन्धा-स्थिरा-रोहिणी-बलाति-बला इति दशेमानि बल्यानि भवन्ति ॥ ( ७ )॥

ऐन्द्री, ऋषमी (कोंच ), अतिरसा ( शतावरी ), ऋष्यप्रोक्ता ( मापपणी ), पयस्या ( विदारी ), अद्वागन्धा ( असगन्ध ), स्थिरा ( शालपणी ), रोहिणी (कडकी), बळा (खरेंटो ), अनियला (पीतवला ), ये दस 'बल्य' अर्थात् बळ कारक हैं ॥

चन्दन-तुङ्ग-पद्मकोशीर-मधुक-मञ्जिशा-सारिवा-पयस्या-सिता-छता इति दरोमानि वर्ण्यानि भर्वान्त ॥ ( = ) ॥

चन्दन ( लाल चन्दन ), तुंग ( लाल नाग केशर ), पशक ( पश्चान ), उशीर ( खस ), मधुक ( मुलंहरी ), मंजिष्टा ( मजीर ), सारिया (अनन्तन्ल), पयस्या (बिदारी कन्द), सिता (त्रफेद द्व), और लता १ (लाल द्व या प्रियंगु), ये दस 'वर्ष्य' अर्थात् वर्णकारमः, वर्ण बद्दाने वाले हैं॥

सारिवेक्षमूरु-मधुक-पिष्पली-द्राक्षा-विदारी-केंडर्य-हंसवदी-बृहती-कण्टकारिका इति दरामानि कण्ट्यानि भवन्ति ॥ ( ६ ) ॥

सारिवा ( अनन्तमूल ), इस्तुमूल ( ईस्त की जड़ ), मधुक ( मुछेहटी ), पिप्पली, द्राक्षा ( किशामदा ), विदारा कन्द, केंडर्थ ( नीम ), इंसपदी ( मण्डू-कपणीं या बाबी ), बृहती ( बड़ी कटेरी ) कण्टकारिका ( छोटी कटेरी ), ये दस ओपधियां 'कण्ट' स्वर के लिये हितकारी हैं ।

आम्राम्नातक-निकुच-करमर्द-गृक्षाम्लाम्छ्येतस-कुवछ-बदर-दाडिम-मातुलुङ्गानीति दरोमानि हृद्यानि भवन्ति ॥ (१०)॥

## इति चतुष्कः कषायवर्गः ॥ [२]॥

आम्र ( आम ), आम्रातक ( अभ्वाङा ), निकुच ( इहु वहहल ), करमर्द ( करज ), बुखाम्ल ( इमली ); अम्लवेतल, कुबल ( वड़ा बेर ), बदर ( शाड़ी का बेर ), दाडिम ( अनार ), मातुलुंग ( विजीरा ), ये दस 'हृद्य' अर्थात् हृदय के लिये हितकारी हैं ॥ यह चार से बना हुआ क्रायवर्ग है।

१. जल्पकल्पतर में 'लता' का अर्थ मंजीठ किया है, परन्तु मंजीठ का कथन भी इसमें है, अतः द्व अर्थ ही उचित है।



नागर-चित्रक-चब्य-विडङ्ग-मूर्यो-गुडूची-वचा-मुस्त-पिष्पछी-पटोला-नीति दशेमानि तृप्तिघ्नानि भवन्ति ॥ ( ११ )॥

नागर (सोंट), चित्रक (चीतामूल), चब्य (चिविका), विडंग (वायविडंग), मूर्बा (भोरवेल), गुड्डची (गिलोय), बचा (बच), मुस्त (नागर भोषा), पिप्पली, ग्टोल (परबल) ये दस 'तृप्तिष्न' अर्थात् क्लेष्मा जनित तृप्ति को नाश करने वाली हैं।।

कुटज-बिल्ब-चित्रक-नागर।तिविषाभया-धन्वयासक-नारहरिद्रा-वचा-चन्यानीति दुरोमान्यशोष्टनानि भवन्ति ॥ (१२)॥

कुटज ( कुड़ा ), विल्व ( बेट्टीगर्स ), चित्रक (चीतामूल), नागर (सीठ), अतिविधा ( अतीस ), अभया ( बड़ी हरड़ ), धन्यपासक ( धमासा ), दान-हरिद्रा ( दारुहल्दी ), वच और चव्य ( चिविका ) ये दस ओपधियां 'अशोंच्न' अर्थात् बवासीर रोग के नाशक हैं।

स्रदिराभयामछक-हरिद्रारुष्कर-सप्तपणीरग्वय-करवीर-विडङ्ग-जा-तिप्रवाला इति दशेमानि कुष्ठध्नानि भवन्ति ॥ ( १३ ) ॥

स्तिर ( खैर ), अभग ( जंगी इरड़ ), आमलक ( आहला ), हिंद्रा-( हल्दी ), अरुष्कर ( निलावा ), असण्ण ( सातवन ), आरुष्वथ (अमलतास,, करबीर ( कनेर ), बिंडग ( बायविंडग ), ऑर जातन्वाल ( चमेली के नवीन कोमल पर्रो ) ये दस कुष्टम्न अथात् कोढ़ रोग के नायक हैं।।

चन्द्र-नलद-कृतमाल-नक्तमाल-निम्ब-कृट जन्मपप-मधुक-दारहरि-द्रा-सुस्तानीति दशमानि कण्ड्रव्नानि भवन्ति ॥ ( १४ )॥

चन्दन ( टाल चन्दन ), नल्द (जटामांसी), कृतमाल ( अमलतास ) नक्त-माल ( करंज ), निम्ब ( नीम के पत्ते ), कुटज (कूंडे की छाल), सर्पेप (सरसी), मधुक ( मुलैहटी ), दाद हरिद्रा ( दाद हर्त्दा ), और मुस्त ( नागर मोथा ), ये दस औषधियां 'कण्डूष्य' अर्थात् खाज नाशक हैं॥

अक्षीव-मरिच-गण्डीर-केयुक-विडङ्ग-निर्गुण्डी-किणिही-रुवदंष्ट्रा-बृष-पणिकासुपणिका इति दशेमानि क्रिमिघ्नानि भवन्ति ॥ ( १४ ) ॥

अक्षीव ( सहजन ), काली मरिच, गण्डीर ( जिमीकन्द ), केबुक, विडंग (बायविडंग), निर्गुण्डी ( सम्भलु ), किणिही (अगमार्ग), स्वदंष्ट्रा ( गोलरु ), बृषपणीं, आखुपर्णिका ( मूसाकानी ), ये दस कृमिन्न अर्थात् कृमिनाशक हैं।। इरिद्रा-मञ्जिष्ठा-सुवहा-सुक्ष्मेला-पाळिन्दी-चन्दन-कतक-शिरीष-सिन्धुवार-श्रेष्मातका इति दशेमानि विषघ्नानि भवन्ति ॥ (१६)॥ इति षटकः कषायवर्गः ॥ [३,॥

इरिद्वा ( इल्दी ), मंजिष्ठा ( मंजीट ) सुवहा (निशोध). सूक्ष्मैला ( छोटी इलायची ), पालिन्दी (काली निशोध), चन्दन (लाल चन्दन), कतक ( निर्मली का जल को शोधन करने वाला फल ), शिरीप ( सिरस ), सिन्धुवार (सम्माल, निर्मुण्डी ), श्लेष्मातक ( लिक्षाझा ), ये दस 'विपन्ना' अर्थात् विषनाशक हैं ॥ यह छ से बना हुआ क्यायवर्ग है।

बीरण-शास्त्र-पष्टिकेश्चवालिका-दर्भ-कुश-काश-गुन्द्रेत्कट-कत्तृण-मूखा-नीति दशेमानि स्तन्यजननानि भवन्ति ॥ ( १७ ) ॥

बीरण ( खस ), शालि ( हेमना ऋहु में पकने वाले धान्य का चावल ), पष्टिक (साटी चावल), ईन्तुवालिका ( ईख ), दर्म ( दाम ), कुश ( कुशा ), काश ( सरकण्डा ), गुन्हा ( होगला ) इन्कट, ( तृण विशेष ) कन्तृण ( रोहिष तृण ) ये दस 'स्तन्य-जनन' अर्थात् दृष बहाने वाले हैं। इन में गिलोय की छोड़कर सब के मुल काम में लाने चाहिये॥

पाठा-महोषध-सुरदारु-सुस्त-मूर्वा-गुङ्ची-वत्सक-फल्ट-किरातिकिक-क-कटुरोहिणी-सारिवा इति दशेमानि स्तन्यशोधनानि भवन्ति ॥(१०)॥

पाटा (पादल), महीपथ (सीट , सुरदार (देवदार), सुरत (नागर-मोथा), मूर्वा (मीर बेल), सुद्वी (निलीय), वत्यक फल (इन्द्र जी), किरातितकक (चिरायता), कद्वीहिणी (कटुकी), सारिवा (अनन्त मूल) ये दस 'स्तन्यरोधन' दुध को सुद्ध करने वाले हैं॥

जीवकपंभक-काकोळी-खीरकाकाळी-सुद्गपणी-मापपणी-मेदा-हद्भ-रहा-जटिळा-कुळिङ्गा इति दशेमानि सुकजननानि भवन्ति ॥( १९ )॥

जीवक, ऋपभक, काकोली, श्रीर काकार्टी, सुद्गपणीं (म्गपणीं) माय-पणीं (उड़दपणीं); मेदा, बुड़रुहा (शतावरी), ब्राटला (जटामांसी), कुलिंग (उटंगण) ये दस 'शुक्रजनन' अयोत् वीर्य-बातु के वर्षक होते हैं।

१.(क) जीवक ऋषभक, मेदा महामेदा, काकोली, खोरकाकोली, ऋदि इदि इन के स्थान पर परिभाषा आदेश से, शतावरी, विदारीकन्द अश्वगन्था और वाराही कन्द प्रयोग करने चाहियें।(ख) कुलिंगशन्द धन्य-न्तरिनियन्ड में,'विष्किर'पश्चियों के लिये और सप्तार्थकों में दूर्वा के लिये आया है।



## कुष्ठैळवाळुक-कट्फळ-समुद्रफेन-कदम्ब-निर्यासेज्ज-काण्डेह्विद्धरक-वसुकोशीराणीति दशेमानि शुकशोधनानि भवन्ति ॥ ( २० )॥ इति चत्रष्कः कषायवर्गः ॥ [ ४ ]॥

कुष्ट (कुट), एलवालुक, कट्फल (कायफल), समुद्रफेन, कदम्ब निर्याध, इक्तु (गला),काण्डेश्च (मोटा गला), इक्तुरक (तालमलाना); वमुक (वक-पुष्प), और उद्योर (खस की जड़) ये दस 'छुकशोधन' अर्थात् वीर्य-यातु को शुद्ध करने वाले हैं ॥ यह चार का बना हुआ क्याय वर्ग है।

सृद्धीका-मधुक-मधुपर्णी-मेदा-विदारी-काकोछी-क्षीरकाकोछी-जीवक-जीवन्ती-हालपर्ण्य इति दशेमानि स्नेहोपगानि भवन्ति ॥ ( २१ ) ॥

मृद्धीका ( बड़ी दाख ), मधुक ( मुटेहटी ), मधुपणीं ( गिछोष ), भेदा, विदारी (विदारी कन्द), काकोली, श्वीरकाकोली, जीवक, जीवन्ती, शालपणीं ये दस 'स्नेहोपग'अर्थात् दारीर में कोमलता और चिकनाई उत्पन्न करनेमें सहायक हैं।।

शोमाञ्जनकैरण्डार्क-वृक्षीर-पुनर्नवा यव-तिळ कुलस्थ-माष-वदरा-णीति दुशेमानि स्वेदोपगानि भवन्ति ॥ ( २२ )॥

शोभोजन ( सहजन ), एरण्ड, अर्क ( आक ), दृश्चीर (देवेत पुनर्नवा ), पुनर्नवा ( रक्त पुनर्नवा ), यव ( जो ), तिल, कुल्ल्य ( कुल्ल्यो ), माप ( उड़द ), बदर ( झाड़ी के बेर ) ये दस ओपधियां 'स्वेदोपग' अर्थात् शरीर में पसीना लाने में सहायक हैं ॥

मधु-मधुक-कोविदार-कर्बुदार-नीप-विदुल - विम्यी-शणपुष्पी-सदा-पुष्पी-प्रत्यक्पुष्प्य इति दशेमानि वसनोपगानि भवन्ति ॥ (२३)॥

मधु ( श्रद्ध ), मधुक ( मुल्हर्टी ), कांबिदार ( लाल कचनार ), कर्बुदार ( श्वेत कचनार ), नीप ( कदम्ब ); बिदुल ( जल गेतम ), विग्वी ( कन्दरी), श्रणपुष्पी ( झनझनिया ), सदापुष्पी ( आक ), प्रत्यक् पुष्पी ( अपामार्ग, चिर-चिटा ) ये दस्व 'वमनोपग' अर्थात् वमन में मदद देती हैं॥

द्राक्षा-काश्मर्य-परूपकाभयामछक-विभीतक-कुवछ-वद्र-कर्बन्धू-पी-छ्नोति द्रोमानि विरेचनोपगानि भवन्ति ॥ ( २४ ) ॥

द्राक्षा (किशमिश), कादमर्थ (गम्मारी), पुरूषक (फालसा), अभया (जंगी हरह), आमलक (आंवला), विमीतक (बहेडा), कुवल (बहा बेर), बदर (इस का बेर), कर्कन्ध् (झाडी का बेर), पीलू ये दस 'विरेचनोपग' अर्थात् विरेचन में सहायक हैं॥

त्रिवृद्-विल्व-पिष्पळी-कुष्ठ-सर्षप-वचा-वस्सकफळ-शतपुष्पा-मधुक-मदनफळानीति दशेमान्यास्थापनोपगानि भवन्ति ॥ ( २५ ) ॥

त्रिश्चत् (निशोध), विल्व (बेलगिरी), पिप्पली, कुछ (क्ट), सप्पे (सरसों), वच, वत्सक फल (इन्द्र जों), शतपुष्पा (सौंफ), मधुक (मुले-इटीं) मदनफल (मैनफल) ये दस 'आस्थापनीयम' अर्थात् रूख वस्ति के लिये उपगोगी हैं।

रास्ना-सुरदारु-विल्व-मद्न-शतपुष्पा-वृश्चीर-पुनर्नवा-स्वदंष्ट्राग्नि-मन्थ-स्योनाका इति दरोमान्यनुवासनोपगानि भवन्ति ॥ ( २६ )॥

रास्ता, सुरदार (देवदार), विक्व (वेलगिरी), मदन (मैनफल), शतपुष्पा (सींफ), इश्वीर (श्वेत पुनर्नवा), पुनर्नवा (रक्त पुनर्नवा), श्वदंष्ट्रा (गोखरू), अग्निमन्य (अरणी की छाल), श्वोनाक (टेट्स्की छाल) ये दस 'अनवासनोपमा' अर्थात स्रोहवस्ति के लिये उपयोगी हैं॥

ज्योतिष्मती-क्षवक-मरिच-पिष्पर्छा-विडङ्ग-शिम्रु-सर्षपापामार्गतण्डुल-श्वेता-महाश्वेता इति दशेमानि शिरोविरेचनापगानि भवन्ति ॥ (२७) ॥

# इति सप्तकः कषायवर्गः ॥ [ १ ] ॥

इमें तिष्मती (माल कंगनी ), क्षवक (नकछिकनी ),मरिच, पिष्पर्ला, विडंग (वायविडंग ), शिग्रु (सहजन ), सर्पेप (सरसों), अपामार्गतण्डुल (चिरचिटे के चावल ), ब्वेता (अपराजिता ब्वेत कोयला ), और महाब्वेता (ब्वेता का भेद ) ये दस 'शिरो-विरेचनोषग' अर्थात् शिरोविरेचन के लिये उपयोगी हैं॥ यह सात का एक 'कपायवर्ग' हुआ।

जम्बाम्रपञ्जव - मातुलुङ्गाम्लवदर - दाडिम-यव-यप्टिकोशीर-मृङ्णाजा इति दशेमानि छर्दिनिग्रहणानि भवन्ति ॥ ( २० ) ॥

जम्बु (जामुन); और आम्न (आम), इनके पक्कव (पत्ते); मातुलुंग (विजोरिया-नींयू), अम्ल बदर (खहे बेर,), दाडिम (अनार), यव (जौ), यष्टिका (मुलैंहटी), उद्योर (खस), मृत् (सौराष्ट्र देश की मिट्टी), और लाजा (खीलें) ये दस 'लर्दिनिग्रहण' वमन को रोकती हैं॥

नागर-धन्वयासक-ग्रुस्त-पर्यटक-चन्दन-किरातविक्तक-गुद्ध वी-हीवे-र-धान्यक-पटोठानीति दशेमानि-कृष्णानित्रहणानि भवन्ति ॥ ( २९ ) ॥

नागर ( सींट ), धन्वयासक ( धमासा ), मुस्त ( नागरमोषा ), पर्पटक ( धित्तपापका ), चन्दन ( लाल चन्दन ), किरातसिकक ( चिरायता ), गुक्ची

( गिलोय ), हीबेर ( नेत्रबाला ), धान्यक ( धनिया ), पटोल ( परबल ) ये दस औषधियां 'तृष्णानिग्रहण' अर्थात् प्यास को रोकने वाली हैं।।

शटी-पुष्करम्ल-बदरबीज-कण्टकारिका-बृहती-व क्षरुहाभया-पिष्पली-दुरालमा-कलीरशृङ्गच इति दुशेमानि हिकानिग्रहणानि भवन्ति ॥(३०)॥

इति त्रिकः कषायवर्गः॥ [६]॥

शटी (कचूर), पुष्करमूल (पोहकरमूल), बदरबीज (वेर के बीज, गुटलो ), कण्टकारिका (छोटी कंटेरी ), बृहती (बड़ी कंटेरी ), बृक्षदहा (बन्दा, यह एक पेड़ पर ही पौधा उत्पन्न हो जाता है ) अभया ( जंगी हरड़), पिप्पली, दुरालभा ( धमासा ), कुलीरशृंगी ( काकड़ा सींगी ) ये दस 'हिका-निम्रहण अर्थात् हिचकी को शमन करती हैं ॥ यह तीन से बना हुआ कषाय वर्ग है।

षियङ्ग्वनन्ताम्रास्थि-कट्वङ्ग-लोध्र-मोचरस-समङ्गा-धातकोपुष्प-पद्मा-पद्मकेशराणीति दशेमानि पुरीपसंग्रहणीयानि भवन्ति ॥ (३१) ॥

प्रियंगु ( पूछ प्रियंगु ), अनन्ता ( अनन्तमूल ), आम्रास्थि ( आम की गुठली ), कट्वंग ( श्योनाक की छाल ), लोध (पटानी लोध), मोचरस ( सिम्बल का गोंद ), समंगा ( मंजीट ), धातकी पुष्प ( धाय के फूल ), पद्मा ( भागीं ), पद्मकेशर (कमल का केशर),यह दस 'पुरीपसंग्रहण' अर्थात् मल को राकनेवाल हैं।।

जम्बु-शल्लकीत्वकच्छुरा-मधुक-शाल्मली-श्रीवेष्टक-२ ष्टमृत्पयस्योत्पल-तिलकणा इति दशेमानि पुरीषविरजनीयानि भवन्ति ॥ ( ३२ ) ॥

जम्बु ( जामुन ), शक्तकीत्वक् ( कुन्दुर की छाल ), कच्छुरा ( कींच या धमासा ), मधुक ( मुलेइठी ), शाल्मली (सिम्बल का गोंद), श्रीवेष्टक (विरौजा) भृष्टमृत् ( अग्नि के जलाने से जली हुई मिटी, चूल्हें की मिटी ), पयस्या (बिदारी कन्द), उत्पल (नील कमल), तिल कण ये दस 'पुरीपविरजनीय' अर्थात मल के दृषित रंग को बदलने वाले हैं।।

जम्ब्वाम्र-प्रक्ष-वट-कपीतनोदुम्बराइवत्थ-भङ्गातकाइमन्तक-सोम-वल्का इति दशेमानि मूत्रसंग्रहणीयानि भवन्ति ॥ (३३)॥

जम्बु ( जामुन ), आम्र (आम), प्लक्ष ( पिललन ), वट ( बड़ ), कपीतन (पारस पीपल), उदुम्बर (गूलर), अश्वत्य (पीपल), भल्लातक (भिलावा), अश्म-न्तक, सोमवल्क (खैर सफेद) ये दस 'मूत्र-संग्रहण' अर्थात् मूत्र कोकम करते हैं॥

पद्मोत्पल-नलिन-कुमुद-सौगन्धिक-पुण्डरीक-शतपत्र-मधुक-प्रियङ्ग-धातकीपुष्पाणीति दशेमानि मूत्रविरजनीयानि भवन्ति ॥ (३४)॥

पद्म (कमल), उत्पल (नीला कमल), नलिन, कुमुद, सीगन्यिक (कमल का एक भेद), पुण्डरीक (दवेत कमल), शतनत्र, मधुक (मुलैहटी), प्रियंगु (पूल प्रियंगु) धातकी पुष्प (धाय के पूल) ये दस 'मूत्र-विरजनीय' अर्थात् मूत्र में रंग लाते हैं. और दृष्ति रंग का प्राकृत रूप में लाते हैं।

वृक्षादनी-स्वदंष्ट्रा-वस्क विशर-पाणणभेद-दर्भ-कुश-काश-गुन्द्रेकट-मूलानीति दशेमानि मूर्जावरेचनीयानि भवन्ति ॥ ( ३१ )॥

#### इति पञ्चकः कपायवर्गः॥ [७]॥

वृक्षादनी (बन्दार्क), स्वर्ष्ण (गांखरू), बसुक (पुनर्नवा), बिशर (चिराचिटा), पापाणपेद, दर्भमूलानि (दाभ), कुछ (कुछा), काछ (सरकन्दा), गुन्दा (होगला), इत्कट (ईकड़ी), इत्कट का मूल 'मृत्र-विरेचनीय' अथात् मृत्र बद्दाने वाले हैं। यह पांच से बना कपाप वर्ग है।

द्राक्षाभयामलक-पिप्पली-दुरालभा-शृङ्गी-कण्टकारिका-वृद्धीर-पुनर्न-वा-तामलक्य इति दशेमानि कासहराणि भवन्ति ॥ (३६)॥

द्राक्षा (किशमिश ), अनया ( जंगी हरङ ), आनलक (आंवला), विपली, दुरालमा ( धमासा ), अृङ्गी ( काकड़ासिंगी ), कण्डकारिका ( छोटी कंटेरी ), इश्चीर ( देवेत पुनर्नवा ), पुनर्नवा (रक्ष पुनर्नवा), पानलकी, ( मूद्दे उगंवता ) ये दस 'कासहर' अर्थात् लांधी को सान्त करते हैं ॥

शटी-पुष्करमूळाम्बवेतसेळा-हिङ्ग्वग्रुरु-सुरसा-तामळकी-जीवन्ती-चण्डा इति दशेमानि स्वासहराणि भवन्ति ॥ ( ३७ )

शटी (कचूर ), पुष्करमूल (पोहकरमूल ), अग्लवेतस, एला (छोटी इला-यची ), हिंगु (हींग ), अगुरु ( अगर ), सुरक्षा ( तुलक्षी ), तामलकी ( भूम्यामलकी ), जीवन्ती, चण्डा (चोख ) ये दक्ष 'श्वासहर' अर्थात् श्वास रोग के नाशक हैं॥

पाटलाग्निमन्थ-विल्व-स्योनाक-काश्मर्य-कण्टकारिका-बृहती-शालप-र्णी-पृश्चिपणी-गोलुरका इतिदरोमानि सोथहराणि भवन्ति ॥ (३८)॥

पाटला (पादल), अग्निमन्य (अरणी), बिल्व (बेलगिरी), श्योनाक (टेंटु), काश्मर्थ (गम्भारी), कण्टकारिका (छोटी कटेरी), बृहती (बड़ी कटेरी), शालपर्था, पृक्तिपर्णी, गोत्तुरक (गोखरू), ये दस 'शोधहर' अर्थात् सुजन कम करते हैं ॥



सारिवा-शर्करा-पाठा-मञ्जिष्ठा-द्राक्षा-पीलु-परूपकाभयामल्रक-विभी-तकानीति दरोमानि ज्वरहराणि भवन्ति ॥ ( ३१ )॥

सारिवा ( अनन्तमूल ), शर्करा ( मिश्री ), पाठा ( पाढ्ल ), मंजिष्ठा ( मजीट ), द्राक्षा ( किशमिश ), पीलु , परूपक ( फालवा ), अभया ( बड़ी हरड़ ), आमलकी ( आंवला ), विभातक ( बहेड़ा ), ये दस 'ज्यरहर' अर्थात् ज्यर नाशक हैं।

द्राक्षा-खर्जूर-पियाल-बदर-दाडिम-फल्गु-परूपकेश्च-यव-यष्टिका इति दशेमानि अमहराणि भवन्ति ॥ (४०) ॥

# इति पञ्चकः कषायवर्गः ॥ [ = ] ॥

द्राक्षा (किशमिश), खर्जूर (विण्डस्वजूर), विवाल (प्याल निरींजी फल), बदर (बेर), दाडिम (अनार), फल्यु (अंजीर), पन्त्पक (फालसा), इस्तु (ईस्व), यब (जी), पष्टिक (साटां चायल) ये दम 'अमहरू अर्थात् थका-बट को मिटाते हैं॥ यह पांच मे बना 'कपायवर्ग' है।

छाजा-चन्दन-कारमर्थेफछ-मधुक-सर्करा-नीढोत्वछोशीर-सारिवा-गु-ङूची-द्वीवेराणीति दशेमानि दाहप्रशमनानि भवन्ति ॥ ( ४१ ) ॥

लाजा ( खील ), चन्दन ( स्वेत चन्दन ), काश्मर्य-फल ( गम्भारी फल ) मधुक ( मुलहुटी ), शर्करा ( मिश्री ), नीलोल्पल (नीला कमल), उशीर (लस) सारिवा ( अनन्तमूल ), गुङ्ची ( गिलोय ), हीबेर ( नेत्रशाला ), ये दस 'दाइ-प्रशमन' अर्थात् जलन कम करते हैं ॥

तगरागुरु-धान्यक-शृङ्कचेर-भूतीक-चचा-कण्टकारिकारितमन्थ-श्यो-नाक-पिष्पल्य इति दुशैमानि शीतप्रशमनानि भवन्ति । (४२) ॥

तगर, अगुरू ( अगर ), धान्यक ( धनिया ), शृङ्क्षेप ( वींट ), भूतीक ( अजवायन ), वचा, कण्टकारिका (छोटी कटेरी) अग्निमन्थ (अरणी), स्यानाक ( टेंटु ), और, पिप्पछी, ये दल 'शीत श्रष्रशमन' अर्थात् श्रीतनाशक हैं।।

तिन्दुक-पियाल-बदर-स्रदिर-कदर-सप्तपर्णाश्वकर्णार्जुनासनारिमेदा इति दशेमान्युदर्दप्रशमनानि भवन्ति ॥ (४३)॥

तिन्दुक ( तेंदू), पियाल ( चिरौंजी का फल ), बदर (बेर), खदिर (खैर), कदर ( सफेद खैर<sup>9</sup> ), सत्तपर्ण ( सातवन ) अश्वकर्ण ( साल ), अर्जुन, असन

१. कदर-'सोमवल्कस्तु रोठायांकदरे कृष्णगर्भकेः। घ० निषण्डु ।

(पीतसाल ), अरिमेद (°विट्खदिर इरिमेद), ये दस 'उदर्दर अर्थात् शीतिपत्ता रोग को शान्त करते हैं ॥

विदारीगन्धा-पृश्निपर्णी-बृह्ती-कण्टकारिकैरण्ड-काकोळी-चन्दनो-शीरैला-मधुकानीति दशेमान्यङ्गमर्दप्रशमनानि भवन्ति ॥ (४४) ॥

विदारीगन्या ( शालपणीं ), पृहिनपणीं ( पिठवन ), बृहती ( वडी कंटेरी ) कण्टकारिका ( छोटो कंटेरी ) एरण्ड, काकाली, चन्दन ( लाल चन्दन ), उशीर ( खत ), एला, ( छोटी इलायची ), मधुक ( मुलहटी ), ये दत 'अंगमर्द-प्रशमन अर्थात् अंगों के हटने की वेचैनी को मिटाते हैं ॥

पिष्पत्टी-पिष्पलीमूळ-चव्य-चित्रक-शृङ्कवेर-मरिचाजमोदाजगन्याजा-जी-गर्ण्डीराणीति दशेमानि शृत्यव्यक्षमनानि भवन्ति ॥ (४५) ॥ इति पञ्चकः कपायर्गः ॥ [ ६ ] ॥

विष्यली, विष्यली-मूल, चब्य ( चिवका ), चित्रक ( चातामूत्र ), श्टंडबेर (सीट), मरिच, अनमोदा (अनवायन), अजगन्वा (इक्), अजाजी ( जीरा ), गंडीर ये दस 'शूलप्रशमन' अर्थात् तीत्र पोझ के नाशक हैं ॥ यह पांच का एक 'क्याय वर्ग' होता है ।

मधु-मधुक-रुधिर-मोचरस-मृत्कपाङ-छोध्र-गैरिक-प्रियङ्ग-शर्करा-छाजा इति दशेमानि शोणित-स्थापनानि भवन्ति ॥ (४६) ॥

मधु ( शहद ), मधुक ( मुळेहटी ), रुधिर ( केशर ), मोचरस ( सिम्बल का गोद ), पृक्तपाल ( मिट्टी का टीकरा ), लोश्र ( पटानी लोश्),गैरिक (गेरू), प्रियंगु (ফুल प्रियंगु), शर्करा (सिश्री), लाजा ( खीलें ) ये दश 'शोणित-स्थापन' अर्थात् रक्तरोधक वा बहते खून हो रोकने वाले हैं ॥

शाल-कट्फल-कदम्ब -पद्मक-तुङ्ग-मोचरस-शिरीष-वञ्जुलैखवालुका-शोका इति दरोमानि वेदनास्थापनानि भवन्ति ॥ (४७) ॥

शाल ( साल ), कट्फल (कायफल), कदम्ब, पद्मक (पद्माख), तुंग<sup>र</sup> (नाग केशर ) मांचरस ( सिम्बल का गोंद ), शिर.ष ( सिरस ), बंजुल ( जलवेतस ), एलबालुक, अशोक ये इस 'वेदनास्यापन' अर्थात् तीव्र वेदना को कम करते हैं ॥

हिङ्क कैडर्यारिमेद-बचा-चोरक-वयःश्या-गोळोमी-जटिला-पळङ्कषाशो-करोहिण्य इति दशेमानि संज्ञास्थापनानि भवन्ति ॥ (४८) ॥

हिंगु ( हींग ), कैडर्य ( नीम ). अश्मिद ( रेवां ), वच, चोरक, वयस्था

श. विट्वदिर—इस क्षेर से बदब् आती है ।
 २ तुङ्ग के स्थान पर तुम्ब पाठ होने पर तेजवल लेना चाहिंगे !

(ब्राह्मी), गोलोमी (वच या दूर्वा), जटिला (जटामांधी), पलंकपा (गुग्गुलु), अशोकरोहिणी (कुटकी) ये दस 'संज्ञा-स्थापन' अर्थात् संज्ञा उत्पन्न करते हैं॥

ऐन्द्री-ब्राह्मी-शतवीर्या-सहस्रवीर्यामोघाव्यथा-शिवारिष्टा-वाट्यपुष्पी-विष्वक्सेनकान्ता इति दशेमानि प्रजास्थापनानि भवन्ति ॥(४६)॥

ऐन्ही, ब्राह्मी, शतवीयां (शतावर्रा), सदस्ववीयां (महाशतावर्रा), अमोपा (आंवला), अव्यथा (मिलाय), शिवा (हरीतकी), अपिष्टा (कुटकी), वाट्यपुष्पी (खरैटा), विष्वक्षेनकान्ता (प्रियंगु) ये दस 'प्रजास्थापन' अर्थात् संतित जनक हैं॥

असृताभया-धात्री-मुक्ता-इवेता-जीवन्त्यतिरसा-मण्डूकपणी-स्थिरा-पुनर्नवा इति दशेमानि वयःस्थापनानि भवन्ति ॥ (४०) ॥

## इति पञ्चकः रूपायवर्गः ॥ [१०]॥

अमृता ( गिलोय ), अभया ( हरड़ ), घात्री ( आंवला ), नुक्ता ( रास्ता ), श्वेता ( अपराजिता ), जीवन्ती, अतिरसा ( शतावरी ), मण्डूकपणी स्थिरा ( शालपणी ), और पुनर्नवा ये दस औपधि 'वयः स्थापन' अर्थात् वय को टिकाती है।। यह पाँच से बना हुआ कथाय वर्ग है।

इति पञ्चकपायशतान्यभिसमस्य पञ्चाशन्महाकषायाः, महतां च कषायाणां रुक्षणोदाहरणार्थं न्याख्याता भवन्ति ॥१४॥

इस प्रकार से (प्रत्येक द्रव्य के गिनने से) पान माँ (५००) कपाय पूर्ण हो जाते हैं, एवं पचास (५०) 'महाकषाय' भी हो जाने हें। इन कपायों के रुक्षण उदाहरण भी कह दिये गये हैं ॥१४॥

न हि विस्तरस्य प्रमाणमस्ति, न चाप्यतिसंक्षेपेऽल्पबुद्धीनां साम-र्थ्यायोपकल्पते,तस्मादनित्तसंक्षेपेणानतिविस्तरेणचोपदिष्टाः । एतावन्तो इष्ठमल्पबुद्धीनां व्यवहाराय बुद्धिमतां च स्वालक्षण्य।नुमानयुक्तिकुश-ल्वानामनुक्तार्थज्ञानायेति ॥ १४॥

फैलाव की सीमा नहीं है और बहुत योड़े में कहे हुए अर्थ को थोड़ी बुद्धि वाले नहीं समझ सकते । इसलिये न तो बहुत संक्षेप में और न बहुत विस्तार से यहाँ कहा है। यहां पर जितना भी कहा है वह थोड़ी बुद्धिवालों के व्यवहार चलाने के लिये है ओर जो लक्षण अनुमान, युक्ति में निपुण हैं, उन बुद्धिमानों के लिये न कहे हुए अर्थ को जानने के लिये सहायक होगा ॥१५॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच-नैतानि भगवन् !

पञ्चकषायशतानि पूर्वन्ते, तानि तानि द्येवाङ्गानि संअवन्ते तेषु तेषु महाकपायेष्विति ॥ १६ ॥

इस प्रकार से कहते हुए 'भगवान् आत्रेय' के प्रति अग्निवेश बोळे—हे भगवन् ! ये पांच सो कपाय पूरे नहीं होते । क्योंकि वे ही द्रव्य उन उन महा कपायों में बार-बार आते हैं । अर्थात् एक द्रव्य भिन्न २ कषायों में बार-बार आता है । इस प्रकार से ५०० कपाय पूरे नहीं हो सकते ॥ १६ ॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—नैतर्देवं बुद्धिमता द्रष्टव्यमन्तिवेश !

एकोऽपि झनेकां संझां उभते कार्यान्तराणि छुर्वन् । तद्यथा—पुरुषो
वहूनां कर्मणां करणे समर्था भवति । स यद्यत्कर्म करोति तस्य तस्य कर्मणः कर्तृकरणकार्यसंप्रयुक्तं तत्तद्गीणं नार्मावशेषं प्राप्नोति तद्व-दौषधद्रव्यमपि द्रष्ट्व्यम् । यदि त्वेकमेव किंचिद् द्रव्यमासाद्यामस्तया-गुणयुक्तं यत्सर्वकर्मणां करणे समर्थं स्यात् कस्ततोऽन्यदिच्छेदुपथारिय-तुमुपदेष्दुं वा शिष्येभ्य इति ॥ १७ .।

आंग्नवेश के प्रति भगवान् आत्रेय बोले हे अग्निवेश ! बुद्धिमान् व्यक्ति को इस प्रकार से नहीं देखना चाहिये। एक द्रव्य भी दूसरे २ काम करता हुआ भिन्न २ संशा वाला हो जाता है। जिस प्रकार एक पुरुप यहुत से काम करने में समर्थ होता है। वह जो जो भी काम करता है, वह उठ कमें के वह कत्तां, करण (साधन) और कार्य के अनुसार वह गुणवाले नाम विशेष को प्राप्त होता है। इस प्रकार से औषध द्रव्य को भी कार्य साधन और कत्तों आदि हिंग् से देखना चाहिये। और यदि किसी ऐसे एक ही द्रव्य को प्राप्त करलें, जो द्रव्य सव काम करने में समर्थ हो,तो फिर कोन दूसरी औषध को पास में रखने अथवा शिष्यों को उपदेश करनेके लिये झंतर करें, इसलिये काम करने में समर्थ शक्ति वाला ऐसा कोई एक द्रव्य नहीं है।।१७॥

#### तत्र श्लोकाः।

यतो यावन्ति येर्द्रव्येविरेचनशतानि षट्।
उक्तानि संप्रहेणेह तथंवेषां षडाश्रयाः॥ १८॥
रसा छवणवर्श्याश्र कषाय इति संक्षिताः।
तस्मात्पञ्चविधा योनिः कषायाणामुदाहृता॥ १८॥
तथा कल्पनमप्येषामुक्तं पञ्चविधं पुनः।
महतां च कषायाणां पञ्चात्शपरिकीर्तिताः॥ २०॥
पञ्च चापि कषायाणां शतान्युक्तानि भागशः।

रुक्षणार्थं, प्रमाणं हि विस्तरस्य न विद्यते ॥ २१ ॥
न चारुमितसंक्षेपः सामर्थ्यायोपकल्पते ।
अल्पबुद्धेरयं तस्मान्नातिसंक्षेपविस्तरः ॥ २२ ॥
मन्दानां व्यवहाराय बुधानां बुद्धिष्टद्भये ।
पञ्चाशत्को ह्ययं वर्गः कषायाणामुदाहृतः ॥ २३ ॥
तेषां कर्मसु बाह्येषु योगमाभ्यन्तरेषु च ।
सयोगं च प्रयोगं च यो वेद स मिपग्वरः ॥ २४ ॥
इस विषय में इलोक हैं—

जिन द्रव्यों में से (छः सी) विरेचन योग होते हैं वे एवं विरेचन योगों के छः आश्रय भी संक्षेप से कह दिये हैं।

स्वण ( नमक ) को छोड़कर शेष पांच रसीकी 'क्याय' संज्ञा है। इसिल्ये क्यायों की पांच प्रकार की योनि कही है। एवं इन पांच कपायों की पांच प्रकार की करूपना ( बनावट ) भी कह दी हैं और पचास प्रकार के 'महाकपाय' कहें हैं। कथायों के पांच सी प्रकार भी दिग्दर्शन के लिये, न तो बहुत विस्तार से और न यहुत संक्षेप में कहें हैं। वे योड़ी बुद्धि वालों को काम देने के लिये पर्याप्त हैं। इसिल्ये न विस्तार किया हैं और न वहुत संक्षेप। मन्द बुद्धिचाले व्यवहार का चला करें, और बुद्धिमान् की प्रतिभा दड़ाने के लिये पांच सी कथायों का वर्ग कह दिया। इन वपायों का वाह्य कमों उथा आम्यन्तर प्रयोगोंमं संदोग, और प्रयोग (योजना) को जो जानता है यह उत्तम यंद्य हैं '।१८-२४।

इत्यग्निकेशकृतं तम्त्रे चरकप्रतिसंस्कृतं सूत्रभ्यारे भेषचचतुष्कं षड्विरंचनशताश्रितीयो नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥ इति भेषजचतुष्कः ॥ १ ॥

# अथ पञ्चमोऽध्यायः।

अथातो मात्राशितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रयः ॥ २ ॥

१-बाह्य प्रयोग प्रलेप आदि में, अन्तः प्रदोग वमन आदि कार्यों में स्वस्य एवं आदुर दोनों व्यक्तियों के लिये करने में समर्थ एवं संयोग मिश्रण अयोगिक, हानिकारक अनुचित औषधियों को योग में से निकाल देना एवं उचित को न कहने पर भी मिश्रण करना, प्रयोग देश, काल, प्रकृति, व्यापि, रोगी, बल आदि को देख कर योजना करना जो चानता है, बही उत्तम वैद्य है। भेपज चतुष्क कहने के अनन्तर 'मात्राऽशितीय' अध्याय की व्याख्या करेंगे। इस प्रकार भगवानात्रेय ने कहा है।।१-२।।

मात्राशी स्थात् । आहारमात्रा पुनरग्निबळापेक्षिणी । याबद्धधस्या-शनमशितमनुषद्दत्य प्रकृति यथाकालं जरां गच्छति ताबदस्य मात्रा-प्रमाणं वेदितन्यं भवति ॥ ३ ॥

मात्रा में आहार करने वाला होता चाहिये। आहार की मात्रा जाटर अग्नि के बल की अपेक्षा करती है। जितना ग्याया हुआ भोजन मनुष्य की प्रकृति, स्वास्थ्य को नुक्षान न पहुंचा बर टीक नमय में जीर्ण हो जाता है भोजन की उतनी मात्रा जाननी चाहिये ।। ३॥

तत्र शास्ति-पष्टिक-सुद्ग-स्वावक-पिञ्चलेण-शश-शर-श्वरादीन्या-हार-द्रव्याणि प्रकृतिलघून्याप मात्रापेक्षाणि भवन्ति, तथा विष्टेश्च-क्षीर-विकृति-तिल-मापान्पीदकपिशितादीन्याहारद्रव्याणि प्रकृतिसुरूण्यणि मात्रामेवापेक्षन्ते ॥ ४ ॥

क्योंकि ( शांख ), हैमन्तिक धान्य, (पिटक) माटी चायल. (सुद्ग ), मूंग, ( लाव ) बटेर, ( कपिडल ) तीतर, ( एण ) काळा मृग, ( शश) असर्गाश,

१. आहार चार प्रकार का है। यथा— भक्ष्य, चोष्य, लेख और पेय। भक्ष्य रोटी आदि, चोष्य चूसने योष्य, छेहा चाटने योष्य, और पेयपानी आदि द्रव।

एक ही मनुष्य की शांक नदा एक समान नहीं रहती। योबनायस्था में जितनी जाटराग्नि समर्थ होती है, उतनी वाल्यावस्था या हृद्धावस्था में नहीं होती। इसी प्रकार हेमन्त ऋनु में जितना अग्नि प्रवल रहती है उतनी वर्षा में नहीं रहती। इस लिये प्रत्येक समय के लिये एक मात्रा एक व्यक्ति के लिये भी निश्चित करना अध्यम्भव है, फिर सब के लिये सामान्य रूप से मात्रा निश्चित करना तो और भी असम्भव है। इसिंग्ये भात्रां का निर्णय प्रत्येक व्यक्ति के जपर ही छोड़ दिया है!

२ (क)-'वयाकाळं:—प्रातःकाळ का भोजन सायंकाळ तक और सायंकाळ का भोजन प्रातः काळतक जीर्ण हो जाये। क्योंकि हमारे यहां दो ही समय भोजन का विधान है। यथा—

''सायं प्रातर्मनुष्याणां भोजनं विधिनिर्मितम् । नान्तरे भोजनं कुर्य्याद् अग्निहोत्रसमो विधिः ॥" सर्वागसुन्दरी टीका ॥ (शरम) बड़े सींगों वाला पाद्वा हरिण, (शम्बर) हरिण साबर आदि आहार द्रव्य स्वभाव से लघु होने पर भी मात्रा की अपेक्षा करते हैं । इसी प्रकार (पिष्ट) पिट्टी से बनी हुई वस्तुएं; (इस्तु) गुड़ खांड आदिसे बनी; (श्रीर-विहृति) दूच, मावे आदि से बनी; तिल, (माप) उड़द, (आन्स्पौदक पिश्चित) अर्थात् जल प्रदेश में या जल के अन्दर रहने वाले प्राणियों का मांस आदि आहार द्रव्य स्वभाव से ही भारी हैं। ये सब भी मात्रा की हो अपेक्षा करते हैं। ४॥

न चेवमुक्ते द्रव्ये गुरुलाघवमकारणं मन्येत । लघूनि हि द्रव्याणि वाय्वग्नि-गुण-बहुलानि भवन्ति, प्रथिवी-सोम-गुण-बहुलानितराणिः, तस्मात्स्वगुणादिष लघून्यग्नि-संग्रुक्षण-स्वभावान्यलप-दोषाणि चोच्य-न्देऽपि सोहित्योपयुक्तानि, गुरुष्णि पुनर्नागिन-संग्रुक्षण-स्वभावान्यसामान्यान्, अत्रश्चातिमात्रं दोषवन्ति सोहित्योपयुक्तान्यन्यत्र व्यायामाग्नि-बलान्, सेषा भवत्यग्निवल्रोपक्षिणां मात्रा ॥ १ ॥

द्यालि, संठी आदि पदार्थ विना मात्रा में खाने में अहितकर हैं आर पीड़ा गुड़ आदि से बने पदार्थ मात्रा में खाने से हितकर होते हैं. यदि मात्रा की ही अपेक्षा से ये हितकर या अहितकर होते हों, तो द्रव्यों का गुढ़ एवं लघुगुण-

- (ख)-मनुष्य की प्रकृति क ऊपर मात्रा का निर्णय रखने से, विषम आर तीक्ष्ण अग्निवाले व्यक्ति भी अपनी भीजन की मात्रा भ्वर्य निरुच्य कर सकते हैं। तीक्ष्ण अग्नि वाले की इतना भीजन करना चाहिय, जी कि ठीक समय भे जीणे हो जाये, इसी प्रकार विषम अग्नि वाले भी ठीक नगय में जीणे हो सके ऐसा भीजन करें, यही उनकी मात्रा है।
- (ग)-'प्रकृतिमनुपहत्य'--भांजन से कुक्षि का पांडन न होना, हृदय का न ककना, पारवों का न फूलना, पेट का न तनना या भारी न होना, श्वास में कठिनाई का न होना. भूख, प्यास की शान्ति, उटने बैटने, चलने पिरने, लेटने या बात-चीत में हल्कापन अथवा सुख की प्रतीति होना ही प्रकृति है। देखिये विमानस्थान अथ्याय २।
- एक पदार्थ ख्यु होता हुआ भी अधिक मात्रा में लाने से 'गुरु' हो जाता
   है। इसी प्रकार गुरु पदार्थ योझा खाने से 'ख्यु' हो जाता है।
- २. मात्रा के साथ 'संस्कार' रांधने की विधि से भी लघु पदार्थ गुरु और गुरु पदार्थ लघु बन जाते हैं।

सम्बन्धी ज्ञान करना व्यर्थ है ? ऐसा नहीं, क्योंकि द्रव्यों का गुरु या छप्त होना भी अकारण या निष्प्रयोजन नहीं है ।

वायु और अग्नि के गुणों की अधिकता वारे पदार्थ लघुगुण वाले होते हैं [आकाश गुण वाले बहुतते द्रव्य लघु होते हुए भी अग्नि का बहुतने वाले नहीं होते, हवलिए इनका प्रहण नहीं किया ] । पृथ्वी, सांम ( जल ) गुणों की अधिकता वाले पदार्थ गुरु होते हैं।

इसिलिये लघु पदार्थ वायु एवं अग्नि से बने होने के कारण; और अपने गुणों के कारण से—जैसे वायु रूस लघु, स्क्म, चल, विशद, खर गुण वाला है, इससे भी लघु पदार्थ जाटराग्नि को संदीयन करने वाले एवं तृक्षि पूर्वक मात्रा का व्यक्तिम करके खाने पर भो योड़ दाष वाले होते हैं; ये अधिक दोष नहीं करते ।

गुरु द्रव्य अग्नि को संदीपन करने वाले नहीं होते । क्योंकि असमान होने से आग्नि से विपरीत गुण वाले हैं अथात् पृथ्यी आर जल के गुण वाले होते हैं। अतः तृतिपूर्वक पेट भर के छाने से बहुत अधिक दांप कारक होते हैं। व्यायाम अग्निवल और हेमन्त ऋतु आदि में स्वभावतः अग्नि वृद्धि होने के कारण ये विकार नहीं करत; अन्य अवस्थाओं में विकार उत्पन्न करते हैं?।

इसल्यि 'मात्रा' अग्नि यल की अपेक्षा करती है गुरु लघु द्रव्य की अपेक्षा नहीं करती ॥५॥

न च नापेक्षते द्रव्यम् । द्रव्यापेक्षया च त्रिभागसौहित्यमर्धसौहित्यं वा गुरूणामुर्पाद्दश्यते; रुघूनामपि च नातिसौहित्यमग्नेर्युक्त्यर्थम् ।

मात्रा द्रव्य की अपेक्षा नहीं करतो, ऐसा भी नहीं क्योंकि मात्रा की अपेक्षा से गुष्ठ द्रव्यों का तीन हिस्सा या आधे पेट, जिन्नसे कि कुक्षि मे प्रपीड़न, भारी-पन प्रतीत न हो, इतना खाना बताया है। परिमाण या मात्रा से नहीं बताया। इसी प्रकार लघु गुण वाले पदायों का भी पेट भर के खाने का आदेश नहीं

अग्नि भी रूक्ष, लघु, सूक्ष्म चल, विश्वद, खर है, इचिलिये इस गुणवाले पदार्थ अग्नि को बढ़ायेंगे। समान गुण वाले समान गुणो को बढ़ाते हैं। अतः अधिक मात्रा में खाने पर भी लघु पदार्थ अग्नि को बढायेंगे ही।

२. व्यायाम करने वाले मनुष्य को विषद्ध वा अविषद्ध सब प्रकार का भोजन पच जाता है। क्योंकि व्यायाम से अग्नि बढ़ती है। हेमन्त में अग्नि स्वभावतः प्रबल हांती है, अतः गुरू पदार्थ खाने का आदेश दिया है।

दिया। इतना खाना चाहिये जिससे कि अग्नि समान रूप से स्थिर रह सके। जीवन के खिये खाना, खाने के लिये जीना नहीं।

मात्रा में खाने के फल—

मात्रावद्धयशनमञ्ज्ञतमनुपद्दत्य प्रकृति बल-वर्ण-बुखायुषा योजयत्युप-योक्तारमवश्यमिति ॥ ६ ॥

क्योंकि मात्रा में खाया हुआ आहार प्रकृति और स्वास्थ्य को न विगाइ कर उपयोग करने वाले मनुष्य को वल, वर्ण (कान्ति), मुख, आयु से युक्त करता है, इसल्यि मात्रानुसार भोजन करना चाहिये ॥ ६॥

भवन्ति चात्र-

गुरु पिष्टमयं तस्मात्तण्डुलान् पृथुकानपि।
न जातु भुक्तवान् खादेन्मात्रां खादेद् बुभुक्षितः॥ ७॥
बल्लूरं शुष्कशाकानि शालुकानि बिसानि च।
नाभ्यसेद् गौरवान्मांसं छुशं नेवोपयोजयेत्॥ ८॥
कृषिकाश्च किलाटाश्च शौकरं गळ्यमाहिपे।
सत्स्यान्द्धि च माषाश्च यवकाश्च न शील्येत ॥ ८॥

इसिटेंग भोजन कर जुकने पर भारी पिटी से बने चावल, चिवझा इनकी कभी भी नहीं खाये। मात्रा में भी भोजन करने के बाद इनकी नहीं खाना चाहिये। भूखे होनेपर इन पदायों को मात्रा में ही खाना चाहिये अधिक नहीं।

बल्हरू ( सुखा हुआ मांस ); सूखे हुए शाक-कचरो आदि शाल्क (कमल का कन्द ) और बिस मृणाल इनका निरन्तर उपयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि ये पदार्थ गुरु हैं। इसी प्रकार दुर्चल, रुण्ण पशु का मांस भी नहीं खाना चाहिये।( कूर्चिक) छाछ के साथ पकाया हुआ दूप, ( किलाट ) छाछ के साथ पकाया हुआ दूप, ( किलाट ) छाछ के साथ पकाये हुए दूध का घन ठोंस भाग, सुअर का मांस, गाय और भैस का मांस, मच्छिलयों का मांस, दही, उड़द और शुक धान्य, जई इनको निरन्तर लगातार नहीं खाना चाहिये॥ ७-६॥

षष्टिकाञ्छालिमुद्गांश्च सैन्धवामलके यवान् । आन्तरीक्षं पयः सर्पिर्जाङ्गलं मधु चाभ्यसेत् ॥ १० ॥

रु. रु. भोजन अधिक मात्रा में खाने से अग्नि को सन्दीपन करने का गुण रखते हुये भी शरीर के स्थि हानिकारक होंगे, न्योंकि शक्ष पत्थर पर ही तेज होता है, और पत्थर पर अधिक पैनाने से वह खुन्डा भी बन जाता है। आंख तेजोमय है, वही आंख तेज की अधिकता से बिगक भी जाती है।

षष्टिक ( साठी चावल ), शालि ( हेमन्त ऋतु में पकने वाले धान्य ), मुद्ग ( मूंग ), सैन्यब ( सैंधा नमक ), आमलक ( आंवले ), यन ( जौ ), आन्तिरिक्ष अर्थात् वरसात का जल, दृध, घी, जंगल में होने वाले मृग आदि का मांस और शहद इनका निरन्तर ( अन्नि बल को देखते हुए उचित मात्रा में ) उपयोग करना चाहिये ॥ १०॥

तच नित्यं प्रयुक्तीत स्वास्थ्यं येनानुवर्तते । अज्ञातानां विकाराणामनुत्पत्तिकरं च यत् ॥ ११ ॥

जो विशुद्ध क्षीण होते हुए शरीर को पोपण दे और जो न उत्पन्न हुए विकारों वा रोगों को न उत्पन्न करे ऐसा अश्हार का स्वास्थ्य के लिये नित्यप्रति उपयोग करें।

रोगों की उत्पत्ति में 'प्रज्ञापराध' 'परिणाम' और 'असालयेन्द्रियार्थ' संयोग ये तीन ही कारण हैं। अतः इनकां छोड़कर और सब करना चाहिये, इनका सेवन नहीं करना चाहिये, इनसे यचना चाहिये। ऐसा करने से भावी में रोग उत्पन्न नहीं होंगे॥ ११॥

स्वस्थवृत्त—

अतं ऊर्ध्वं शरीरस्य कार्यमक्ष्यञ्जनादिकम् । स्वस्थवृत्तमभिप्रस्य गुणतः संप्रवक्ष्यते ॥ १२ ॥

स्वास्थ्य के लिये आहार विधि को कह कर इस के आगे शारीरिक काय्यों का उपदेश करते हैं।

स्वस्थवृत्त अर्थात् स्वास्थ्य की दृष्टि से अञ्जन आदि एवं शारीरिक कार्य उनके गुणों सहित कहते हैं ॥ १२॥

सौवीर्मञ्जनं नित्यं हितमक्ष्णोः प्रयोजयेत्।

पञ्चरात्रेऽष्टरात्रे वा स्नावणार्थे रसाञ्चनम् ॥ १३ ॥

आँख ते जोमय (अग्नि रूप है) इसिट्ये आँख को शरीर के दोष वात, पित्त और कफ इनसे भय बना रहता है। इनमें भी विशेष कर कफ से। इस-टिये रुठेष्मा के जय के टिये पांचवें, छठे दिन तीक्ष्ण अंजन (रसांजन) रात्रि में टियाना चाडिये।

सौबीराञ्चन को प्रतिदिन आँखों में लगाना चाहिये, क्योंकि यह आँखों के लिये हितकारी है। इससे आँखों के तेज की रक्षा होती है, इससे आँखों के दोष दूर करने और आँखों से पानी का दोष निकालने के लिये पांचवें या आठवें दिन दोष के बलावल की अपेखा से रसा- अन को रात्रि में प्रयोग करना चाहिए !! १३ !!

चश्चस्तेजोमयं तस्य विशेषाच्छ्छेष्मतो भयम् । दिवा तत्र प्रयोक्तव्यं नेत्रयोस्तीक्षणमञ्जनम् ॥ १४ ॥ विरेकदुर्बेछा दृष्टिरादित्यं प्राप्य सीदति । तस्मात्काव्यं निशायां तु धवमञ्जनमिष्यते ॥ १४ ॥ ततः ऋष्महरं कर्म हितं दृष्टः प्रसादनम् । यथा हि कनकादीनां मणीनां विविधात्मनाम् ॥ १६ ॥ घौतानां निर्मेछा शुद्धिस्तं छ-चेछ-कचादिभिः ॥ एवं नेत्रेषु मर्त्यानामञ्जनाइच्योतनादिभिः ॥ १७ ॥ दृष्टिनिराकुछा भाति निर्मेछे नभसीन्द्रयत् ।

आंख तेजामय है, उसे खास करके कफ से मय है। इसल्यि विशेषतः दिन में तीक्ष्ण अंजन आँखों में नहीं करना चाहिये। क्योंकि दृष्टि तीक्ष्णांजन के लगाने से एवं दोप के कारण निर्वल होती है, इसल्यि सुर्व को नहीं सहती, और यदि सूर्य के सामने अञ्चन दिन में लगाया जाय तो आँख पीड़ित होती है। इसल्प्टिस्तावण अञ्चन को रात्रि में दी लगाना चाहिये ।

श्रेप्मा के निकलने के बाद श्रेप्मा को घटाने वाला और आंख को स्वच्छ करने वाला प्रयोग करना नाहिये। जिस प्रकार की घृल आदि से मेंस्रे हुए नाना प्रकार के स्वणांद की तेल, ( वस्त्र ), बाल आदि से घ्रिस्ते पर स्वच्छता होती हैं इसी प्रकार मनुष्यों की आँख स्नेताञ्जन, निम्मल, ( वातादि दोषों से रहित ) होकर स्वच्छ आकाश में चन्द्रमा के समान चमकता है। १४-१७॥

अञ्जन के पीछे दृष्टि के प्रसादन के लिये श्टेप्सहर कर्म करने का विधान हैं। इसलिये अञ्जन के पीछे धृम्रपान कहते हैं।

धम्रप्रयोग की विधि---

हरेणुकां प्रियङ्गुं च पृथ्वीकां केशरं नखम् ॥ १८ ॥ ह्वांबेरं चन्दनं पत्रं त्वगेलोशीरपद्मकम् । ध्यामकं मधुकं मांसीं गुगाुल्वगुरुशकरम् ॥ १९ ॥

१. कुछ बिद्वान् 'सीदित' का अर्थ 'अवजयित' करते हैं। इस प्रकार अर्थ करने से दिन में तीक्ष्ण अंजन का प्रयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि आँख तेजोमय हैं, इसिव्ये विरेचन (रात्रि में खावण अंजन लगाने) से निर्वल हुआ व कफ के निकलने से कमजोर पड़ा हुआ दोष 'रुटेमा, प्रातः सूर्यं की किरणों में बाकी बचा निकल जाता है। इसिव्ये वमन की भांति प्वाह्र में सूर्यं की किरणों में आँखों का सावण करना चाहिये और अंजन रात्रि में ही।

न्ययोघोदुम्बराश्वत्थ-सक्ष-छोध-त्वचः शुभाः । बन्यं सर्जरमं मुस्तं शैलेयं कमलोत्पले ॥ २० ॥ श्रीवेष्टकं शक्षकीं च शुक्रवर्हमथापि च । पिष्ट्वा लिम्पेच्छरेपीकां तां वर्तिं यवसन्निमाम् ॥ २१ ॥ अङ्गुष्टसंमितां कुर्योदष्टाङ्गुलसमां भिषक् । शुक्कां निगमां तां वर्तिं धूमनेत्रापितां नरः ॥ २२ ॥ स्नेहाकामग्निसंप्लुष्टां पिवेत्प्रायोगिकीं सुखाम् ।

हरेणुका ( मेहर्न्दी के बीज ), प्रियंतु, ( पुरु प्रियंतु ), पृथ्वीका ( काला जींग ), केशर ( नाग केशर ), नल ( नली, एक मुगन्यित द्रव्य है ), 'हांबेर' ( नेत्रबाला ), चन्दन ( दवेतचन्दन ), पत्र ( तेज पात ), त्वग् ( दालचीनी ), एला ( छोटो इलायची ), उशीर (खस ), पद्माक ( पद्माख ), ध्यामक ( गन्ध तृण, सुगन्धित तृण ), मधुक ( मुलैहटी ), मांसी ( जटामांसी ), गुनगुल ( মুমত ), अगुरु ( अगर ), शर्करा ( शर्करा ), न्यम्रोध ( बड़ की छाल ), उदु-म्बर ( गूलर की उत्तम छाल ), अश्वत्थ ( पोपल की उत्तम छाल ), प्लक्ष ( पिललन की छाल ) और लोध ( लोध दृक्ष की उत्तम छाल ), वन्य ( कैवर्त्त मस्तक, जल मस्त ), सर्ज रस ( राल ), मस्त (नागर माथा), शैलेय (शिलाह्वा) कमल-उत्पल (कमल और नील कमल इनका केशर ), श्रीवे क ( ध्राविशेष ), शक्कको (कुन्दरू धप विशेष, अथव शिलारस); और शुक्रवर्ह (स्थौणेयक) इन सब को जल के साथ पीसकर 'शर्गपका' ( सरकण्डा ) के ऊपर, जौ के समान बीच में से मोटी और पासों पर पतली एवं अंगूठे के बराबर मोटी, आठ अंगुल लम्बी बत्ती बना लेनी चाहिये, उसे सून्त्र जाने पर सरकण्डे पर से बीच से खोखली खींच कर उतारनी चाहिये, बत्ती को घी से स्निग्ध करके सुख पर्वक नित्य प्रति पान करे । यह प्रायोगिक नित्य पाने योग्य धम्र है ॥१८-२२॥

स्नैहिक धूम--

बमा-घृत-मधूच्छिष्टेर्युक्ति-युक्तेर्वरीषधैः ॥ २३ ॥ वर्ति मधुरकैः कृत्वा स्नैहिकी धूममाचरेत् ।

वसा ( चर्बी ), मृत ( घी ), मधून्छिष्ट ( मोम ), इनको जीवनीय गण के साथ वर्ची बनने योग्य मात्रा में मिळाकर वर्ची बना छे । रूक्ष व्यक्ति स्नेहन करने वाळे इस स्नैहिक धूम का पान करे; इस धूम का नित्य व्यवहार नहीं करना चाहिये ॥ २३ ॥ शिर में अवश्रद्ध कफ को निकालने के लिये स्वस्थ पुरुष के लिये वैरेच-निक धूम---

> रवेता ज्योतिष्मती चैव हरितालं मनःशिला ॥ २४ ॥ गन्धाश्चागुरुपत्राद्या धूमः शीर्षविरेचनम् ।

द्वेता ( अपराजिता ), ज्योतिष्मती ( माल कंगनी ), हरिताल ( हरताल ), मनःशिला ( मैनसिल ), 'गन्थ अगुरु पत्रादिं ( एवर चिकित्सा में 'अगरुआदि तिल' में कहे हुए अगरु, कुछ, तगर, पत्रज आदि [ इनमें कुछ और तगर को छोड़कर अन्य] द्रव्य लेकर पीसकर पूर्व को मांति बत्ती बना कर पीना चाहिये। यह धूम शिरोविरेचन के लिये वैरेचनिक धूम है।। २४॥

धूमपान के गुण-

गौरवं शिरसः शृहं पीनसार्धावभेदकौ ॥ २४ ॥ कर्णाक्षशृहं कासश्च हिकाश्वासौ गलमहः । दन्तदौर्बल्यमास्रावः भोत्रघाणाक्षिदोषजः ॥ २६ ॥ पूर्तिर्घाणास्यगन्धश्च दन्तशृह्यगोचकः । इतुमन्याग्रहः कण्डः क्रिम्यः पाण्डुता मुखे ॥ २७ ॥ श्रुक्तमप्रसेको वैस्वर्यं गलशुण्डचपुपितिह्विका । खालित्यं पिख्ररत्वं च केशानां पतनं तथा ॥ २० ॥ क्ष्रवधुश्चातितन्द्रा च बुद्धेर्मोहोऽतिनिद्रता । धूमपानात्प्रशाम्यन्ति बलं भवति चाधिकम् ॥ २६ ॥ शिरोकहकपालानामिन्द्रियाणां स्वरस्य च । च च वातककात्मानो बलिनोऽप्यूर्ध्वजुजाः ॥ ३० ॥ धूमवक्त्रकपालनस्य ज्याधयः स्युः शिरोगताः ।

(गौरव) शिर का भारीपन, शिर का दुःखना, शिरोबेदना (पीनव) नाक की रुलैम्पिक कला का सूजन, (अर्दावमेदक) आधा-सीवी, (कर्णशुल) कान की पीड़ा, (अक्षिशुल) आंख का दुःखना, (काय) खांधी, (हिक्का) हिचकी, (श्रवा) दमा, (गलग्रह) स्वर मंग, (दन्तदौर्वस्थ) दान्तों की निर्वलता, (आक्षाव) कान नाक और आंख के रोग साव का आना, (प्तिमाण) नाक से दुर्गन्थ आना, (आस्यगन्थ) मुख की बद्यू, (दन्तशुल) दाँत की पीड़ा, (अरोचक) भोजन में अविन, अनिच्छा, (इनुप्रह) जवाड़ी भिचना, (मन्या-प्रह) गर्दन का जकड़ जाना, इधर-उधर न हिकना, (कण्डू) खाज, कृमि, (मुखपाण्डुता) चेहरे का पीलापन, (रुलेम्प्रवेक) मुख से पानी का बहना

अर्थात् लाला सान, ( नेस्वर्यं ) स्वर का साफ न होना गलशुण्डी, उपजिहिका ( खालित्य ) बालों का गिरना, ( गिंजरन्व ) बालों का भूसर रंग होना, (केउपन्तन) बालों का शह जाना, ( खवसु ) छांक आना, ( अतितन्द्रा ) आलस्य की अधिकता, (बुदिमोह) बुद्धिका जड बनना मून्कां, (अतिनिद्रता) नींदका अधिक आना ये रोग धूम्र पीने से अन्छे होते हैं और बाल, शिर की अस्थि, आँख कान आदि इन्द्रियों का, स्वर, और गले का बल अधिक होता है।

बलवान् कारण से भी बात कफ से उत्पन्न गर्छ से ऊपर होने वाले आँख, कान, नाक, मुख, गर्छ के रांग खास कर शिर सम्बन्धी रोग मुख से धूम्रपान करने वाले व्यक्ति को नहीं होते। मुख से धुंआ लेकर नाक से निकाल देना चाहिये।। २५-३०॥

धूम्रपान के आठ काल---

प्रयोगपाने तस्याष्ट्रों कालाः संपरिकीर्तिताः ॥ ३१ ॥ वात-श्लेष्म-समुत्क्लेशः कालेष्वेषु हि लक्ष्यते । स्नात्वा मुक्त्वा समुङ्खिल्य श्चरवा दन्तान्निष्टृष्य च ॥ ३२ ॥ नावनाञ्चनिद्रान्ते चात्मवान् धूमपो भवेत् । तथा वातकफात्मानो न भवन्त्यूर्ध्वज्ञुजाः ॥ ३३ ॥ रोगास्तस्य तु पेयाः स्युरापानाश्चिष्वयस्त्रयः ।

प्रायोगिक धूम्र के मुख से पीने के आठ समय ब्रह्मा आदि ने कहे हैं, क्योंकि इन आठ समयों में बात और कफ का प्रकोप देखा जाता है अन्य समयों में इतना कोप नहीं दिखाई देता।

स्तान करके, भोजन करके, बमन करके, छीकें छेकर दांत जीभ साफ करके नाक से नस्य छेकर, आंख में अंजन करके, सो के उठकर, प्रसन्न मन हो तब धूम्र को पीना चाहिये। इसी प्रकार से बातजन्य और कफजन्य, भीवा से ऊपर के रोग नहीं होते हैं।

शीत गुण के कारण यदि वायु प्रकृषित हुई है, तो वात जन्य रोग होते हैं। ऐसी अवस्था में स्नैहिक धूम लेना चाहिये। जब पुरुष रूख हो, रूख हर 'स्नैहिक धूम' पीना चाहिये। कफ जन्य रोग तब होते हैं, जब कि पुरुष में खिनायता ( रूखता का अमाव ) होता है। इसिलये कफ के नाश के लिये 'वैरेचनिक धूम' लेना चाहिये। तीन प्रकार के धूमपान की धूंटों की सीमा १ (नी) है। अर्थात् धूम पीने के समय में किसी भी प्रकार का धूम ६ धूंट से अधिक नहीं पीना चाहिये॥ ३१-३३॥

परं द्विकालपायी स्यादहः कालेषु बुद्धिमान् ॥ २४ ॥ प्रयोगे, स्नैहिके त्वेकं, वैरेच्यं त्रिश्चतुः पिबेत् ।

यद्यपि धूम्रपान के आठ समय बताये हैं, तथापि बुद्धिमान् को अपने शरीर के दोष वृद्धि, क्षय आदि का विचार करके दिन में आठ समयों में दो समय 'प्रायोगिक धूम' का पान करना चाहिये। स्नैहिक धूम का दिनभर में एक बार, और 'नैरेचिनिक' धूम तीन चार बार पीना चाहिये, इससे अधिक नहीं ॥३४॥

ठीक प्रकार से पीये हुए धूमपान के लक्षण-

हृत्कण्डेन्द्रियसंशुद्धिर्रुघुत्वं शिरसः शमः ॥ ३५ ॥ यथेरितानां दोषाणां सम्यक् पीतस्य रुक्षणम् ।

हृदय ( छाती, उरःस्थल ), गला, उरःस्थल का ऊर्घ्यभाग. इन्द्रियाँ — आँख कान नासिका आदि, इनकी स्वच्छता का प्रतीत होना, शिर का हल्कापन दोप—वात, पित्त, कफ, दोषों की शान्ति ये सम्यक् प्रकार से पीये हुए धूम्र के लक्षण हैं ॥ ३५॥

अधिक धूम्रपान के लक्षण— वाधिर्य्यमान्ध्यं मूकत्वं रक्तपित्तं शिरोभ्रमम् ॥ ३६॥ अकाळे चातिपीतश्च धूमः कुर्यादुषद्रवान् ।

(बाधिर्य), बहरायन, (आन्ध्य), आँखों से कम या सर्वधा न दीखना, (मृकत्व), गूंगापन, जीम से बोळा न जाना (रक्तपिच) पित्त प्रकोप से रक्त विकार होना (शिरीभ्रम) सिर में चक्कर आना, ये रोग अकाळ अर्थात् टीक समय पर धूम न पीने से अथवा अधिक पीने से होते हैं ॥ ३६॥

अधिक धूच्रपान से उत्पन्न उपद्ववों की चिकित्सा— तत्रष्टं सपिषः पानं नावनाञ्जनतर्पणम् ॥ ३७ ॥ स्नैहिकं धूमजे दोषे वायुः पित्तानुगो यदि । शीतं तु रक्तपित्ते स्याच्छ्लेष्मपित्ते विरुद्धणम् ॥ ३⊂ ॥

अधिक धूम्रपान करने पर धी का पिछाना अच्छा है। नस्य, आँखों में अंजन करना और संतर्पण करने वाले स्निग्ध कर्म करने चाहियें।

पित्त के कारण जहाँ रक्त दृषित हो वहाँ पर शीतल चिकित्सा, शीतस्पर्श शीत वीर्य वाले द्रव्यों से बनी औषांघ नस्य, अंजन आदि कार्य में बरतनी चाहिये, श्लेष्मप्रधान पित्त की अवस्था में 'विरूक्षण' अर्थात् रूख गुण बाले द्रव्यों से नावन अञ्चन कर्म करने चाहिये ॥ १७-३८ ॥

> परं त्वतः प्रवङ्क्यामि घूमो येषां विगर्हितः। न विरिक्तः पिवेद् घूमं न ऋते बस्तिकर्मणि॥ ३९॥

न रक्ती न विषेणातों न शोवन्न च गर्भिणी।
न अमे न मदे नामे न पित्ते न प्रजागरे॥ ४०॥
न मूर्च्छाभ्रमतृष्णासु न क्षीणे नापि च क्षते।
न मद्यदुग्वे पीत्वा च न रनेहं न च माक्षिकम्॥ ४१॥
धूमं न मुक्ता दम्ना च न रुक्षः कृद्ध एव च।
न तालुशोपे तिमिरे शिरस्यिभ्रहते न च॥ ४८॥
न शङ्कके न रोहिण्यां न महे न मदात्यये।
एषु धूममकालेषु मोहात्पिवति यो नरः॥ ४३॥
रागास्तस्य प्रवर्धन्ते दारुणा धूमविभ्रमात्।

इसके अभे कहेंगे कि किन २ पुरुषां के लिये धुम्र पान निन्दित है। 'विरिक्त' विरेचन जिसने लिया हो, वस्ति कर्म (रूक्ष या स्नेहन वस्ति जिसने ली हो ), रक्ती ( रक्त दोष वाला ), विषार्त्त ( विष से पीड़ित ), शोचन् (शोकातुर मनुष्य ), गर्मिणी ( गर्भवर्ता ), श्रम ( थकान चढा होने पर ), मद ( नशा किया हुआ होनेसे पर ) आम ( अजीणायस्था में ), प्रजागर ( रात्रि में जागने पर ), मूर्च्छा (बेहोशी ), भ्रम (चक्कर आना ), तृष्णा (प्यास लगी होने पर ), क्षीण ( धातु क्षय हाने पर ), क्षत ( उरः क्षत रोग में ), मद्य ( शराव पीकर ), दुरध ( दूध पीकर ), स्नेह ( घी तैल आदि पीकर ), माक्षिक ( शहर खाकर), दही के साथ चावल आदि खाकर रूख (रूख शरीर में रूखापन होने पर स्नैहिक धूम के अतिरिक्त धूम ), कृद्ध (कोप की अवस्था में ), तालु शोष ( गला सूख जाने पर ), तिमिर ( तिमिर नामक अधि रोग में ), शिर पर चोट लगने पर; शंखक ( शंखक नामक शिरो रोग में ), रोहणी रोग डिप्थीरिया, गलरोग में, मेइ ( प्रमेह रोग में ), मदात्यय ( मद्यपान करने पर शराब का नशा चढ़ा होने पर ) इन अवस्थाओं में धूम्र पान नहीं करना चाहिये। इन कुसमयों में जो मनुष्य अज्ञान से धूम्र पान करता है, उसके धम पान से कपित वातादि दोप और रोग बढ़ाते हैं। जो ऊपर गिनाये जिन २ रोगों में मनुष्य धूम पीता है, उसके वे वे रोग बढ़ जाते हैं और नीरोगी व्यक्ति के अकाल में पीने से कठिन रोग हो जाते हैं ॥ ३६-४३ ॥

भूम किस प्रकार पीना चाहिये—

धूमयोग्यः पिबेहोपे शिरो-घाणाक्षि-संश्रये ॥ ४४ ॥ घाणेनाऽऽस्येन कण्ठस्थे, मुखेन घाणपो वमेत् । आस्येन धूमकवछान् पिबन् घाणेन नोद्वमेत्॥ ४५ ॥ प्रतिछोमं गतो द्वाशु धूमो हिंस्याद्धि चज्जुषी । विरक्तादि से मिन्न, बारह वर्ष से ऊपर, रनानादि काल में धूम पीनेके योग्य मनुष्य दोष के नासिका, आँख में आश्रित होने पर नाक से धूम पान करे और कण्ठ (गले या छाती में) दोष स्थित होने पर मुख से धूम पान करना चाहिये। जो धूम नासिका से पिया है, उसको मुख मार्ग से निकालना चाहिये। अर्थात् धूम्र नासिका से पीकर मुख से निकालना चाहिये, नासिका से नहीं।

परन्तु मुख से धृम्र पान करते हुए नासिका से धुँआ नहीं निकालना चाहिये, बिल्क मुख से पीकर मुख से ही वाहर करना चाहिये, क्योंकि धुँआ विपरीत मार्ग से निकाल कर जल्दी ही ऑखां को हानि पहुँचाता है ॥४४-४५॥

धूम्र पान के आसन-

ऋज्बङ्गचश्चस्तच्चेताः सूपविष्टश्चिपर्ययम् ॥ ४६ ॥ पिवेच्छिटुं पिधायैकं नासया धूममात्मवान् ।

अक्रुटिल, शरीर, चलु, हाथ, पांव, शिर, पीठ, ग्रीवा को सीधे रख कर धूमपान में मनोयोग करके, अच्छी प्रकार शान्ति से बैठे हुए तीन-तीन दम एक साथ, कुल नौ बार पीना चाहिये और पीते समय नासिका का एक छेद बन्द कर लेना चाहिये। इसी प्रकार क्रम से दोनों नासिकाओं से पीना चाहिये।।

चतुर्विशतिकं नेत्रं स्वाङ्गुलीभिर्विरेचने ॥ ४७ ॥ द्वात्रिशदङ्गुळं स्नेहे प्रयागेऽध्यर्धभिष्यते । ऋजुत्रिकाषाफिळतं कोळास्थ्यप्रमाणितम् ॥ ४० ॥ बस्तिनेत्रसमद्रव्यं धूमनेत्रं प्रशस्यते ।

वैरेचिनिक धूम में पीने वाले की अपनी अंगुलियों से २४ अंगुल नेत्र निकका होनी चाहिये, स्नैहिक धूम्र प्रयोग में बचील अंगुल परिमित हो। प्रायोगिक धूम प्रयोग में ३६ छत्तील अंगुल होनी चाहिये।

नालिका की बनावट—पर्व गांठ गिरह सीघे तीन सीघी गिरह वाली गिरहां पर टीक प्रकार से मिली हुई, एवं आगे से मुख पर बेर के समान नलिका होनी चाहिये। नलिका को बनाने के द्रव्य पदार्थ बस्ति की नलिका के समान होने चाहिये।।

दूराद्विनिर्गतः पर्वेच्छिन्नो नाडीतन्कृतः ॥ ४८ ॥ नेन्द्रियं बाधते धूमो मात्राकाछनिषेषितः । यदा चोरश्च कण्ठञ्च शिरश्च छघुतां त्रजेत् ॥ ५० ॥ कफश्च ततुतां प्राप्तः सुपीतं धूममादिशेत् ।

चौबीस या छत्तीस अंगुली लम्बी निलिका में दूर से आने के कारण तीन गरह गांठों के होने से तीक्ष्णता का घट जाना, बेर के समान छेद होने से एक दम जोर से नहीं आ सकना, और मात्रा तथा उचित समय में सेवन किया हुआ धूम इन्द्रियों को पीड़ा नहीं पहुंचाता।

सूत्रस्थानम्

उत्तम प्रकार से किये हुए धूम्रपान के लक्षण-

जब उर: ( बञ्चाःस्थल ), कण्ठ ( गला ), शिर का हल्के होना और कफ पतला हो जाये या घट जाये तब धूम अच्छी प्रकार से पीया हुआ समझना चाहिये । अयोग्य रूप में पिये हुए धूम के लक्षण—

अविशुद्धः स्वरो यस्य कण्ठश्च सकको भवेत् ॥ ५१ ॥ स्तिमितो मस्तकश्चैवमपीतं घूममादिशेत् ।

जिस पुरुष का स्वर, अविश्वद स्वष्ट साफ न हुआ हो कफयुक्त हो एवं जिसका गला कफयुक्त हो, ओर मस्तिष्क स्तिमित अथोत् जकड़ा हुआ भारी प्रतीत होता है उसने ठीक प्रकार से भूम नहीं विया ऐसा समझना चाहिये॥ ५१॥

अतियोग के रूप में धूम्रपान के लक्षण—

तालुर्मूर्घा च कण्ठश्च शुष्यते परितप्यते ॥ १२ ॥ तृप्यते मुद्यते जन्तू रक्तं च स्नवतेऽधिकम् । शिरश्च भ्रमतेऽत्यर्थं मूच्छां चास्योपजायते ॥ १३ ॥ इन्द्रियाण्युपतप्यन्ते धूमेऽत्यर्थं निपेविते ।

तालु, मूर्का (श्विर) और कण्ट (गला) खुदक हो जाते हैं और जलते हैं, इनमें जलन होती है। जन्तु (पुरुप) को प्यास लगती है, मूर्ज आ जाती है, विदोष रूप से रक्तस्राव होता है, शिर धूमता है, मूर्ज बेहोशी आ जाती है, और इन्द्रियों में दाह, जलन होती है, ये अति धूम्रपान के लक्षण हैं ॥५२-५३॥ तस्य प्रयोग—

वर्षे वर्षेऽणुतैलं च कालेषु त्रिषु नाऽऽचरेत् ॥ ५४ ॥
प्राष्ट्रश्रद्धसन्तेषु गतमेषे नभस्तले ।
तस्यकर्म यथाकालं यो यथोक्तं निषेवते ॥ ५५ ॥
न तस्य चक्षुर्न घाणे न श्रोत्रग्रुपद्दन्यते ।
न स्युः श्वेता न कपिलाः केशाः श्मश्र्णि वा पुनः ॥ ५६ ॥
न च केशाः प्रलुप्यन्ते वर्धन्ते च विशेषतः ।
मन्यास्तरमः शिरःशृलमर्वितं द्युसंप्रद्दः ॥ ५० ॥
पीनसार्धावभेदौ च शिरःकम्पश्च शाम्यति ।
शिराः शिरःकपालानां सन्धयः स्नायुकण्डराः ॥ ६८ ॥
नावनप्रीणिताक्षास्य कमन्तेऽध्यधिकं वलम् ।

मुखं प्रसन्नोपचितं स्वरः स्निग्धः स्थिरो महान् ॥ ५६ ॥ सर्वे न्द्रियाणां वैमल्यं बलं भवति चाधिकम् । न चास्य रोगाः सहसा प्रभवन्त्यूर्ध्वजुज्जाः ॥ ६० ॥ जीर्यतस्रोत्तमाङ्गे च जरा न लमते बलम् ।

आंख अथवा ग्रीवा से ऊपर के अंग कान, नाक, आंख, शिर के खावण यांत घोने के लिये और अणु संतत्त् इनके लिए हितकारी अणु तैल को पुरुष वर्षा च्रुत्त (आवण भादपद), अथवा वर्षा का पूर्व भाग (आषाढ़ आवण), शरद् (आहिवन और कार्तिक), वसन्त (माध फाल्गुन), इन तीनों कालों-में जब आकाश बादलों से रहित एक दम निर्मल हो उस समय नस्य कर्म करे। जो पुरुष नस्य कर्मको टीक प्रकारसे उचित समय पर करता है उसके न तो आंख, न कान और न नासिका पीड़ित होती हैं। उसके शिर के बाल न तो देवेत होते हैं न भूरे (धूसर रंग के) होते हैं और न दाही मूंछ ही श्वेत होती हैं। बाल भा गिरते-झडते नहीं; अपिनु विशेष रूपसे बढ़ते हैं। नस्य लेने से (मन्यास्तम्भ) प्रीवा का अकड़ना, (शिर:शुल्म्) शिरावेदना (अर्दित) मुख का लकवा, (इनुसंग्रह) जवाड़ों का जकड़ जाना, (पीनस) नासा रंग, (अद्यावमेदक) आधा सीसी और (शिर:कस्म) शिर का हिलना ये रोग शान्त हो जाते हैं।

धमनियां, रक्तवाहिनी नाड़ियां और शिर की अन्धियां, शिर की सन्धियां (स्नायु) सुक्ष्म शिरायं, अथवा वन्धन-कण्डरा दृढ़ रन्धन रज्जु रूप शिर के वन्धन, नस्य प्रयोग से अधिक वल्चान् हो जाते हैं। मुख्य प्रसन्न और तेजस्वी हो जाता है, स्वर (आवाज़) स्निन्ध, स्थिर, महान् , गम्भीर मीठी हो जाती हैं और सब इंद्रियों (आंख, कान, नाक आदि) निर्मल स्वच्छ एवं अधिक बल्चान् बन जाती हैं। नस्य कर्म करने वाले मनुष्य को गले से ऊपर के रोग अचानक उत्पन्न नहीं होते। श्लीण होते हुए उत्तमांग में नाक, आंख, शिर, गले के ऊपर के अंगों में बुढ़ापे की शुरियां आदि नहीं होते। ४४-६०॥

अणु तैल की विधि--

चन्दनागुरुणी पत्रं दावींत्वङ्-भधुकं बलाम् ॥ ६१ ॥
प्रपोण्डरीकं सृष्ट्रमेळां विडङ्गं बिल्वसुत्पलम् ।
हीवेरमभयं वन्यं त्वङ्गुस्तं सारिवां स्थिराम् ॥ ६२ ॥
सुराह्नं पृश्तिपणीं च जीवन्तीं च शतावरीम् ।
हरेणुं बृहतीं न्याघीं सुरभीं पद्मकेशरम् ॥ ६३ ॥
विपाचयेच्छतगुणे साहेन्द्रं विसलेऽस्मस्त ।

तैळाइशगुणं शेषं कषायमवतारयेत्॥ ६४॥ तेन तेळं कषायेण दशकुत्वो विपाचयेत्। अथास्य दशमे पाकं समाशं छागळं पयः॥ ६४॥ दृष्टादेषोऽणतळस्य नावनीयस्य संविधिः।

चन्दन, अगर, तेजपत्र, वायिवहंग, वेल वृक्ष की जड़, नील कमल पुण्डरीक, देवेत कमल, छोटी इलायची, दारूहत्दी की छाल, मुलेहटी, बला खरैटी, नेत्रवाला, जंगी, हरह, वन्य (कैवलंमुस्ता या मुद्गपणीं), त्वक् (दाल चीनो ), नागर मोथा, अनन्तमूल,वालपणीं, जीवन्ती,पीटवन, देवदाक, शतावर, रेणुकावीज, वहां कटेरो. छोटी कटेरो,सलकः, पद्म केशर, (कमल का केशर), इन को निर्मल, आकाश में बरते मां गुने वृष्टि केजल में पकाना चाहिये और तेल से दस गुना (दशांश भाग) रहने पर कपाय को उतार कर लान ले। इस कपाय के दस भाग करके प्रत्येक में उस तेल को पकाये, अथांत् प्रथम एक भाग के साथ तेल सिद्ध करे, फिर उसी तेल का दूसरे भाग के साथ, इसी प्रकार दसों भागों के साथ तेल सिद्ध कर लेने पर दसवें भाग में समांश तेल के बरावर वकरों का दूध कपाय में मिला दे। यह नस्य कम के योग्य अणु तेल बनाने की विधि है ।। ६१-६५॥

अस्य मात्रां प्रयुद्धातं तंलस्याधंपलोहिमताम् ॥ ६६ ॥ रितम्बस्तिन्नोत्तमाङ्गस्य पिचुना नावनेखिभिः । त्र्यद्दात्त्र्यद्दाच सप्ताहमेतत्कर्मं समाचरेत् ॥ ६५ ॥ निवातोष्णसमाचारी हिताशी नियतेन्द्रियः । तैल्प्मेतित्वदोषम्निमिन्द्रयाणां बलप्रदम् ॥ ६८ ॥ प्रयुद्धानो यथाकालं यथोक्तानस्तुते गुणान् ।

इस तेंक की अर्धपल अर्थात् (दो तोखा) मात्रा को ले शिर के तेल लगा कर, चिकना कर के एवं पसीना लेकर तब रुई के फांये से तीन बार नस्य देना चाहिये।

१. "अकल्कांऽाप मवंत्स्नहा यः साध्यः कवले द्रवे" इस परिमापा के अनुसार चन्दन आदि पदार्थों कां ऊखल में कूट कर ५० तोले पिमित लेकर ४०० तोले पानी में काथ करना चाहिये। ४० ताले रहने पर छान कर दस भाग कर लेने चाहिये। और एक भाग के बराबर अथात् ४ तोले तिल तेल मिला कर पाक पूर्व विधि से करना चाहिये। इस प्रकार ६ बार करके दसवीं वार बकरी का दूध ४ तोले मिला कर तेल पाक कर लेना चाहिये। यह अणु तैल विधि है। अणु तैल का नस्य सताह में लगामग दो बार लेना चाहिये।

यह (दो तोला तैल) तीन तीन दिन के पीछे नस्य करे। अर्थात् यदि आज नस्य लिया है, तो तीन दिन छोड़ कर पांचवें दिन नस्य ले। इस प्रकार से प्रत्येक ऋतु में कुल सात दिन तक लेना चाहिये। सप्ताह में लगभग दो वार नस्य ले।

इस तैल का नस्य लेने वाला व्यक्ति बायु के झोंके में, खुली बायु में न रहे, शरीर को गरम बनाये रक्खे, पथ्याशी, जितेन्द्रिय, ब्रह्मचारी, संयमी रहे। यह तैल बात, पित्त कफ तीनों दोषों का नाश करने वाला और आंख, कान, नाक आदि इन्द्रियों को बल देने वाला है। जो ब्यक्ति इस अणु तैल को समय ३ पर विधिपूर्वक प्रयोग करता है उसे ऊपर लिखे हुए गुण मिलते हैं ॥ ६६-६⊏ ॥

दन्त धावन की विधि-

आपोथितायं द्वौ काउौ कषायकदुतिक्तकम् ॥ ६९ ॥ भक्षयेदन्तपवनं दन्तमांसान्यवाधयन ।

कसैले, कटु ( कटुवे ) नीम आदि, तिक्त ( तीखे ) तेजबल, जीयापीता आदि, रसयुक्त दातुन को आगे से चवाकर कूट कर अर्थात् नरम बनाकर, मसुड़ों को नुक्खान न पहुँचाते हुए, प्रातःकाल विस्तर से उठकर और सार्यकाल सोने के समय दांत साफ करें ॥ इह ॥

दात्रन करने से लाभ-

निहन्ति गन्धवैरस्यं जिह्वादन्तास्यजं मलम् ॥ ७० ॥ निष्कुष्य रुचिमाधत्ते सद्यो दन्तविशोधनम् ।

दावन दुर्गन्य को, बुरे स्वाद को, जीभ दांत और युख के मल, और मुख के दुर्गन्य को नष्ट करती है। दांतों को साफ करने से मुख में रुचि प्रसन्नता अथवा भोजन में रुचि उत्पन्न होती है॥ ७०॥

जीम को साफ करने की विधि-

मुवर्णरूप्यताम्राणि त्रपुरीतिमयानि च ॥ ०१ ॥ जिह्वा-निर्छेखनानि स्युरतीक्ष्णान्यनृजूनि च । जिह्वा-मूळ-गतं यच मलमुच्छ्वासरोधि च ॥ ७२ ॥ दौर्गन्ध्यं भजते तेन तस्माजिह्वां विनिर्छिखेत् ।

जीम को निर्लेखन अर्थात् खुरेच करके साफ करनेके लिए सोना, चाँदी, ताम्बा, राँगा, जस्ता, पीतल और लोइ इनकी बनी जीमी अतीक्ष्ण, जो तेज धारबाली न हो, टेढ्री मुझी हुई होनी चाहिये। जो मल जिह्वा के पिछले भाग में लगा हुआ हो और जो मल क्वास को रोकता हो या दूषित करता हो उसको इससे खुरेचकर निकाल देना चाहिये॥ ७१-७२॥ दातुन के लिये उत्तम वृक्ष-

करञ्ज-करबीरार्क-मालती-कक्कभासनाः ॥ ७३ ॥ शस्यन्ते दन्तपवने य चाप्यवंविधा द्रुमाः । धार्याण्यास्येन वेशद्य-रूचि-सौगन्ध्यमिच्छता ॥ ७४ ॥ जाती-कटुक-पूगानां लवङ्गस्य फलानि च । कक्कोलकफलं पत्रं ताम्बूलस्य शुभं तथा ॥ ७५ ॥ तथा कपुर-निर्यासः सुक्ष्मेलायाः फलानि च ।

कराइ ( नाटा कराइ ), करवीर (किनर), अर्क ( आक ), मालती (जुही), ककुम ( अर्जुन ), असन ( आगन ), ये इक्ष अथवा इनके तमान इस गुण वाले कुक्ष दातुन के लिये उत्तम हैं।

मुख की निर्मलता, भोजन में प्रीन एवं मुख की मुर्गान्य चाहने वाले पुरुष को चाहिये कि जातिफल ( जायफल ), कटुकफल ( लता कस्त्री ), पूग ( सुपारी ), लवङ्क (लाङ्क), कङ्काल (शीतल चीती), उत्तम पान, कपूर ( कपूर इक्ष का गोंद। और छोटी इलायची इन वस्तुओं को मुख में धारण करे ॥७५॥ स्नेट-गण्ड्रण के गुण—

> हन्वोबेळं स्वरवळं चदनेषचयः परः ॥ ७६ ॥ स्यात्वरं च रसज्ञानमन्ने च रुचिरुत्तमा । न चाऽऽस्य-कण्ट-शोषः स्थात्रोष्टयोः स्कुटनाद्भयम् ॥ ७७ ॥ न च दन्ताः क्षयं यान्ति टढमूळा भवन्ति च । न शुल्यन्ते न चाप्लेन हृष्यन्ते भक्षयन्ति च ॥ ७८ ॥ परानिष खरान् सक्ष्यान् तेत्त-गण्डूष-सेवनात् ।

जबाड़ों को बल मिलता है, बाणी, स्वर, आवाज को बल प्राप्त होता है, मुख, गाल आदि की दृद्धि, उन्नति, रसों का ज्ञान भली प्रकार से होता है और अन्न में भली प्रकार से भोजन के लिये रुचि होती है।

स्तेह-गण्डूष अर्थात् तेल के गरारे करने वाले को गले में खुश्की, रूखता नहीं होती और न ओटों के फटने की आश्चक्का होती है। दाँत जल्दी गिरते भी नहीं, अपित और भी अधिक जड़ें मजबूत बन जाती हैं और न दाँतों में दर्द होती है, और न खटाई से खट्टे होते हैं, कटोर खाने की वस्तु को भी खा सकते हैं॥ ७६-७८॥

शिर पर तैळ लगाने से लाम— नित्यं स्नेहाद्रीहारसः शिरःश्लं न जायते ॥ ७६ ॥ न स्नामित्यं न पाळित्यं न केशाः प्रपतन्ति च । बलं झिरः कपालानां विरोषेणाभिवर्धते ॥ ८० ॥ दृढमूलाञ्च दीर्घाञ्च कृष्णाः केशा भवन्ति च । इन्द्रियाणि प्रसीदन्ति सुत्वग्भवति चामला ॥ ८१ ॥ निद्रालाभः सुखं च स्यान्मुध्ति तैल-निषेवणात् ।

नित्य प्रति शिर पर तेल की मालिश करने से शिरःशुल (शिर का दुखना) नहीं होता, न बाल उड़ते हैं न गंजापन आता, न पालिख अयोत् बाल जल्दी होते और बाल नहीं गिरते। शेर की अस्थियों का बल विशेष रूप से बढ़ता है और बालों की जड़ें मजबूत होती हैं, बाल लम्बे और काले हो जाते हैं। ऑख कान आदि इन्द्रियाँ स्वच्छ, प्रसन्न हो जाती हैं, त्वचा स्वच्छ, निर्माल हो जाती हैं अंगेर सुख पूर्वक नींद आतो है। शिर पर तेल लगाने से ये लाम हैं॥ ७६—५१॥

कान में तैल डालने से लाभ-

न कर्णरागा वातोत्था न मन्या-हनु-संग्रहः ॥ =२ ॥ नोचैः श्रतिन बाधिर्यं स्यान्नित्यं कर्णतपैणात् ।

नित्य प्रति कान में तल डालने से वात जन्य कान के रोग, एवं 'मन्याप्रह' ( ग्रीवा का जकड़ना ) ओर 'हतुप्रह' ( जवाड़ों का भिचना ), उद्ये: श्रुति ( ऊँचा सुनना ), वाधिर्य ( बधिरता, बहरापन ) नहीं होता ॥ ८२ ॥

शरीर पर तैल लगाने की विधि—

स्तेहाभ्यङ्गाद्यथा कुम्मश्चमं स्तेह्-विमर्दनात् ॥ =३ ॥
भवत्युपाङ्गादृक्षश्च दृदः क्लेशसहो यथा ।
तथा शर्रारमभ्यङ्गाद् दृढं सुत्वकप्रजायते ॥ =४ ॥
प्रशान्त-मारुतावायं क्लेश-च्यायाम-संसहम् ।
स्पर्शतं चाधिको वायुः स्पर्शतं च त्वगाश्चितम् ॥ =६ ॥
त्वच्यश्च परमोऽभ्यङ्गस्तस्मात्तं शीळयेन्नरः ॥
न चामिघातामिहृतं गात्रमभ्यङ्गसेविनः ॥ =६ ॥
विकारं भजतेऽत्यर्थं वलकर्माण वा कवित् ।
सुस्पर्शोपचिताङ्गश्च बलवान् प्रियद्र्शनः ॥ =० ॥
भवत्यभ्यङ्ग-नित्यत्वान्नरोऽल्यजर एव च ॥

जिस प्रकार स्तेह, चिकनाई की मालिश से घड़ा और जिस प्रकार स्तेह के मर्दन से चमड़ा, और जिस प्रकार स्तेह के चुपड़ने से गाड़ी का धुरा, हद् ( मजबूत ) और क्लेशसह अर्थात् ( दुःख कष्ट सहने योग्य हो जाता है ) उसी प्रकार शरीर पर तेल मलने से शरीर भी हद्द, मजबूत हो जाता है, त्वक

દ્

(लचा, चमड़ी) अच्छी कोमल हो जाती है। वायु के रोग शान्त हो जाते हैं. और शरीर क्लेश कष्ट दुःख आदि, व्यायाम-परिश्रम सहन करने योग्य बन जाता है।

अन्य भोत्रादि इन्द्रियों की अपेक्षा त्वचा में वायु का आधिक्य रहता है और स्पर्श ज्ञान भी त्वचा में ही आश्रित है, इसलिये अभ्यंग ( तैल का मलना ) त्वचा के लिये अति उपकारी है। इस लिये मनुष्य को चाहिए कि उसे करता रहे।

तैल मर्दन करने वाले व्यक्ति के शरीर पर अभिघात ( चोट ) लगने पर भी विशेष कोई शनि नहीं आती; क्यांकि वायु शान्त हुई होती है, आघात जो कि बाय को कृपित करने वाला है वह भी वायु को कृपित नहीं कर सकता। इसी प्रकार कभी अचानक श्रम या मेहना का काम करने से भी शरीर में विकार उत्पन्न नहीं होता ।

नित्य प्रति अभ्यंग ( शरीर पर तैल मर्दन करने से ) मनुष्य की स्वचा कोमल, उत्तम स्पर्शज्ञान वाली, तथा पुरुप भरे हुए सुघटित अंगी वाला बलवान् एवं सुन्दर शरीर वाला हो जाता है। ऐसे मनुष्य की बुढापा भी जल्दी नहीं आता ॥ ८३-८७ ॥

पाँव में तैलमदंन के गण-

खरत्वं शुष्कता रीक्ष्यं श्रमः सुप्तिश्च पारयोः ॥ 🖛 ॥ सद्य एवापशास्यन्ति पादाभ्यक्र-निषेवणात । जायते साक्रमार्यं च बलं स्थेयं च पादयोः ॥ = ६ ॥ दृष्टिः प्रसादं लभतं मारतश्चापशास्यति । न च स्युर्गेध्रसी-वाताः पादयोः स्फुटनं न च ॥ ६० ॥ न शिरा-स्नाय-संकाचः पादाभ्यक्षेत पादयोः।

पाँव में (खासकर पाँव के तन्तुओं पर तैल लगाने से खरस्व (खर्खरा पन ), शब्भता ( स्वापन, फटना ), रोक्ष्य ( रूक्षता, रुवाई ), श्रम ( यकान ) और पांव की सुप्ति ( सा जाना, स्तब्ध, जड़ सा हा जाना ), शोध ही अच्छे हो जाते हैं। पाँव में तेल मर्दन करने से पांव में कोमलता, सुकुमारता आ जाती है. पांच बलवान् , स्थिर ( न कांपने वाले ) हा जाते हैं। इसके सिवाय आंख स्वच्छ, निर्मल हो जाती है, और वायु भी पांव की शान्त हो जाती है। पांच में तैल मालिश करने वाले व्यक्ति को न तो ग्रंघसी रोग न पांच का फटना ( पोददारी, विवार्ड आदि रोग ), और न शिरा या स्नायुओं का संक्रचित 🌬 ना ( पाँव के ज्ञान तन्त्रओं या मांस पेशियों का संकृचित होना ) होते हैं।

उवटन लगाना--

दौर्गन्ध्यं गौरवं तन्द्रां कण्डूं मलमरोचकम् ॥ ६१ ॥ स्वेदं बीभत्सतां हन्ति शरीर-परिमार्जनम् ।

शारीर पर उबटन ( वेसन आदि ) मलने से शरीर की दुर्गन्य, भारीपन, तन्द्रा ( काम में आलस्य ), खाज़, मल, अरुचि ( भोजन में अनिच्छा ), स्वेद, बीभत्सता ( पसीने की बदबू ) नष्ट हो जाते हैं ॥ ६१ ॥

स्तान का फल-

पवित्रं वृत्यमायुष्यं श्रम-स्वेद-मलापहम् ॥ ६२ ॥ शरीर-बल-संधानं स्नानमोजस्करं परम् ।

नित्य प्रति स्नान करने से मनुष्य को परिवता, वृष्यता (पुरुपत्व), दीघांयु मिस्रती है। स्नान मे यकावट, पर्धाना और मल की टुर्नन्य दूर हो जाती है! स्नान करने से शरीर का बल और ओज (तेज, क्रान्ति, दीमि) विशेष रूप में बढ़ता है॥ ६२॥

('ओज' आटवीं धातु है। 'मजा' के स्थम भाग का शुक्रािस से पाक है ने पर जो स्थमतम भाग बनता है, वहीं 'ओज' है। हुएगों का अन्तःस्याव (Internal secretain) का नाम 'ओज' है, जिसके कम होने से मनुष्य का तेज कम हो जाता है और जिसके नाश होने पर मनुष्य भी मर जाता है।)

स्वच्छ वस्त्र पहिनने के गुण—

काम्यं यशस्यमायुष्यमलक्ष्मीव्नं प्रहर्पणम् ॥ ६३ ॥ श्रीमत्पारिपदं शस्तं निर्मलाग्वर-धारणम् ।

निर्मल, स्वच्छ माफ वस्त्र पहिनने से मनुष्य दो कमनीयता, सुन्दरता, यहा, कीर्त्ति, दीघांयु मिलती है। स्वच्छ वस्त्र अल्दमीव्न अथांत् दरिद्रता को दूर करता है और प्रहर्षण अर्थात् (चित्त को खुश करता है)। स्वच्छ वस्त्र राजाओं की सभा में भी प्रशंसित होता है॥ ६३॥

गन्धमाला आदि के धारण करने के गुण-

वृष्यं सौगन्ध्यमायुष्यं काम्यं पुष्टिबलप्रदम् ॥ ६४ ॥ सौमनस्यमलक्ष्मीष्नं गन्ध-माल्य-निषेवणम् ।

सुगन्धित पदार्थ, इत्र आदि और पुष्प माला आदि को धारण करने से मनुष्य को पुष्पत्व, सुगन्धि, दीर्घायु मिलती है। इनके धारण करने से धारीर में कमनीयता, पृष्टि और बल आता है। माला के धारण करने से मन प्रसन रहता है और दिखता का नाश होता है। १४॥ रत आभूषण आदि धारण करने से लाम— धन्यं मङ्गलमायुष्यं शीमद्भयसन-सूदनम् ॥ ६५ ॥ हर्षणं काम्यमोजस्यं रत्नाऽऽभरणधारणम् ।

रक हीरे आदि, आभरण इनसे या स्वर्ण आदि से बने आभूषण धारण करना धन्य अर्थात् भाग्यवान्, धनी होने का चिह्न है। इनका धारण करना मञ्जलकारी, दीर्घायु देने वाला एवं शांभा बढ़ाता है। इनके धारण करने से सब व्यवन, सर्प कांटादि की विपत्ति नष्ट हो जाती है। आभूषण इत्यादि को धारण करने से मन प्रसन्न होता है, तृन्दरता आती है और ओज, तेज, कांति बढ़ती है। ६५।

बार-बार मल त्याग आदि के पीठे शुद्धि करने से अर्थात् पिवन रहने से मंघा बुद्धि बढ़ती है, पवित्रता, दीघांयु मिलती है और दरिद्रता एवं किल (पाप या तुःख) का नाश होता है। इसिलए पांच और मल मार्ग गुद्ध और उरस्थ, और शिर के सात लिंद्र—दो नाक, दो कान, दो आंख और एक मुख इन सातों लेदों को वार-बार सफ करना चाहिये॥ १६॥

पौद्रिकं वृष्यमायुष्यं शुचि रूप-विराजनम् ॥ १७ ॥

केश-२मश्रु-नखादीनां कल्पनं संप्रसायनम् । केश (शिरु के बारू ) इम्बर् (टाटो मंक ) ओर ज

केश्च (श्चिर के बाल), इमश्रु (दाड़ों मूंछ) ओर नख आदि का काटना और इनका प्रसाद, श्रृंगार करने से पुष्टि, पुरुपत्व, दीर्घायु मिलती है एवं रूप भी सुन्दर, पत्रित्र बन जाता है ॥ ६७॥

जुता पहिनने का गुण-

चक्षुष्यं स्पर्शनहितं पादयोर्ज्यसनापहम् ॥ ९८ ॥ बल्यं पराक्रमसुखं वृष्यं पादत्रधारणम् ।

ज्ता पहिनमा आँखों के लिये हितकारी, रवचा के लिये लामकारी, एवं कींडे आदि से बचाता है और बळपराक्रम, सुख और पुरुषत्व की देता है।।हटा। छत्र धारण का गण---

हैतेः प्रशमनं बल्यं गुप्त्यावरणसंकरम् ॥ ९६ ॥ घर्मानिलरजोऽम्बुघ्नं छत्रधारणमुच्यते । छत्र घारण करना भावी दुःख को शान्त करने वाहा, बळकारक, बुरे प्रभावों से भली प्रकार रक्षा करता है। छाता धारण करने से घूप, वायु, धूल वरसात से बचता है।।। ६६॥

दण्ड धारण के गुण---

स्बलतः संप्रतिष्ठानं शत्रृणां च निषूदनम् ॥ १०० ॥ अवष्टम्भनमायुष्यं भयघ्नं दण्डधारणम् ।

दण्ड गिरते हुए को भली प्रकार से रोकता है, शत्रुओं का नाश करता है, बल में सहायता देता है, दीर्घायुष्य कारक और सांप आदि के भय को मिटाता है ॥ १००॥

संक्षेप से स्वस्थवृत्त-

नगरी नगरस्येव रथस्येव रथी सदा ॥ १०१ ॥ स्वज्ञरीरस्य मेधावी कृत्येष्ववहितो भवेत् ।

जिस प्रकार नगराधियति राजा नगर की और रथी अपने रथ की रक्षा करता है उसी प्रकार मेधावी, (बुद्धिमान् मनुष्य) अपने शरीर के कर्त्तंच्यों में सावधान रहे ॥ १०१॥

भवति चात्र - वृत्त्युपायान्निषेवेत ये स्युर्धर्माविरोधिनः । शममध्ययनं चैव सुखमेव समश्तुते ॥ १०२ ॥

जो धर्म के अविरोधी कार्य हों उन उपायों का ( जोविका के साधनों का ) पालन करना चाहिये। दाम (शान्त हत्ति) और अध्ययन ( वेदादि सद्मन्यों का पठन ), करने से मनुष्य को सुख मिलता है ॥ १०२॥

तत्र रहाकाः-मात्रा द्रव्याणि मात्रां च संश्रित्य गुरुहाघवम् ।

द्रव्याणां गहिंतोऽभ्यासी येषां येषां च शस्यते ॥ १०३ ॥

इस अध्याय में मात्रा को रुक्ष्य करके द्रव्य, मात्रा, गुरु रुष्ठु का ज्ञान, निन्दित द्रव्य पदार्थ, और जिन जिन पदार्थों का अध्यास करना चाहिये वे कह दिये हैं।। १०३॥

> अञ्जनं धूम-वर्तिश्च त्रिविधा वर्ति-कल्पना । धूमपान-गुणाः काळाः पानमानं च यस्य यत् ॥ १०४ ॥ ज्यापत्ति-चिह्नं भंषज्यं धूमो येषां विगहितः । पेयो यथा यन्मयं च नेत्रं यस्य च यद्विधम् ॥ १०४ ॥ नस्य-कर्म-गुणा नस्तः कार्यं यच यथा यदा । भक्षयेहन्त-पवनं यथा यद्यद्गुणं च यत् ॥ १०६ ॥ यद्र्थं यानि चाऽऽस्येन धार्याण कत्रळप्रहे ।

तैक्ष्स्य ये गुणा दृष्टाः शिरस्तैक्गुणाश्च ये ॥ १०० ॥ कर्णतैके तथाऽभ्यङ्गे पादाभ्यङ्गे च मार्जने । स्नाने वाससि शृद्धे च सौगन्ध्ये रक्षधारणे ॥ १०८ ॥ शौचे संहरणे कोम्नां पादत्र-च्छत्र-धारणे ।

गुणा मात्राशितीयेऽस्मिन् तथोक्ता दण्डधारणे ॥ १०६ ॥

अझन, धूम वर्षि के तीन प्रकार, प्रायोगिक, वेरेचिक और स्तेष्टिक धूम की कल्पना, धूमपान के गुण, धूमरान के समय, धूमपान का परिणाम, धूप पान से होनेवाली हानियाँ और इन हानियों की 'मैपच्य' ( औषघ ), जिन पुरुषों के लिये धूम निन्दित है, वह जिस प्रकार से पीना चाहिये, नलिका जिस वस्तु और जिस प्रकार की बनी होनी चाहिये वह भी कह दिया है। नस्य कम्म के लाम, उसके बनाने की विधि, नस्य लेने का समय एवं विधि, दस्त धावन के गुण, सुख में धारण करने यांग्य वस्तुष्टें, तेल-गण्डूष के गुण, श्रित पर तेल लगाने के लाम, कान में तेल डालने के गुण, पाँव में और धारीर में तेल लगाने के लाम, उयटन, स्नान करने के लाम, शुद्ध वस्त्र माला आदि सुगन्धि द्रस्य, रत्न धारण करने के गुण, श्रुच्च कम माला आदि सुगन्धि द्रस्य, रत्न धारण करने के गुण, श्रुच्च कम के, बालों को काटने, जूता छाता और रण्ड को धारण करने के गुण, लाम यह सब इस 'मात्राशितीय' अध्याय में कह दिये हैं॥ १०४-१०६॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने स्वस्थवृत्ते मात्राशितीया नाम पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

## पष्ठोऽध्यायः ।

अथातस्तस्याशितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'तस्याधितीय' नामक अध्याय की व्याख्या करते हैं, ऐसा भगवान् आत्रेय ने कहा है।। १-२॥

तस्याशिताचादाहाराद् बळं वर्णश्च वर्धते । तस्यर्तुसात्स्यं विदितं चेष्टाऽऽहारज्यपाश्रयम् ॥ ३ ॥

परिमित मात्रा में भोजन करने वाले पुरुष के मात्रा में खाने-पीने से बल, वर्ण, कान्ति, सुख और आयुष्य बहुता है। मात्राशी पुरुष का साल्य ऋतु के गुण के विपरीत चेष्टा, व्यायाम, अभ्यक्क आदि, आहार खाना-पीना, चाटना

कि आश्रय पर ही ऋतुओं का सात्म्य भी जाना जाता है ॥ ३ ॥

इह खळु संवरसरं षडङ्गमृतुविभागेन विद्यात्। वत्राऽऽदित्यस्यो-दगयनमादानं च त्रीनृतून शिशिरादीन् मीष्मान्तान् व्यवस्येत्, वर्षोदीन् पुनर्हेमन्तान्तान् दक्षिणायनं विसर्गं च ॥ ४॥

इस संसार में मंबत्सर (वर्ष) रूपी काल को छः ऋतुओं के विभाग से जानना चाहिये। जब भगवान् सूर्व उत्तगयण होते हैं, तब 'आदान' (प्रहण) काल होता है। इससे शिशिर, वसन्त और ग्रीप्म तीन ऋतुएँ बनती हैं और जब सूर्य दक्षिणायन हो तब 'विसर्ग' काल होता है। इससे वर्षा, शरद् और हैमन्त ये तीन ऋतुएँ बनती हैं। ४॥

विसर्गे च पुनर्वावचो नातिरूक्षाः प्रवान्तीतरे पुनरादाने, सोम-श्चान्यादृतवद्धः शिशिराभिभोभिरापृरवञ्जगदाष्यायवति शश्चत्, अतो विसर्गः सौम्यः । आदानं पुनरान्तयं, तावेतावर्कवाय् सोमश्च काल-स्वभाव-मार्ग-परिगृहाताः । काळर्नु-रस-दोप-देद्द-वळ-निवृत्ति-प्रस्वय-भूताः समुपदिश्यन्ते ॥ १॥

'विसर्ग' काल में बागु बहुत अविक रूखी नहीं बहती और आदान काल में बागु बहुत रूख खुदक बहुता है। क्योंकि विसर्गकाल में खुदस्मा का बल परिपूर्ण होता है। इसलिये चन्द्रमा शीतल किरणों से जगन् का पोपण करता है, जगत् को नित्य बण्कान् करता है। इसलिये विसर्गकाल संभ्य है।

'आदान' काल आग्नेय ( अग्नि तत्त्व प्रधान ) हे । इसलिये सूर्य, बायु और चन्द्रमा के समय स्वाभाविक मार्ग से चलते हुए काल, ऋतु, रस, दोप, और शारीरिक बल के बनाने में कारण होते हैं ॥ प ॥

तत्र रविभीभिराददानी जगतः स्नेहं वायवस्तात्ररूक्षाञ्चोपशोष-यन्तः शिशिर-वसन्तर्नाध्मेष्यतुषु यथाकमं रोक्ष्यमुत्पादयन्तो रूक्षान् रसान् तिक्त-कषाय-बदुकाञ्चाभिवधयन्तो नृणां दौषेल्यमावहन्ति ॥६॥

आदान काल में सूर्व अवनी किरणों से संसार की स्तिग्यता को ले लेता है, इसिलये वासु तीव, तीक्षण, रूखी, नुखाती हुई बहती है। इससे विश्विर, वसन्त ओर ग्रीम्म में क्रमशः (शिशिर से अधिक वसन्त में, और वसन्त से अधिक ग्रीम्म में) रूखता उत्पन्न हो जाती है। इस रूखता के उत्पन्न होने से रूख रस, यथा—ितिक (तीखा), कपाय (कसैला) और कहु (कहुवा) रस बढ़ जाते हैं। इन रसों की दृढ़ि से मनुष्यों के शरीर में निर्वलता आ जाती है।।।।।

वर्षा-शरद्धेमन्तेष्टृतुपु तु दक्षिणाभिसुखेऽर्के काळ-मार्ग-मेध-बात-वर्षाभिद्दत-प्रतापे, शोशिनि चाव्याद्दतवळे, माहेन्द्र-सिळळ-प्रशानक सन्तापे जगति, अरूक्षारसाः प्रवर्धन्तेऽम्ब-छत्रण-मधुराः, यथाक्रमं तत्र बल्रमुपचीयते नृणामिति ॥ ७ ॥

वर्षा शरद् ओर हेमन्त ऋनु में जब सूर्य दक्षिणायन हो जाता है. काल के स्वाभाविक मार्ग के कारण, बाद्य, वायु, वर्षा के कारण सूर्य का तेज घट जाने से और सोम का वल कम न हाने से, वपा जल के कारण गरमी के शान्त हो जाने से संसार में अहल, स्निन्ध रम बढ़ते हैं। इससे अम्ब, लवण और मधुर कमशः वपा, शरद् आर अमन्त मं बढ़ते हैं। इन रसी क बड़ने से मनुष्यों का वल भी बढ़ जाता है। । ७॥

भवन्ति चात्र -आदाबन्तं च दोवल्य विभगोदानयोद्गेगाम् । सध्ये सध्यवल स्वन्ते श्रेटमद्र च निार्दशत् ॥ = ॥ झीते झोतानिल-स्वर्शसन्द्रता बिलना बळी ।

विद्यमें और आदान काल के आदि आर अन्त में पुरुषों के बारीर में हुकै-लता आती है। यथा-विसर्ग के आदि काल वर्षों में और आदान के अन्त समय प्रीध्म ऋतु में मनुष्यों में निर्वादता रहता है। दोनों कालों के मध्य में (अर्थात् बरद् और वतन्त ने) मध्यम विद्यादता है। विसर्ग के अन्त समय (हैमन्त में) और आदान वाल के परिले (धिशिर में) काल में मनुष्यों का बल श्रेष्ठ अर्थात् बढ़ा रहता है॥ म।

पक्ता भवति हेमन्ते जन्ना नृत्या-गुरु-स्नतः ॥ ६॥ स यदा गेन्थनं युक्तं लभते देहजं तदा ।
स्यं हिनस्यतं। वायुः शीतः शीते प्रकुष्यति ॥ १०॥
तस्मानुषार-समयं हिनयान्छ-छत्रणान् रसात्।
ओदकानूप-मांसानां मेध्यानागुषयाज्ञयेन् ॥ ११॥
विछेशयानां मांसाति प्रसहानां मृतानि च ।
भक्षयेन्मदिरां सीधुं पशु चातुषिवेन्नरः ॥ १२॥
गोरसानिछविद्यतीर्वसां तेळं नवीदनम् ।
हेमन्तेऽभ्यस्यतन्त्रीयुष्णं चाऽऽयुने हीयते ॥ १३॥
अभ्यङ्गोत्सादनं मूहिन तेळं जेन्ताकमातपम् ।
भजेद् भूमिगृहं चोष्णमुष्णं गर्भगृहं तथा ॥ १४॥
शीतेषु संवृतं सेळ्यं यानं श्यनमासनम् ।

हेमन्त काळ की परिचर्या—हेमन्त रूपी धीत काल में ठण्डी बायु के भूष्ट्रं से जठरान्नि, शरीर से बाहर न निकल कर अन्दर ही रुक कर (जिस प्रकार कि कुम्हार बर्चन पकाते समय या ईटों के भड़े में आग को अन्दर ही बन्द कर देते हैं, और वहाँ पर अग्नि तीव हो जाती है, उसी प्रकार ) प्रबल हो उठती है। इसलिये मनुष्यों की जठराग्नि काल स्वभाव से ही हेमन्त में प्रबल और अधिक मात्रा में भोजन को पचाने में समर्थ होती है। इस समय यदि जाठराग्नि को अग्नि बल के अनुसार अन्त रूपी आहार न मिले, तो शरीर के सौम्य (द्रव्य ) भाग को नष्ट करने लगती है। इसलिये शीत काल में शीत गुण के बढ़ने से वासु भी बढ़ती है।

इस वायु की वृद्धि को रांकने के लिये दिनम्ब ( मधुर ), अम्ल और नम-कीन पदार्थ खाने चाहिये। चर्बी वाले जलचर प्राणियों का मांस रस, बिल में रहने वाले ( नकुल आदि ) पशुओं का मांस, प्रसह ( कुक्कुट आदि ) पशुओं का मांस, प्रसह ( कुक्कुट आदि ) पश्चियों का मांस खाना चाहिये, मांस खाकर ऊपर से मदिरा सीधु ( गुड़ की शराब ) और मधु पीना चाहिये। दूध, दही, मावा आदि एवं गन्ने के रस से बनी खीर, राब, शर्करा आदि से बनी वस्तुएँ, वसा, तैल और नये चावल खाने चाहिये। हेमन्त काल में स्नान आदि में गरम पानी का व्यवहार करने वाले की आयु कम नहीं होती। तैलमर्दन, उबटन, शिर पर तैल लगाना, जेन्ताक (स्वेद,) धूप का सेवन, भूमि के नीचे बने तहखानों में रहना, घर के अन्दर घर बना उसे गरम करके रहना चाहिये, मली प्रकार पिरा हुआ घर हो, आसन या सवारी आदि करते समय खूव लिपटकर वैठे जिससे शीत न लगे॥ ह-१४॥

प्रावाराजिन-कौशेय-प्रवेणी-क्वथकास्तृतम् ॥ ११ ॥
गुरूष्णवासा दिग्धाङ्गो गुरूणाऽगुरूणा सदा ।
शयने प्रमदा पीनां विशालोपिवतस्तनीम् ॥ १६ ॥
आलिङ्गचाऽगुरुदिग्धाङ्गी सुष्यात्समदमन्मथः ।
प्रकामं च निषेवेत मैथुनं शिशिरागमे ॥ १७ ॥
वर्जयेदन्नपानानि लघूनि वातलानि च ।
प्रवातं प्रसिताहारसुद्मन्थं हिसागमे ॥ १८ ॥

भारी कम्बल, मृत छाल (कौरोय) रेदाम, (प्रवेणी) कम्बल, गई इनका फैलाकर भारी और गरम कपड़ों को पहिनकर मनुष्य अङ्कों पर अगर का गादा लेप सदा करे। भरे घरीर वाली ( दुवली-पतली नहीं), कामबती एवं उन्नत स्तानों वाली, अङ्कों पर अगर का लेप की हुई स्त्री का आल्ङ्किन करके हुई स्त्री का मन्छा के साथ सोय। शिशार ऋतु में मैथुन यथेच्छ सेवन करे के

हैमन्त ऋतु में त्याज्य—लघु गुण वाले एवं वायुपकोपक आहार विहार हैमन्त ऋतु में छोड़ देने चाहियें। एवं सामने की वायु, थोड़ा खाना और पानी में घोलकर सन् खाना छोड़ देना चाहिये॥ १५–१८॥

हेमन्तिशिरे तुल्ये शिशिरेऽल्पं विशेषणम् । रौक्ष्यमादानजं शीतं मेघ-मारुत-वर्षजम् ॥ १६ ॥ तस्माद्धेमन्तिकः सर्वः शिशिरे विधिरिष्यते । निवातमुज्णमधिकं शिशिरे गृहमाश्रयेत् ॥ २० ॥ कटु-तिक्त-कपायाणि वातळानि ळघूनि च ॥ २१ ॥ वर्जयेदन्न-पानानि शिशिरे शीतलानि च ॥ २१ ॥

हेमन्त और शिशिर ऋतुएँ प्रायः शीत थी दृष्टि से समान हैं। परन्तु शिशिर काल में हेमन्त से इतना भेद है कि शिशिर का आदान काल होने से वायु रूख होती है एवं यादल, वायु और वग्सात शिशिर में अधिक होने से इस ऋतु में शीत अधिक होता है। इसलिये शिशिर ऋतु में हेमन्त की संपूर्ण विधि पालन करनी चाहिये। परन्तु शिशिर में हेमन्त से अधिक गरम और वायु रहित घरों में ( खुली वायु जहाँ न आये ) रहे। शिशिर काल में कडुने, तिक, कसैले, वायुकारक और लघु तथा टण्डे खान-पानको छोड़ दे।।१६-२१॥

वसन्त की ऋतु चर्यां---

हैमन्ते निवितः श्लेष्मा दिनकृद्धाभिरीरितः । कायाग्नि बाधते रोगांस्ततः प्रकुरुते बहून् ॥ २२ ॥ तस्माद्धसन्ते कर्माणि वमनादीनि कारयेत् । गुर्वम्ळ-स्तिग्ध-मधुरं दिवास्वप्नं च वर्जयेत् ॥ २३ ॥ व्यायामोद्गर्तनं धूमं कवल-प्रह-मञ्जनम् । सुखाम्बुना शौचविधि शील्येरकुसुमागमे ॥ २४ ॥ चन्दनागुरु-दिग्धाङ्गो यव-गोधूम-भोजनः । शारमं शाशमेणेयं मासं लावक-पिञ्जल्म् ॥ २४ ॥ भक्षयेन्निगदं सीधुं पिवेन्माध्वीकमेव वा । वसन्तेऽनुभवेरक्षीणां काननानां च योवनम् ॥ २३ ॥

हैमन्त काल में सिव्चत हुआ कफ सूर्य की किरणों से (धी के समान)
पिघल कर—द्रव बनकर शरीर की अग्नि को (धातुओं की अग्नि को नहीं)
कम करके कफजन्य बहुत से रोगों को उत्पन्न करता है। इसलिये कफ को
क्रिकालने के लिये वसन्त भ्रद्धतु में बमन, शिरोबिरेचन कार्य करने चाहिये।

व्यायाम उबटन, धूमपान, कवल (गरारे करना) और अञ्चन लगाना चाहिये। स्नान एवं शीच कार्य में गरम पानी का व्यवहार करना चाहिये (पीनेमें नहीं)। शरीर पर चन्दन और अगर का लेग करना चाहिये, जी और गेहूँ, शरम बारहवींने, खरगांश, हरिण, बटेर, किप्जल (कट फोड़ा) इनका मौत खाना चाहिये। कफ दांप नाशक सीवु या अंग्रों का बना शराब पीना चाहिये। वक्त काल में युवती खियों और जङ्गलों में मनोरंजन करें ॥ २२-२६ ॥

श्रांष्मचय्यां---

मयूर्खर्जगतः सारं प्राप्मे पेपीयते रिवः ।
स्वादु शीतं द्रयं न्निय्यमञ्जपानं तदा द्वितम् ॥ २० ॥
शीतं सशर्करं 'यन्यं जाङ्गलानमृगपाक्षणः ।
धृतं पयः सशाल्यञ्चं भजन प्रीप्म न सीद्वित ॥ २० ॥
मद्यमल्पं न वा पेयमथवा सुबहृदक्षम् ।
ख्वणाम्ल-कदृष्णानि व्यायामं चात्र वर्जयेत् ॥ २० ॥
दिवा शीतगृह निद्रां निश्चि चन्द्रांगुशीतले ।
भजेचन्द्रन-दिग्याङ्गः प्रवाते हम्ये-स्तके ॥ ३० ॥
व्यजनैः पाणिसंस्यर्थेशन्द्रनीद् क-शीतलेः ।
सेव्यमानो भजेदास्यां सुकार्भणिनिभूषितः ॥ ३१ ॥
काननानि च शीनानि जलानि कुनुमानि च ।
प्रीष्मकाले निर्पयेत मेथुनाद्विरतो नरः ॥ ३२ ॥

अीध्म ऋतु मं सूर्प अपना किरणो द्वारा संसार का सार खींचता रहता है। इसिलिये इस समन मीटा, टण्डा द्रव पदार्थ पीना, निकत्ते (धा आदि) खान पान हितकारी हैं। टण्डे और राकरा मिश्रित सत्तु खान सं, जंगली पशु-पश्चिमों का मांस खाने सं, घा और दून के साय चावल खाने से ब्रोप्म ऋतु में कष्ट नहीं होता। इस ऋतु में मय नहीं पीना चाहिये आर यदि पीना ही हो तो बहुत पानी मिलाकर पीना चाहिये। नमकीन, खहे, कहुने और गरम रस पदार्थ तथा ब्यायाम इस ऋतु में लोड़ देना चाहिये। दिन के समय ठण्डे मकानों में सोना चाहिये और रात में चन्द्रमा की किरणों से ठण्डी की हुई मकान की छत पर खुली वायु में शरीर पर चन्दन मलकर सोना चाहिये। चन्दन और पानी से ठण्डे किये हुए पङ्कों से या हाथ के स्पर्श से, मोती और

मन्य—सक्तवः सर्पिषा युक्ताः श्रीत-वारिन्यरिष्ठुताः ।
 नात्यच्छा नातिसान्द्राश्च मन्य इत्यमिधीयते ॥

मिणयों से शोभित होकर पर्लग पर साथे। जङ्गलों को, ठण्डे पानी ( झरने आदि ) को और फूलों को श्रीप्म काल में सेवन करे। श्रीप्म ऋतु में गैशुन से अलग रहे॥ २७-३२॥

वर्षा काल की ऋतुचय्यां--

आदान-दुर्वले दंहे पक्ता भवति दुर्वलः । स वर्पास्वनिलादीनां दूपणविश्वतं पुनः ॥ ३३ ॥ भू-बाष्पान्मेघ-निस्यन्दात्पाकाद्म्लाज्ञस्य च । वर्षास्विम्बवले द्वांणे कृष्यन्ति परानादयः ॥ ३४॥ तस्मारदाधारणः सर्वो विधिर्वपीस् अस्यते । **उदमन्थं** दिवास्क्ष्यावस्यारं नश्चलम् ॥ ३५ ॥ व्यायामनातर्भ भेष व्यवाद्यं चात्र वर्श्यत् । पान-भोजन-लंस्काराच् प्रायः खीद्रान्वि गय भजेन ॥ ३३ ॥ व्यक्ताम्ल-लवण-स्नेहं वाल-वर्षाञ्चलेऽहनि । विशेषजीते भोक्तव्यं वर्षास्विनल-शान्तवे ॥ ३७॥ अग्नि संरक्षणवता यव-गोधुम-शालयः । पुराणा जाङ्गलेमाँसोमॉज्या यूपेश्च संस्कृतैः ॥ ३० ॥ पिवेत्सोद्रान्वितं चाल्पं मार्ध्वाकारिष्टमम्य दा । माहेन्द्रं तप्तर्शीदं या चौपं सारसंसव वा । प्रवर्षीहर्तन-स्तान-गन्ध-माल्य-परो भवेत् । लघशहाम्बरः स्थानं भजेदक्लेदि वार्षिकम् ॥ ४० ॥

आदान काल में दारीर के निर्वल होने से अग्नि गी निर्वल हो जाती है। यह अग्नि यमां ऋतु में वायु, पिस, कफ तीनों के दूपगों से दूपित हो जाती है। श्रीध्म ऋतु में प्रचण्ड सूर्य को गरमा से मूर्मि के तप जाने से, वर्षा में बरवात पड़ने से, पानी के स्पर्ध से, मूर्मि में से गरम भाप के निकलने से तीनों दोष कुपित हो जाते हैं, इसी प्रकार वादलों के बरवने से वात, कफ कुपित होते हैं, जल के अम्लपाक होने से पिस कुपित होता है। वर्षा ऋतु में अग्नि-बल के खांण होने से बात, पिस कफ तीनों कुपित हो जाते हैं। इसलिये वर्षा में साधा
का विधि का पालन करना चाहिये। पानी में घुला सत्तू, दिन में सोना, ओख, का पानी, सम्मोग-मैशुन, धूप और न्यायाम इस ऋतु में नहीं सेवन करने

चाहियें । वर्षा काल में लान पान के अन्दर प्रायः करके शहद का उपयोग करना चाहिये । वरसात के दिनों में जिस दिन वायु और वरसात जोर का पह रहा हो और सदी बहुत हो, उस दिन वायु को शान्त करने के लिये अम्ल, लवण रस तथा स्तेह घी जिस अन्न में स्पष्ट दीलता हो, उसे विशेष करके खाना चाहिये । अग्न की रक्षा करने के लिये जो, गेहूँ, चावल (पुराने), जंगली-वन के पशुओं का मांस एवं घी आदि से संस्कृत युव खाने चाहिये । पिच को शान्त करने के लिये थोड़ा शहद मिला माध्वीकािष्ट (द्राक्षासव), अथवा पानी में शहद (थोड़ा) मिलाकर पीना चाहिये । वर्षा ऋतु में या तो आकाश से गिरा स्वच्छ पानी पीना चाहिये अथवा कुएं या तालाव के पानी को गरम करके ठण्डा करके पीना चाहिये । तैल का मर्टन, उवटन लगाना, स्नान करना सुगन्य धारण करना, माला पहिनना, हलका और साफ वस्त्र पहिनना, तथा सुसे स्थान पर रहना चलना आदि कार्य वर्षा ऋतु में करना चाहिये ॥३३-४०॥

शरद् ऋत की परिचर्या-

वर्षा-शीतोचिताङ्गानां सहसैवार्करिशमीः ।
सप्तानामाचितं पित्तं प्रायः शरित कुर्यति ॥ ४१ ॥
सप्तानमाचितं पित्तं प्रायः शरित कुर्यति ॥ ४१ ॥
सप्तानपानं मधुरं छघु शीतं सितक्तकम् ।
पित्त-प्रशमनं सेव्यं मात्रया सुप्रकाङ्क्रितैः ॥ ४२ ॥
खावान् कपिञ्चलान् हरिणानुरभ्राञ्छरभाञ्छशान् ।
शालीन् सयवगोधूमान् सेव्यानाहुर्यनात्यये ॥ ४३ ॥
तिक्तस्य सर्पिषः पानं विरेको रक्तमोक्षणम् ।
धाराधरात्यये कार्यमातपस्य च वर्जनम् ॥ ४४ ॥
वसां तैल्यवश्यायमौदकानूपमामिषम् ।
धारं दिष दिवास्यप्नं प्रायातं चात्र वर्जयेत् ॥ ४४ ॥

वर्षा ऋतु में काल स्वभाव से संचित हुआ पित्त शरद काल में बादलों के हट जाने से, सूर्य के किरणों के ताप से सहसा कुपित होता है। इसिल्ये इस ऋतु में मधुर, लघु, शीत और तिक्त, पित्तशामक खान पान परिमाण में खाना चाहिये। बटेर, कटफोड़ा, हरिण, मेहा, बारहसींगा और खरगोश इनका मांस, चावल, जो, गेहूँ इनको शरद काल में खाना चाहिये। तिक्त औषधियों से संस्कृत पृत (पंचतिक पृत ), विरंचन, रक्तमोक्षण, शिरावेष, जोंक आदि से कक का निकलवाना और धृप का सेवन न करना ये काम बादलों के चले जारे पर शरद ऋतु में करने चाहिये। इस ऋतु में चवीं, तेल, ओस, जलवर मार्ट्सिं

का मांछ, खार, दही दिन मे साना मामने मे आती हुई वा पुरवा वायु का त्याग करना चाहिये ।। ४१-४५ ॥

#### **इं**सोदक का लक्षण----

दिवा सूर्यांगु-सन्तमं निशि चन्द्रांगु-शीतलम् । कालेन पर्क निर्दोषमगस्येनाविषाकृतम् ॥ ५६ ॥ इंसोदकमिति ख्यान शाग्दं विमलं शुन्चि । स्नानपानावगाहपु हितमस्यु यथाऽसृतम् ॥ ४० ॥ शारदानि च माल्यानि वासांसि विमलानि च । शारदाले प्रशस्यन्ते प्रदापे चेन्द्रुरश्मयः ॥ ४= ॥

दिन में सूर्य की किरणा से गरम और राजि म चन्द्रमा की शोतल किरणों से ठण्डा होने वाला कालस्वभाव से पका हुआ अर्थान् वया का जल जिसमें न रहा हो; इससे दाप रहिन; अगस्त्य नक्षत्र क उदय होने क प्रभाव से निर्मल, (विष रहित) पाना का हसादक (चन्द्रार्क) कहत है। यह हसोदक शरद् श्रुद्ध में निर्मल और पवित्र है। इसिज्ये स्नान काथ मे, पीने मे, अवगाहन, पानी में बैठने आदि काथों में उत्तम और अमृत के समान है। शरकाल में रात्रि के प्रथम पहर में चन्द्रमा को किरणों का सेवन करना तथा शरत् कालीन मालायें, और निर्मल बस्त प्रशस्त है। धर-४८॥

इत्युक्तंग्रवुसात्म्यं यचेष्टाऽऽइार-व्यपाश्रयम् । उपग्रेते यदाचित्यादाकःसात्म्यं तदुच्यते ॥ ४९ ॥ देशनामामयाना च विपरीतगुणं गुणः । सात्म्यमिच्छन्ति सात्म्यद्वाश्चेष्टितं चाद्यमेव च ॥ ४० ॥

(बेष्टा) क्रिया आर आहार, खान निहार क आजित अयात् ऋतुओं के अतुकूल जो कर्म है, वे कह दिये । पुरुष को प्रकृति के अनुसार जो उचित अतुकूल पहता है, उसे 'आकः-साल्य' कहते हे ।

जो आहार या विहार देश (जागळ आनूर और साधारण) एवं रोग इनके गुणों से विपरीत, गुण वाले होते हैं उस आहार विहार को 'साल्या' को जानने वाले विद्वान् 'साल्या' कहते हैं ॥ ४६-५०॥

#### तत्र श्लोकाः---

ऋतावृती नृभिः सेव्यमसेव्यं यच किञ्चन । तस्याशितीये निर्दिष्टं हेतुमत्सात्म्यमेव च ॥ ५१ ॥ १९९४,मत्येक ऋतु में मनुष्यों को क्या २ सेवन करना चाहिये और क्या २ नहीं सेवन करना चाहिये; तथा कारण रूपसाल्य को भी इस 'तस्याशितीय' अध्याय में कह दिया ॥ ५१॥

इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने स्वस्थवृत्तचतुष्के तस्याशितीयो नाम पश्चेऽध्यायः ॥ ६ ॥

## अथ सप्तमोऽध्यायः ।

अथातो न वेगान्वारणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

मल मूत्रादि के उपस्थित वेरों को रांकने का प्रतियेत्र करने के लिये 'न वेगान् धारणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करने हैं । जैसा मगवानात्रेय ने कहा था ।। १-२ ॥

> न वेगान् धारयद्धीमाञ्जातान्मृत्रपुरीपयाः । न रेतसो न दातस्य न बम्याः क्षवथानं च ॥ ३ ॥ नोद्गारस्य न जृम्माया न वेगान् चुत्पिपासयोः । न बाष्पस्य न निद्राया निःश्वामस्य अमेण च ॥ ४ ॥ एतान् धारयतो जातान् वेगान् रोगा भवन्ति ये । पृथक्पृथक् चिकित्सार्थं तन्मे निगदतः शृण्॥ १ ॥

बुद्धिमान मनुष्य को चाहिये कि उपरिथत हुए नूत्र मर्ज के वेगों को नहीं रोके। इसी प्रकार शुक्त, अपान आदि वायु, वमन, छींक, डकार, जम्माई, भूख और प्यास, हुए या शोक के कारण उत्पन्न आंधु; नींद और श्रमजनित तीब्र प्रकात के वेगों को भी नहीं रोकना चाहिये। इन उपस्थित वेगों को रोकने से जो जो रोग होते हैं, उनकी चिकित्सा के लिये पृथक् पृथक् उपदेश करते हैं, सुनो।

बस्ति-मेहनयोः शूलं मूत्रक्रच्छं शिरोरुजा। विनामो वङ्खणानाहुः स्याल्लिङ्गं मूत्रनिप्रहे ॥ ६॥

मूत्र के उपस्थित वेगको रोकने से 'बहित' (मूत्रायय) और लिंग में दर्द होती है, मूत्र त्याग में कष्ट होता है, शिर में दर्द, मूत्र वेग के कारण खींच होने से शरीर शुक्र जाता है वंश्वण प्रदेश (पेडू) जकहा हुआ प्रतीत होता है, अथवा उस प्रदेश में पुरुषव प्रतीत होता है ये रुक्षण मूत्र के उपस्थित वेग ं रोकने से होते हैं ॥ ६॥ इस को चिकित्सा--

स्वेदावगाहनाभ्यङ्गान् सर्पिषश्चावपीडकम् । मृत्रे प्रतिहते कुर्यात् त्रिविधं वस्तिकर्म च ॥ ७ ॥

(स्वेद) पसीना देना, (अवगाइन) गरम पानी की नाद में हेटना, (अम्यंग) तैल आदि मर्दन और घी का नस्य देना, तीन प्रकार का बस्ति कर्म (निरुद्दण, अनुवासन और उत्तर बस्ति) मूत्र के उपस्थित वेग को इकने के प्रतीकार हैं।। ७॥

> पकाशय-शिरःशृढं वात-वर्ची-निरोधनम् । पिण्डिकोद्वेष्टनाथ्मानं पुराषे स्थाद्विधारिते ॥ = ॥

मल के उपस्थित वेग को रोकने से पदाबाय अथान नामि के नीचे के भाग में और शिर में वेदना होती है, अगन बन्तु आर मल बन्तु हो जाते हैं, पिण्ड-लियों में एंडन होने लगती है, पेट में अपरा चढ़ जाता है। । ।।

चिकित्सा— स्वेदाभ्यङ्गावगाहाश्च वर्तयः दस्तिकमे च ।

हिलं प्रतिहते वर्चस्यन्नपानं प्रमाथि च ॥ ६॥

स्वेद पसीना देना, अभ्यंग, अवगाहन (नांद्र या टव आदि में स्तान), फलवर्ति, और वस्तिक में करे। विरेचन द्रव्यों का वी और तैल आदि द्वारा चूर्ण, काथ, कल्कादि के रूप में बनाकर देना और वात को अनुलोमन करने वाली औषण मल के रोकने में हितकारी है।। ह।।

> मेढे वृपणयाः शृलमङ्गमदी हृदि व्यथा । भवेत्प्रतिहते शुक्र विवद्धं मूत्रमेव च ॥ १० ॥

बीर्य के उपस्थित के। को रोकन से लिंग और अण्डकोयों में वेदना होती है, अंग टूटते हुए प्रतीत होते हैं, चेतना के स्थान हृदय में चेदना अनुभूत होती है और मूत्र भी बन्द हो जाता है ॥ १०॥ चिकित्सा—

तत्राभ्यङ्गावगाहश्च मदिरा चरणायुधाः।

शालिः पर्या निरूहाश्च शस्तं मेथुनमेव च ॥ ११ ॥ वैक्षमर्दन, अवगाहन स्नान् ( द्राणीस्नान् ), मद्य, कुकुट का मांस, हैम-

विक्रमदन, अवगाइन स्नान (द्राणीस्नान), मद्य, कुक्कुट का मास, इस-न्तिक धान्य, दूध, बस्तिकर्म और मेथुन कर्म ये शुक्र वेग के निरोध से उत्पन्न रोगों की चिक्तिसा है ॥ ११ ॥

वात-मृत्र-पुरीपाणां सङ्गो ध्मानं क्छमो रुजा। जठरे वातजाश्चान्ये रोगाः स्युर्वातनिष्रहात्।। १२॥ ंश्चेअपान वायु के रोकने से, अपान वायु, मृत्र और पुरीष रुक जाते हैं। अफरा हो जाता है यकान की अंगों में प्रतीति होना, पेट में पीड़ा और अन्य वातजन्य रोग भी हो जाते हैं॥ १२॥ चिकित्सा—

स्तेइ-स्वेद-विधिस्तत्र वर्तयो भोजनानि च।

पानानि बस्तयश्चेव शस्तं वातानुलोमनम् ॥१३ ॥

स्नेइ (तैल ) एवं स्वेद देना चाहिये, फलवर्त्तियाँ, वातनाशक खानन्यान और वातनाशक वस्तिकर्म उत्तम हैं॥ १३॥

कण्डू-कोठ-रुचि-व्यङ्ग-शोथ-पाण्ड्वामय-ज्वराः । कठ-हल्लास-वीसपोर्व्छर्दि-निमहजा गदाः ॥ १४ ॥

वमन के रोकने से खाज, कांट्र, भांजन में अनिच्छा, शाई, मुखपर कार्छे कार्छ दाग आना, सूत्रन, पण्डु रोग, ज्वर, कोंद्र, हल्लाव ( वमन की स्वि ), जी मिचलाना, बीसर्प थे रोग उत्पन्न होते हैं ॥ १४॥ चिकित्सा—

सुकता प्रच्छद्नं धूमो छङ्घनं रक्तमोक्षणम् । सुक्तवा प्रच्छद्नं धूमो छङ्घनं रक्तमोक्षणम् । रूक्षात्रपानं व्यायामो विरेकश्चात्र शस्यते ॥ १४ ॥

भोजन खिलाकर वमन कराना चाहिये, धूम्रपान, उपवास, शिराव्यधन करके रक्त का निकालना, रूपे अन्न और पान, व्यायाम और विरेचन ये उपाय उत्तम हैं॥ १५॥

मन्यास्तम्भः शिरः राज्ञमदितार्घावभेदकौ ।

इन्द्रियाणां च दार्बल्ये क्षवथाः स्वाद्विधारणात् ॥ १६ ॥ छींक के रोकने से श्रीवा का जकड़ जाना, शिरोवेदना. चेंडरे का लकवा,

आधा सीसी, आँख आदि इन्द्रियों की निर्वलता हो जाती है ॥ १६ ॥

तत्रोध्वजत्रुकेऽभ्यङ्गः स्वेदो धूमः सनावनः ।

हितं वातब्नमाद्यं च घृतं चोत्तरभक्तिकम् ॥ १०॥

चिकित्सा—प्रोवा से ऊपर के भागों में मालिश, पत्तीना देना, धूम्रपान नस्य, वातनाशक भोजन और खाना खानेके पीछे वृतपान करना हितकारो है ॥

> हिका श्वासोऽरुचिः कम्पो विवन्धो हृदयोरसोः। उदुगार-निप्रहात्तत्र हिकायास्तुल्यमाषधम्॥ १८॥

डकार को रांकने पर हिचकी का आना, हवास, भोजन में अनिच्छा, सिर-छाती का काँपना, छाती और हृदय का कक जाना ये रोग हो जाते हैं। चिकित्सा—डकार के रोंकने से उत्पन्न विकार की धान्ति के लिये हिचकी के समान औषध करनी चाहिये ॥ १८॥

> विनामाक्षेपसङ्कोचाः सुप्तिः कम्पः प्रवेपनम् । जुम्भाया निप्रहात्तत्र सर्वं वातव्नमोषधम् ॥ १९ ॥

जम्माई के रोकने से शरीर का झुकना, आक्षेप अर्थात् हाथ पाँच का जोर से कम्पन, पर्वर्धान्थयों का आकुद्धन, अङ्कां का सो जाना, (स्पर्श्च ज्ञान का अभाव), काँपना-हिल्ला आहेर होता है। चिकित्सा के लिये वातनाशक उप-चार करना चाहिये॥ १६॥

> कार्र्य-दोवेल्य-बनण्यंसङ्गमदींऽरुविश्वेमः । श्वद्वेग-निमहात्त्रत्र स्मिन्यास्य स्त्रु भोजनम् ॥ २० ॥

मूल रोकने से इसता, तुर्वरता, रंग की बदर जाना, अञ्च-प्रत्यक्षों में वेदना, उनका दूरते हुए प्रवास तना, भोजन में अनिक्या, चकर आना थे लक्षण होते हैं। चिकित्सा—रिगर्य (निक्रता), यसन और हलका, भोजन देना चाहिये॥ २०॥

कण्ठास्य-हो।पा वाधिय श्रमः हवाता हृद्धि व्यथा । पिपासा-निम्नहात्तव सातं तपणानप्यते ॥ २१॥

प्यास के रोकने से गर्छ और मुख का खुदक हा जाना, वहरापन, थकान, श्वास, दम का चढ़ना, हृदय प्रदेश में एदे ये लक्षण होते हैं। चिकिस्सा— श्रीतरू, तृप्ति करनेवाले खान-मान देने चाहिय ॥ २१ ॥

प्रतिश्वायोऽक्षिरागश्च हृद्रोगश्चारुचिश्रंभः।

बाष्य-निमह्णात्तत्र स्वप्ना नद्यं प्रियाः कथाः॥ २२॥

आँखुओं के रोकने से नाक से पानी शरना, कफ का खाव होना, ऑखों केरोग, इदय रोग, अनिच्छा आंर भ्रम, (बिरमें चक्कर) आदि होते हैं। चिकित्सा— नींद, मदिरा का पान, आनन्ददावक भ्रिय बातचात करना चाहिये॥ २२॥

जुम्माऽङ्गमदेस्तन्द्रा च शिरो-रागाक्षि-गौरवम् । निद्रा-विधारणात्तत्र स्वप्तः संवाहनानि च ॥ २३ ॥

नींद रोकने से जम्माई, अङ्गी का टूटना ( यरार में भारीपन ), शिर की वेदना और आर्कि भारी हो जाती है। चिकित्सा—नींद लाना, अङ्गी का संवा-हन अर्थात् हाथों से अङ्गी की दवाना कल्याणकारी है ॥ २३॥

गुल्म-हृद्रोग-संमोहाः श्रम-निरवास-धारणात्। जायन्ते, तत्र विश्रामो वातष्नाश्च क्रिया हिताः ॥ २४ ॥ यकान से उत्पन्न निःश्वास को रोकने से गुल्म रोग, हृद्-रोग, पूर्ण मुर्च्छा ) उत्पन्न होती है। इस के लिये विश्राम, (आराम ) एवं वेग-निग्रहजा रोगा य एते परिकीर्तिनाः। इच्छंस्तेषामनुत्पत्ति वेगानेताझ धारयेत्॥ २५॥ उपस्थित वेगों को रोकने से उत्पन्न होने वाले जो ये रोग कहें हैं,

उपारपत पंगाका राक्ष्य से उत्पन्न हान वाल जा पे राग कर है, रोगों की उत्पत्ति को न चाहने वाले व्यक्ति को चाहिये कि वह इन वेगों को न रोका करे॥ २५॥

इमास्तु धारयेद्वेगान् हितैषां प्रेत्य चेह च।
साहसानामशस्तानां मनो-वाकाय-कर्मणाम् ॥ २६ ॥
छोभ-शोक-भय-कोध-मान-वेगान् विधारयेत्।
नैर्ळज्ज्येष्वांतिरागाणामभिष्यायाश्च बुद्धिमान् ॥ २० ॥
परुषस्यातिमात्रस्य सृचकस्यानृतस्य च।
वाक्यस्याकाल्युक्तस्य धारयेद्वेगमुस्थितम् ॥ २८ ॥
देहप्रवृत्तियां काचिद्वर्तते परपीडया।
स्वीभोगस्तेय-हिंसाचा तस्या वेगान्विधारयेत् ॥ २९ ॥
पुण्यशब्दो विपापत्वान्मनो-वाकाय-कर्मणाम् ।
धर्मार्थकामान् पुरुषः सुस्वी भुक्के चिनोति च ॥ २० ॥

इहलोक और परलोक की हित कामना करने वाले मनुष्य को चाहिये कि इन आगे कहे वेगों को धारण करे, जैसे—अयोग्य अनुचित साहस और मन वाणी और शरीर के निन्दित कर्मों के उपस्थित वेगों का राके।

मन के निन्दित कार्य जैसे—लोभ, अनुचित विषय में मन की प्रवृत्ति, (शोक) घन बान्धव आदि के कारण दुःख में मन की प्रवृत्ति, भय, कोष जिसके कारण मनुष्य अपने को जलता हुआ प्रतीत करता है, (देष) वैर, दूसरे के अपकार करने में मन की प्रवृत्ति, (मान) महत्व, अभिमान में मन की प्रवृत्ति, (ज्युप्तित) दूसरे की निन्दा, (निर्लंड्जा) ल्जा का अभाव, (ईप्यां) कुढ़ना, (अभिष्या) दूसरे के द्रव्य को लेने की लालसा-बुद्धि, इन मन के निन्दित कार्यों को रोकना चाहिये।

वाणी के निन्दित कर्स—कर्कश, कठोर विशेषतः दूसरे की निन्दा या अनिष्ट करने की इच्छा से झूठी और अप्रासंगक वाणी को रोकना चाहिये।

शरीर के निन्दित कर्म-दूसरे को दुःख देने की जो कोई शरीर की जेष्टा हो, उसे स्त्री-भोग (पर-स्त्रीसम्भोग), स्त्रेय (चारा), हिंश (दुःख कष्ट देना, मारना) आदि शरीर कार्यों के उपस्थित वेगों का रोकना चाहिये।

अपनी आत्मा के प्रतिकृत जो कार्यहों वे कार्यदूसरे के छिये।

करने चाहिये। मनुष्य मन बचन और शरीर से पापरहित होकर ही 'पुण्य' शब्द का भागी होता है। उसमें 'पुण्य' शब्द तभी सार्थक होता है और तभी वह धर्म, अर्थ और काम इनको प्राप्त करता है, और सुख का भी भोग कर सकता है।। २६-३०॥

व्यायाम— इारीरचेष्टा या चेष्टा स्थैर्यार्थी बळवर्धिनी।

देह-ज्यायाम-संख्याता मात्रया तां समाचरेत् ॥ ३१ ॥ जाववं कर्म-सामर्थ्यं स्थैयं क्लेश सहिष्णुता ।

दोषक्षयोऽग्निवृद्धिश्च व्यायामादुपजायते ॥ ३२ ॥

जो शारीरिक चेष्टार्ये शरीर की हिथरता, दृढ्ता के लिये शरीर के बल को बढ़ाने की इच्छा से की जाती हैं, उनको 'ब्यायाम' कहते हैं। इस व्यायाम को 'मात्रा' में सेवन करना चाहिये। व्यायाम के गुण—

व्यायाम करने से शरीर में हल्कापन, काम करने की शक्ति, शरीर एवं यौवन का टिकाऊपन, दुःख को सहन करने की शक्ति, वात आदि दोषों का अमन, जठराग्नि की प्रदीप्ति होती हैं। ॥३१-३२॥

अधिक ब्यायाम से हानियां—

श्रमः क्षमः क्षयस्तृष्णा रक्तपित्तं प्रतामकः। अतिव्यायामतः कासो ज्वरदृष्ठिद्धं जायते ॥ ३३॥

श्रारि का थकान, मन और इन्द्रियों का थकान धातुओं का क्षय, रक्तिप्त रांग, प्रतमक संज्ञक ब्वास, खांसी, ज्वर और वमन अधिक व्यायाम से उत्पन्न होते हैं॥ ३३॥

> ज्यायाम-हास्य-भाष्याध्व-माम्यधर्म-प्रजागरान् । नोचितानपि सेनेत बुद्धिमानतिमात्रया ॥ ३४ ॥ एतानेवंविषांश्चान्यान् योऽतिमात्रं निषेवते । गजः सिंहमिबाऽऽकर्षन् सहसा स विनश्यति ॥ ३४ ॥ उचितादृहिताद्धीमान् क्रमशो विरमेन्नरः ।

शरीर का परिश्रम, हँसना, ऊँचा या अधिक बोलना, ( मार्ग चळना सफर करना ), प्राम्यधर्म, ( मैथुन ), प्रजागर ( रात को जागना ), इन उचित कार्यों को भी बुद्धिमान् मनुष्य अधिक मात्रा में सेवन न करे।

्रुइन ऊपर लिखे हुए या अन्य इसी प्रकार के कार्यों को जो मनुष्य अधिक के सेवन करता है, जिस प्रकार कि हाथी सिंह, को खींचता हुआ स्पर्ण सुत्रा है, उसी प्रकार वह मनुष्य भी नष्ट हो जाता है। इसलिये बुद्धि- मान् मनुष्य को चाहिये कि छोड़ने योग्य उन दुःखदायी कर्मों से कमशः इट जावे॥ ३४–३५॥

हितं क्रमेण सेवेत, क्रमञ्चात्रोपित्रयते ॥ ३६ ॥ प्रक्षेपापचये नाभ्यां क्रमः पात्रांशिको भवेत् । एकान्तरं तत्रञ्चोध्वं ज्यान्तरं ज्यान्तरं तथा ॥ ३० ॥ क्रमेणायचिता तृंषाः क्रमेणोपचिता गुणाः । सन्तो यान्त्यपुनभोवमप्रकम्या भवन्ति च ॥ ३८ ॥

हितकारी कार्यों को (क्रमशः) सेवन करना चाहिये। यहां अब क्रम का ्वदेश करते हैं। छोड़ने लायक ( सचय दरन योग्य ) कार्य को चांथाई भाग करके क्रम से सेवन करना चाहिये। फिर दो और फिर तीन भाग छोड़ कर ग्रहण करना चाहिये। अथात छोड़ने यांग्य एवं ग्रहण करने योग्य कार्य दोनों के चार चार भाग करने चाहिये। छोड़ने योग्य कर्म का एक भाग कोडकर ग्रहण करने यंग्य कर्म का एक भाग उसके स्थान पर ग्रहण बरना चाहिये । पिर दो भाग छोड़ कर दो भाग ग्रहण करने चाहिये और पिर तीन भाग छेड कर तीन भाग ग्रहण करने चाहिये और पनः सारा छोडकर सारा भ्रष्टण कर लेना चः हिये। ग्रहण करते समय एक दो तीन चार दिन का अन्तर क्रम है देना चाहिये। छोड़ने बोग्य कर्म को चतुर्थीश छोड कर ग्रहण करने यंग्य कर्मका चतुर्थाश प्रहण करे। इस विधान की एक दिन बरते । तीसरे दिन छोड़ने योग्य कर्म के दो भाग छोड़ कर ग्रहण करने थोग्य कर्म के दो भाग प्रहण करे-इस प्रकार दो दिन करें। फिर तीन भाग कोडकर प्रहण करने योग्य कर्म के तीन भाग अध्य करे-इस प्रकार तीन दिन करे और फिर सारा कर्म छोड़कर सम्पूर्ण की प्रहण कर छेवे। ऊपर बताये हुए क्रम पूर्वक छोड़े हुए दोप फिर पैदा नहीं होते और क्रम से प्रहण किये हुए गुण नष्ट नहीं होते, चिरकाल तक स्थिर रहते हैं । हितकारी पदार्थ भी सहसा उपयोग करने से अग्निनाश, अरुचि आदि करते हैं, इसलिये इनको भी कम से ही ग्रहण करना चाहिये। इन सब कायों में मनुष्य की प्रकृति का ज्ञान अपेक्षित है. क्योंकि कुछ कार्य ऐसे हैं जो कि एक के लिये अहितकारी हों. परन्त दसरे के लिये हितकारी ।। ३६-३८॥

> सम-पित्तानिल कफाः केचिद् गर्भादि-मानवाः । दृश्यन्ते वातलाः केचित्पित्तलाः ऋष्मलास्तथा ॥ ३६ ॥ तेषामनातुराः पूर्वे, वातलाचाः सदाऽऽतुराः । दोषानुरायिता होषां देदमकृतिरुच्यते ॥ ४० ॥

विपरीत-गुणस्तेषां स्वस्थवृत्तेर्विधिहितः । सम-सर्व-रसं सात्स्यं समधातोः प्रशस्यते ॥ ४१ ॥

कुछ मनुष्य जन्म या गर्भकाल से ही पित्त, वायु, कफ की असमानावस्था वाले होते हैं और कछ मनष्य गर्भाधान दाल से ही बात प्रकृति वाले. पित्त प्रकृति बाले और कफ प्रकृति चाले होते हैं। इन में पित्त बाय और कफ की साम्यावस्था वाले मनुष्य प्रायः नीरंग रहते हैं. और वात प्रकृति या पित्त प्रकृति अथवा कफ प्रकृति के मनध्य सदा रोगी रहते हैं। इन में वातादि दोषों का सात्म्य अर्थात् अनकुछ हो जाना है! शर्रातकी 'प्रकृति' कही जाती है । अर्थात् बात प्रकृति बाले मनुष्य में बात दीप उस के शरार के अनुकूल हो जाता है। इसलिये वही उसकी प्रकृति है, प्रकृति होने से वात उस में दोष नहीं, परन्त जब स्वस्थानस्था में चाद बढेगा नभी दोप होगा। जिस प्रकार कि विषकीट अपने विष से नहीं मरता, उसी प्रकार प्रकृतिस्थ वात से भी वात प्रकृति का मनुष्य पीड़ित नहीं होता। इन यात आदि की अधिकता में वात आदि के विषयत विरुद्ध गुणों का इनके कारणों के विषयीत गुण भी सेवन करना स्वास्थ्य के लिये कल्याणकारी उपाय है। और वित्त, वायु और कफ की समानता वाली प्रकृति के मनुष्यां के लिये सब ( मधुर अम्ल, लवण, तिक्त, कह और कवाय ) रसों का समानावस्था में अभ्यास करना उत्तम है। समान धातुवों वाला आदमी प्रशस्त है ॥ ३६--४१ ॥

द्वे अधः सप्त शिरमि लानि स्वेदमुखानि च ।
मळायनानि वाध्यन्ते दुष्टर्मात्राधिकेमैळैः ॥ ४२ ॥
मलवृद्धि गुरुत्वेन लाधवान्मळसंक्षयम् ।
मलायनानां बुद्धयेन सङ्गोत्सर्गोदनीव च ॥ ४३ ॥
तान्दांपळिङ्गैराहिश्य व्याधीन साध्यानुपाचरेन् ।
व्याधि-देतु-प्रतिद्वन्द्वमात्रा-काळी विचारयन् ॥ ४४ ॥
विषम-स्वस्थ-वृत्तानामेते रोगास्तथाऽपरे ।
जायन्तेऽनातुरस्तस्मात्स्वस्थ-वृत्त-परो भवेत् ॥ ४४ ॥

जब मल परिमाण से अधिक हो जाते हैं, तय वे विकृत होकर मल के स्थानों को पीड़ित करते हैं, मल के स्थान नीचे के दो-गुदा और उपस्थ (कियों है सोनि भी); शिर में सात—दो नाक, दो कान, दो आंखें और एक मुख, कियों के सब लिंद्र ये मल के स्थान हैं, मल इनको पीड़ित करते हैं। कि सुंदित करते हैं। कि सुंदित करते हैं।

होने से मल का क्षय समझना चाहिये। मल के स्यानों से मल के न निकलने से मल का क्षय, मल स्थानों से मल का बार-बार अधिक बाहर निकलना चृद्धि को बताता है। मलों की द्वृद्धि ओर खय दूसरों के कारण हुए हैं, यह समझकर उनके चिन्हों से पहिचानकर उन से उत्पन्न साध्य रोगों को रोग और व्याधि के हेतु इन दोनों के विपरीत गुण, वीर्यं, विपाक और प्रभाव से विरुद्ध औषप, आहार और विहार द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये। चिकित्सा करते समय वैद्य मात्रा औषध, आहार और विहार का परिमाण काल, दोष, व्याधि के प्रकोप, ऋद्ध, रात, दिन आदि समयों का विचार कर है। ये विषम यात्र वाले रोगी और नीरोगी इन दोनों के लिये हितकारी हैं, यात्र की विषमता से उत्पन्न होने वाले रोग और मानस या आगन्तुक रोग नहीं उत्पन्न होते। इसलिये मनुष्य रोगी नहीं होता, रोगी न हा अतः रोगी होने से पूर्व ही स्वस्थवृत्त का सेवन करना चाहिये॥ ४२-४५॥

कारण से उत्पन्न होने वाले रोगों से बचने के उपाय—

माधव-प्रथमें मासि नमस्य-प्रथमें पुनः ।

सहस्य-प्रथमें चैव हारयेहोषसंचयम् ॥ ४६ ॥

सिनग्ध-स्वित्र-शरीराणामूर्ण्यं चाषश्च बुद्धिमात् ।

बस्तिकर्म ततः क्वर्यात्रस्तः कर्म च बुद्धिमात् ॥ ४७ ॥

यथाक्रमं यथायोगमत उर्ध्यं प्रयोजयेत् ।

रसायनानि सिद्धानि बृष्ययोगश्चि कालवित् ॥ ४८ ॥

रोगास्तथा न जायन्ते प्रकृतिस्थेषु धातुषु ।

धातवश्चाभिवर्धन्ते जरा-मान्धमुपैति च ॥ ४९ ॥

विधिरेष विकाराणामनुत्पत्तौ निद्शितः ।

निजानामिवरेषां तु पृथगेवोपदिश्यते ॥ ५० ॥

वैशास और इस से पूर्व के मास अर्थात् चैत्र में, और भाद्रपद, इससे पूर्व के मास अर्थात् श्रावण में तथा पौष इससे मास पूर्व के मार्गशीर्ष में एकत्रित दोषों को वसन विरेचन आदि से निकाल देना चाहिये। हैमन्त ऋहु में संचित कफ को चैत्र मास में श्रीष्म में संचित बायुको आवण मास में, वर्षा में संचित पिश को मार्गशीर्ष में निकाल देना चाहिये। इन मासों में दोषों के प्रकोप होने का मय रहता है, इस्तिये प्रकोण होने से पूर्व ही दोषों को निकाल देना चाहिये। पहिले शरीर को लिए भीर आदि से चिकना करके पसीना देना चाहिये। जिससे कि शरीर के रो

जायें। स्तेहन और स्वेदन के पीछे वमन कार्य और विरेचन कराना चाहिये। इन के पीछे बस्ति कर्म और अन्त में नस्य कर्म अर्थात् शिरोबिरेचन देना चाहिये। स्निग्ध और स्वित्न शरीर वाले पद्यों के लिये वमन कफ नाशक होने से चैत्र में, अनुवासन, बस्तिकर्म वात हर होने से श्रावण मास में एवं पित्त-नाशक होने से विरेचन मार्गशीर्ष मास में लेना चाहिये। अथवा चैत्र मास में वमन के पीछे विरेचन, मार्गशोर्थ में विरेचन से पूर्व वमन और फिर चैत्र और मार्गशीर्ष दीनों में बस्तिकर्म एवं नस्य कर्म करना चाहिये। चैत्र में यदि वम-नादि कार्य कर लिए हों तो आवण मास में अनुवासन और आस्थापन करना चाहिये। और यदि चैत्र में वमनादि न किये हो तो वमन विरेचन करके फिर बस्तिकर्म और नस्य कर्म करना चाहिये। स्नेह के पीछे स्वेद, स्वेद के पीछे वमन, वमन के पीछे विरेचन, विरेचन के पीछे बस्तिकर्म और बस्तिकर्म के पीछे नस्य देना चाहिये। प्रथम स्वेदन, बमन, बिरेचन, बस्ति और नस्य कर्म ये क्रमशः तथा जिस पुरुष के लिये जो २ कर्म यांग्य हों उन्हें करने के पीछे जरा और रोग को दर करने वाली आंषध का उपयाग करना चाहिये। रसायन सेवन के पीछे सिद्ध एवं बृष्य पोष्टिक प्रयोगों का सेवन समय को जानने वाला वैद्य करावे । रस रक्तादि धातुओं के प्रकतिस्थ होने से शरीर में दोषजन्य रोग नहीं होते । कृष्य आदि किया करने से रस रक्तादि बढते हैं और बुढापे का अन्त हो जाता है, बढापा नहीं आता । यह उपरोक्त विधि शरीर-दोषजन्य रोगों कों अनुत्पत्ति के लिये कहा है। आगन्तक रोगों के लिये भिन्न विधि कहते हैं।

> ये भूत-विष-वाय्वग्नि-संप्रहारादि-संभवाः । नृणामागन्तवो रोगाः प्रज्ञा तेष्वपराष्यति ॥ ४१ ॥ ईर्ष्या-शोक-भय-क्रोध-मान-द्वेषादयश्च ये । मनो-विकारास्तेऽप्युक्ताः सर्वे प्रज्ञापराधजाः ॥ ४२ ॥

जो कि ( मृत ) नाना सुस्म प्राणी ग्रह आदि, ( विष ) स्यावर या जंगम विष, ( वायु ) शंशावात, ( अग्नि ) ज्वालायुखी, दावानल आदि ( संग्रहार ) चौट आदि से मनुष्यों के 'आगन्तुजर' अर्थात् बाहर से होने वाले रोग होते हैं, ज्ञान में बुद्धि का अपराध मिथ्या या अन्यथा कर में प्रयोग हुआ होता है। मुस्तर ), शोक, मय, क्रांध, अभिमान, द्रेष आदि मन के विकार अर्थात् भूवात आदि दोषजन्य नहीं प्रस्तुत ये सब बुद्धि के दोष से ही उत्पन्न आगन्तुज रोगों के प्रतीकार-

त्यागः प्रज्ञापराधानामिन्द्रियोपश्चमः स्मृतिः । देश-कालास्म-विज्ञानं सद्युत्तम्यानुवर्त्तनम् ॥ ६३ ॥ क्षागन्तृनामनुत्पत्तावेष मार्गो निद्शितः । प्राज्ञः प्रागेव तत्कुर्योद्भितं विद्याद्यदात्मनः ॥ ५४ ॥ क्षाप्नोपदेश-प्रज्ञानं प्रतिपत्तित्र्य कारणम् । विकाराणामनुत्पत्तावृत्पश्चानाञ्च शान्तवे ॥ ५ ।॥

आगन्तुज एवं मानसिक रोग इंडि के दोष से उत्पन्न होते हैं, इस लिये इस प्रशापराध को छोड़ना लाहिये। इन्द्रियों को विषयों से रोकना बुडि, स्मृति, भगवान का स्मरण, देश काल और आस्मा का चिन्तन, (सद् इस्त ) सच्चे, कल्याणकारी मार्ग का अनुसरण करना, यह विधि आगन्तुज रोगों की उत्पन्ति से बचने का मार्ग है। इस प्रकार वरतने से आगन्तुज रोग उत्पन्न नहीं होते। बुडिमान् व्यक्ति को चाहिये कि अपने लिये जो हितकारी काम हो उनको रोगो-त्यन्ति से पूर्व ही करें!

(आतीपदेश) रजस और तमस से मुक्त निर्मान विद्वानों के उपदेश और (प्रशान) बुद्धि से सिद्ध, प्रमाण द्वारा सिद्ध किये, बुद्धि से स्वीकार किये ये दोनों मानसिक विकारों की अनुत्पत्ति में तथा उत्पन्न विकारों की शान्ति में कारण है।। ५३-५५।।

वर्जने योग्य मनुष्य-

पाप-वृत्त-वन्दःसत्त्वाः सृचकाः कल्लह-प्रियाः । मर्मोपहासिनो ल्व्धाः पर-वृद्धि-द्विषः शठाः ॥ ५६ ॥ परापवाद-स्तयश्चपला रिपु-सेविनः । निर्कृणास्त्यक्तधर्माणः परिवर्ज्या नरावमाः ॥ ५७ ॥

जिनकी वाणी और मन पापमय हों, जुगलखोर, झगड़ालू, कमजोरी या छिद्र को हुँद्रकर उस पर हंसनेवाले, लालची, जो वृसरी की उसति में देव भाव रखते हैं, दूसरों की निन्दा ही करना जिनका काम है, चंचल प्रकृति, अस्थिर मन, दुश्मन से मिले हुए, या काम कोघादि के वशीभृत, दयारहित, निर्देषी, धर्म से न हरने वाले, ऐसे नीच पुरुषों को छोड़ देना चाहिये। ।५६-५७।।

सेवन करने योग्य मनुष्य--

बुद्धि-विद्या-वयः-शील-धेर्य-स्मृति-समाधिभिः। वृद्धोपसेविनो वृद्धाः स्वभावज्ञा गत-ज्यथाः॥४८॥ - ---

सुसुखाः सर्वभूतानां प्रशान्ताः शंसित-त्रताः । सेव्याः सन्मार्ग-वक्तारः पुण्य-श्रवण-दर्शनाः ॥४९॥

जो बुद्धि, विद्या, आयु, शील, स्वभाव, धेर्यं साहस, समण्य शक्ति, (समाधि) मन का संयम आदि में अपने से बड़े हों, जो बुद्धों की सेवा करते हों, स्वभाव को जानने वाले, अनुनवी, जिनकों कि किसी प्रकार की चिन्ता नहीं, मुमुख-स्व प्राणियों के लिये प्रवन्तपृत्व, (प्रकारत) इन्द्रियों के विषयों से निर्द्यत, ब्रह्मचारी, सच्चे मार्थ का उपदेश करने वाले, लुप्य शब्दों को मुनाने वाले एवं पुण्य दर्शनशील, जिनका शब्द और दर्शन पत्रित्र करता है, इस प्रकार के आप्त पुरुषों का सेवन करना चाहिये, उनको गुरु मानना चाहिये, ये ज्ञान, विज्ञान धैर्या स्मृति आदि की शिक्षा देकर मानस साणी को नष्ट कर सकते हैं।

आहाराऽऽचारचेशमु सुकार्या प्रेत्य चेह च।
परं प्रयन्नमानिष्ठेद् युद्धिमान् हिनसेवने ॥ ६० ॥
न नक्तं दिध सुञ्जान न चाप्यमृत-सर्करम् ।
नामुद्गसूर्य नाक्षोत्रं नोष्णं नाऽऽमलकिना ॥ ६१ ॥
(अलक्ष्मी-दोप-युक्तत्वात्रकं तु दिध बिजतम् ।
इल्लेष्टालं स्यात्ससपिष्कं दिध मास्त-सुदनम् ॥ ६२ ॥
न च सन्धुक्षयेत्पित्तमाहारं च विपाचयेन् ।
शक्तरा-संयुनं द्यात्ष्णा-दाह-निवारणम् ॥ ६३ ॥
मुद्गसूपेन संयुक्तं द्याद्रकानिल्लापहम् ।
सुरासूपेन संयुक्तं द्याद्रकानिल्लापहम् ।
सुरसं चाल्पदोषं च क्षीद्रयुक्तं भवेद्धि ।
ख्यां पित्तास्त्रकृद्दोपान् धात्रीयुक्तं तु निर्हरेत् ॥ ६४ ॥
व्वरास्त्रिपत्त-वीसर्य-कुष्ठ-पाण्ड्वामय-भ्रमान् ।
प्रास्त्रुवात्कामकां चोषां विधि हित्वा द्धिप्रयः ) ॥ ६४ ॥

इहलोक और परलंक में मुख चाहने वाले बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिये कि हितकारी आहार, खान पान, आचार वर्चन और चेष्टा-कियाओं इन में विशेष रूप से यत्नवान् रहे।

रात्रि में दही नहीं खाना चाहिये, और रात के खिवाय अन्य समय में जब खाना हो तब भी धी या शकर के बिना, मूंग की दाल के बिना, शहद के बिना कि किये बिना, अथवा आंवले के बिना नहीं खाना चाहिये। जब खाना हो किये बिना, अथवा आंवले के बिना नहीं खाना चाहिये। जब खाना हो किये किये हों कि किये या गरम करके खाना चाहिये। रात इलेम्मा और स्वास्थ्य नष्ट हो जाते हैं और क्यरीर के दोष कुपित होते हैं। दही में भी मिलाने से दही कफकारक हो जाता है, परन्तु वायु का नाश करता है। शक्रिय युक्त दही 'पित' (जटराग्नि या पित्र को) नहीं बहुाता, परन्तु आहार मोजन को पचा देता है। इस लिये तृष्णा, प्यास और कलेजे की जल्म को मिटाता है। मूंग के साथ मिलाकर दही खाने से 'वातरक्ष' रोग में लाभ होता है। शहद के मिलाने से दही सुस्वाद और थोड़ा दोष वाला हो जाता है। दही को गरम करके खाने से रक्तपित्र जन्य विकार नष्ट होते हैं, आंवले के साथ खाने से भी रक्त पित्र रोग शान्त होता है। बहुत दही खाने वाला मनुष्य जो इस उपरोक्त विधि को छोड़ कर दही खाता है, उसको ज्वर, रक्तपित्र, वीसर्प, कुछ, पाण्डुरोग, भ्रम, और तोज कामला रोग हो जाते हैं।। ६०-६५॥

#### तत्र इस्रोक्ताः---

वेगा वेगसमुत्याश्च रोगास्तेषां च भेषजम्।
येषां वेगा विधार्याश्च यदर्थं यद्धिताहितम् ॥ ६६ ॥
उचिते चाहिते वर्ज्यं सेन्ये चातुन्तित क्रमः।
यथाप्रकृति चाऽऽहारो मलायनगदौषवम् ॥ ६० ॥
भविष्यतामनुत्पत्तौ रोगाणामौषधं च यत्।
वर्ज्याः सेन्याश्च पुरुषा धीमताऽऽदम-सुलार्थिना ॥ ६= ॥
विधिना दिध सेन्यं च येन यस्मात्तदित्रज्ञः।
न वेगान्धारणेऽध्याये सर्वमेषाबदन्युनिः॥ ६६ ॥

मनुष्यों में उत्पन्न होने वाले स्वाभाषिक वेग, वेगों को घारण करना चाहिये, जिल के लिये जो लाभकारी है, उचित एवं अहितकारी, छोड़ने योग्य और सेवनीव कम महत्त के अनुसार आहार, मलखान मल की बृद्धि, खय, औषण, भविष्य में न होने वाले रोगों की औषण, सुख चाहने वाले बुद्धिमान् मनुष्य को जिन पुक्षों को छोड़ना या जिनका सेवन करना उचित है, और दही को सेवन करने की विधि यह सब आनेय मुनि ने 'न वेगान्धारणीय' बामक अध्याय में सम्पूर्ण रूप से उपदेश किया है।। ६६-६६।।

इत्यन्तिवेशकाते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने स्वस्थवृत्तचतुरके क्रिस् 'न वेगान्वारणीयो' नाम सप्तमोऽध्यायः ॥ ७ ॥ अस्य स्कीर



#### अष्टमोऽध्यायः ।

### अथात इन्द्रियोपक्रमणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

आहार एवं 'स्वस्थ-चतुष्क' कहने के अनन्तर 'इन्द्रियोपकमणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करते हैं जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था।। १-२।।

इह खळु पञ्चेन्द्रियाणि पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि पञ्चेन्द्रियाधिष्ठानानि पञ्चेन्द्रियार्थाः पञ्चेन्द्रियनुद्धयो भवन्तीत्युक्तमिन्द्रियाधिकारे ॥ ३ ॥

इस आयुर्जेद के प्रकरण में भीच इन्द्रियों हैं। भीच ही इन्द्रियों के आह्य द्रव्य हैं। भीच ही इन्द्रियों के अधिष्ठान हैं। भीच ही इन्द्रियों के अर्थ, पाँच प्रकार की इन्द्रियों का ज्ञान है ऐसा पूर्वाचार्यों ने इन्द्रियों के विषय में कहा है।।

अतीन्द्रियं पुनर्मनः सत्त्वसञ्ज्ञकं चेत इत्याहुरेके, तदर्थात्मसंपत्त-दायत्त्रचेष्टं चेष्टाप्रत्ययभूतमिन्द्रियाणाम् ॥ ४ ॥

'मन' अतीन्द्रिय अयात् इन्द्रियों में सूक्ष्मतम है वह इसी मन को 'सत्तव' कहते हैं। इसी मन को कितने 'चित्त' इस नाम से कहते हैं। वह मन अपने विषय और अत्मा इन की श्रेष्ठता के अधीन व्यापार वाला है और इन्द्रियों की चेष्टाओं का कारण है। एवं इन्द्रियों की चेष्टाओं, व्यापार वा प्रतीति का कारण मन ही है॥ ४॥

स्वार्थे न्द्रियार्थ-संकल्प-व्यभिचरणाचानेकमेकस्मिन् पुरुषे सत्त्वम्, रजस्तमः सत्त्व-गुण-योगाषः, न चानेकत्वम्, नद्येकं झेककाळमनेकेषु प्रवर्तते, तस्मान्नेक-काळा सर्वे न्द्रिय-प्रवृत्तिः ॥ १॥

बास्तव में 'मन' एक ही है, परन्तु इन्द्रियों के अपने २ द्रव्य में विषय के संकल्पों के बदलते रहने से एक पुरुष में अनेक मन एवं मन के सत्त्व गुण होने पर, सख्त, राजस्, तामस् इन गुणों के न्यूनाधिक होने से अनेक मन एकही मनुष्य में प्रतीत होते हैं। बास्तव में मन एक ही है अनेक नहीं है। क्योंकि एक ही समय में एक मन अनेक इन्द्रियों में प्रवृत्त नहीं हो सकता इसिक्रिये एक ही समय में सब इन्द्रियों की प्रवृत्तियों खेटा नहीं होती॥ ५॥

क्षिक्ष्यपुणं चामीक्ष्णं पुरुषमतुर्वतेते सत्त्वम् , तत्सस्वमेत्रोपदिसन्ति क्षिक्ष्यम् ।। ६ ॥

ि जिस गुण ( सत्व, रजस् या तमस् ) वाळा सन श्वार बार अनु-

सरण करता है, मन को उसी ही गुणवाला मुनि लोग कहते हैं। क्योंकि जिस गुण की अधिकता होगी उसी गुण वाला मन होगा ॥ ६ ॥

मनः-पुरःसराणीन्द्रियाण्यर्थ-ब्रहण-समर्थानि भवन्ति ॥ ७ ॥ इन्द्रियां मन को साथ में लेकर ही विषय के ब्रहण करने में समर्थ होती हैं । बिसा मन के इन्द्रियां विषय को ब्रहण नहीं कर सकतीं ॥ ७ ॥

तत्र चक्षः धोत्रं द्राणं रसनं स्परीतमिति पठचेन्द्रियाणि ॥ ८ ॥ पञ्जेन्द्रियद्रक्याणि—स्वं वायुर्ज्योतिरापो भृषति ॥ ६ ॥ पठचेन्द्रियाधिष्ठानानि अक्षिणी कर्णो तासिके जिह्ना त्वक् चेति । १० ॥ पठचेन्द्रियार्थाः—शब्द स्परी-स्व-सम्माननाः॥ ११ ॥

आंग्र, श्रोत्र, नासिका, जिहा और त्वचा ये पांच इन्द्रियाँ हैं। पांच इन्द्रियों के पांच माछ व्दार्थ हैं, पथा आकाश, वायु अन्न, जल आर पृथिवी। इन्द्रियों के पांच श्रविष्टान हैं, तथा चत्तु गोलक दो. दोगी बाह्य कान, जीमं, दोनो नासिकार्ये और त्वचा। इन्द्रियों के पांच विषय हैं:—दाब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध। इन्द्रिय-शन भी पांच प्रकार का हैं: —चत्तुशांन, श्रोत्र-ज्ञान, गन्ध-ज्ञान, रस ज्ञान और स्पर्ध ज्ञान ॥ द-११॥

पञ्जेन्द्रियञ्ज्जयश्रञ्जेद्धःचादिकाः, ताः पुनरिन्द्रियेन्द्रियार्थसत्त्वा-स्मसंनिकपेजाः क्षणिका निरुचयास्मिकाश्चः इस्येतस्यञ्जवक्चकम् ॥१२॥

ये पाँचो इन्द्रियों के विषय, मन और आत्मा इनका एक साथ संयोग होने से उत्पन्न होते हैं। यह और ही क्षणिक निश्चयात्मक (स्थायो ज्ञान ) है। इस प्रकार से ये पांच-पांच पदार्थों के मनृह होते हैं॥ १२॥

मनो मनोऽथीं बुद्धिरात्मा चेत्यध्यात्म-द्रव्य-गुण-संयदःशुभाश्यम-प्रवृ-चिनिवृत्ति हेतुरुच, द्रव्याश्रितं च कर्म, यदुच्यतं क्रियेति ॥ १३ ॥

मन, मन के अर्थ (बिपय), बुद्धि और आत्मा यह अध्यात्म द्रव्यों का और गुणों का संग्रह है। तथा जो कर्म द्रव्य में आश्रित है उसे किया कहते हैं। 'शुभ दोनों लोकों में कल्याणकारी, अशुभ (लाकों में निन्दित), प्रवृत्ति, निवृत्ति ये कारण हैं।।१३॥

तत्रानुमानगम्यानां पञ्च-महाभृत-विकार समुदायात्मकानामपि स-तामिन्द्रियाणां तेजस्वश्चषि, खं श्रात्रे, घाणे क्षितिः, आपोरसने, स्पर्शनेऽ-निळो विरोपेणोपदिस्यते ॥ १४ ॥

अनुमान द्वारा जानने योग्य इन्द्रियां पंचमहाभूतों के विकार के सम्मार् उत्पन्न हुई हैं तो मी, तेज आंखों में, आकाध ओओं में, पृथिबी हुए भू और जल रखना में और वायु त्वचा में विशेष रूप से रहते हैं ॥ १४ नो में तत्र यद्यदात्मकमिन्द्रियं विशेषात्तत्त्वात्मकमेवार्थमनुधावति, तत्स्वभावाद्विभुत्वाच ॥ १५ ॥

इनमें जो जो इन्द्रियाँ, जिस जिस एत से बनो हैं वे विशेष रूप से उसी उसी (भूत) से बने अर्थ ( विषय ) के बहुण करती हैं। ये अर्थने समान स्वभाव वाली होने से तमान जातिवादी विषय को अर्थ करने में समर्थ होने में प्रधान भूतास्मक विषय को ही अहुण करना है। यथा आंख तैजस है, इसिंख्ये वह तेज की आर दोहती है, कान अल्यास्त्र जन्म है इशिंख्ये शब्द की ओर दोहती है। हमर्थ या स्वयं को लोग की अर्थ है हमर्ख्य या स्वयं होते हैं की अर्थ हो हम्म अर्थ हम्म हम्म स्वयं वा स्वयं स्वयं वा स्वयं स्य

यद्यीतियोगायोगर्नस्यायामाल्यमनस्यभिन्द्रयं विकृतिमापद्यमानं यथास्यं सुद्धयुपपातायः संपद्यतं, समयोगात्सुनः अकृतिमापद्यमानं यथास्यं सुद्धिमाप्याययति ॥ १० ॥

इनमें मन के साथ इन्द्रिय को तियत में अतियोग, अयोग, या मिथ्यायांत होने से 'विकृति' अथात् रोग उत्पन्न हाकर अयने अपने जान के नाश के लिये उद्यत हो जाता हैं। रामयोग से इन्द्रिय स्वमाय में रहकर अपने अपने जान की हृद्धि करती हैं। समान अयान् उत्यत योग से हृद्धि होतो है॥ १६॥

मनसस्तु चिन्न्यमथः, वज्रभनन्तो गुद्धेश्च व एव समानाति हीन-मिष्यायोगाः प्रकृति-विकृता-हेतयो भवन्ति ॥ १० त

मन का विषय चिन्हार करना है ( नृत्य, तुःव. प्रयस्त आदि विन्हानीय होने से मन के विषय हैं )। इसाविये मन आर बुद्धि का समान योग स्वस्थता कारण है और मन एवं वृद्धिका अतियोग या हीनयोग अथवा मिथ्यायोग विक्कृति अर्थात् 'विकार' या रोग का कारण है ॥ १७ ॥

तत्रेन्द्रियाणां समनस्तानामनुष्ततानामनुष्तापाय प्रकृतिभावे प्रय-तितव्यमेनिहेतुभिः। तद्यथा—सात्म्येन्द्रियार्थसंयोगेन, बुद्धया सम्यग-वेक्ष्यावेक्ष्य कमणां सम्यक्प्रतिपादनेन, देशकालात्मगुणावेषरीतोषसेव-नेन चेति । तस्मादात्महितं चिकीषेता सर्वेण सर्वं सर्वदा स्मृतिमास्याय सद्वृत्तमनुष्ठेयम् । तद्धयनुष्ठितं युगपत्संपादयत्यश्रद्वयमारोग्यभिन्द्र-यविजयं चेति ॥ १८ ॥

इसिलिये अपनी प्रकृति में रियत मन सिहत इन्द्रियों को स्वस्य तथा अपने रुवेषूँ रखने के लिये, विकृति से बचाने के लिये निम्न कारणों द्वारा प्रयत्न । उचित अनुकूल रूप से इन्द्रिय और विषय के संयोग न अति, न हीन और न सिध्यासंयोग से, एवं बुद्धि द्वारा भर्छी प्रकार देखकर कर्मों को उचित रूप में करने से और देश, काल, आत्मा के गुण के अविपरीत, हितकारी वस्तुओं के सेवन करने से इन्द्रियां उपतप्त न होकर प्रकृति अवस्था में रहती हैं। इसिल्ये अपना या अपने शरीर का और आत्मा का कल्याण चाहने वाले कब पुरुषों को सदा स्मरण रखकर सद्वृत्त का (पांचों इन्द्रियां को मन के साथ संयुक्त करके) मन, वचन और कर्म से पालन करना चाहिये।

इस सद्वृत्त के पालन करने से आरोग्यता एवं 'इन्द्रियविजय' दोनों कार्य एक साथ ही सिद्ध हो जाते हैं ॥ १८ ॥

तत्सद्वृत्तमस्त्रिलेगेपदेक्ष्यामः । तद्यथा—देव-गोः ब्राह्मण-गुरु-वृद्ध-सिद्धाचार्यानचेयेत्, अग्निमुपाचरेत् , ओषधीः प्रशस्ता धारयेत् , द्वौ कालानुपस्प्रशेत् , मलायनेष्वभीक्ष्णं पादयोधा वैमल्यमादध्यात् . त्रिः पक्षस्य केश-रुमश्र-लोम-नस्तान् संहारयेत् , नित्यमनुपहतवासाः सुमनाः सुगन्धिः स्यात् ॥ १९ ॥

इस सद्वृत्त को सम्पूर्ण रूप में कहते हैं—देवता, गी, ब्राह्मण, गुरू (माता पिता अभ्यागत अतिथि) वृद्ध (विद्यावृद्ध, धनवृद्ध, आयुवृद्ध, शीर्यवृद्ध,) तिद्ध (तापस, भिद्धुक), आचार्य (उपनयन संस्कार करने वान गृरू), हनकी पूजा सेवा करनी चाहिये। अग्निहोत्र प्रातःसायं दोनों समय करना चाहिये, अग्निन्दत, (दार्थों को नष्ट करने वाली ओषियां) वनस्पतियां, धारण करनी चाहिये। दोनों समय प्रातःसायं स्नान करना चाहिये। मल के स्थानों को बार वार एवं पांव को सदा प्रातःसायं स्कल । बाल, दाई।, मूंछ नाखून, कक्ष के एवं गुद्ध स्थानों के बालों को पन्द्रह दिन में तीन बार, पांच पांच दिन के पांछे कटवाना चाहिये। नित्य प्रति शुद्ध वस्त्र धारण करे।। १६ ॥

साधुवेशः प्रसाधितकेशो मूर्ध-श्रोत्र घ्राण-पाद-तैळ-नित्यो धूमपः, पूर्वाभिमाषी, सुमुद्धः, दुर्गेष्वप्रयुपपत्ता, होता, यष्टा, दाता, चतुष्प-थानां नमस्कत्तां, बळीनामुपहर्ता, अतिथीनां पूत्रकः, पितृष्ट्यः पिण्डदः, काळे हित-मित मधुरार्थवादी, वश्याता, धर्मात्मा, हेतावीधुः, पळे नेषुः, ति-श्चित्र-तिस्तिकः, धीमान्, हीमान्, महात्साही, दक्षः, क्षमावान्, धार्मिकः आस्तिकोः, विनय-बुद्ध-विद्याऽभिजन-वयोधुद्ध-सिद्धाचार्याणामुपासिता, छत्री, दण्डी, मौळी, सोपानत्कः, युगमात्रहाग्वचरेत् मङ्गळाचार्काः क्षेत्र विद्यान्तिकर-भस्म-कपाळ-स्तान-विद्या-ध्याप्तिकर-धर्मक्रीः और परिहर्ताः प्राक्ष अभाद ज्यायामवर्जी च स्थानः सर्वप्राणिषः क्षेत्र परिहर्ताः प्राक्ष अभाद ज्यायामवर्जी च स्थानः सर्वप्राणिष्ट क्षेत्र परिहर्ताः प्राक्ष अभाद ज्यायामवर्जी च स्थानः सर्वप्राणिष्ट क्षेत्र स्थानः सर्वेष्ठाः स्थाने स्थान

स्वात् , कुद्धानामनुनेता, भीतानामाश्वासयिता, दीनानामध्युपपत्ता, सत्वसन्यः, सामप्रघानः, पर-पुरुष-वत्तन-सिंहष्णुः, अमर्षघ्नः, प्रशम-गुणदर्शी, राग-द्वेष-देतूनां हन्ता च ॥ २०॥

उत्तमवेश धारण करे, शिर के बाल संवार कर कंबी कर रक्खे, शिर, कान त्वचा पर तैल का मर्दन करे, नित्य प्रति प्रायोगिक धूमगान करे, घर आये हुए का या मिलने पर पहिले कुशल क्षेम पूछे, सुमुख, सुन्दर, प्रसन चेहरे वाला कठिन अवसरों पर भी सोचकर काम करने वाला. होम करने वाला. यज्ञ-देवयज्ञ, पित्रयज्ञ, ब्रह्मयज्ञ, वैश्वदेव यज्ञ और तृयज्ञ करने वाला, दान देनेवाला, चौराहों को नमस्कार करने वाला, देवता के लिये उपहार मेंट देने बाला, अम्यागतों की पूजा करने वाला, पिता पितामह आदि को श्रद्धापूर्वक अन वस्त्र देने वाला हो, समय पर हित परिमित और मधुर अर्थ से युक्त वाणी बोले। जितेन्द्रिय संयमी, धर्मात्मा हो, दुसरे की उन्नति को देखकर उन्नति करने में ईपा भाव रखे कि में भी ऐसा करूँ जिस से मेरी भी उन्नति हो. परन्त फल में ईर्षा न करे। चिन्ता रहित न डरने वाला, साइसी आहार और व्यवहार को छोड़कर अन्यत्र लजाशील, महत्त्वाकांक्षी, उत्साही, कामीं में निपुण, प्राणियों पर क्षमा करनेवाला. अपकारी को भी खमा देने वाला धर्म में चित्त रखने वाला, आस्तिक ( वेदादि सत् शास्त्रों को मानने वाला ), विनय बुद्धि, विद्या, अभिजन (पवित्र कुलोत्मिस से), और आयु में जो बड़े हों, सिद्ध, तप से जो बड़े हों ऐसे तपस्वी. और आचार्य ( सावित्री का उपदेश देने वाले गुर ) इनकी सेवा करे। छत्र और दण्ड धारण करे, व्यर्थ या अकाल में न बोले. जुता पहिने, अपने चारों ओर कुछ दूर ( चार हाथ ) तक देखता हुआ चले। मंगलजनक कियाशील रहे, कुचेले ( मैले वस्त्र ), हाइ-मांत, कांटे युक्त, अमेध्य अपवित्र ( इमशान आदि, ) बाल, धान्यों के तुष, रोड़े-कंकड़ आदि, राख, धड़े आदि के ठीकरे, नहाने के स्थान, पूजा स्थान, इन स्थानों को छोड़ने वाला हो। अम से पूर्वे ही आधी (शक्ति से) व्यायाम को छोड़ दे, सब प्राणियों में बन्धुभाव भात भाव रखने वाला, कोषी पुरुषों को मनालेने वाला, डरे हुए पुरुषों के लिये आश्वासन (सांत्वना), देने वाला, दीनों ग्रीबों के लिये उपकार करने वाला, सत्य प्रतिज्ञा वाला, शान्ति को मुख्य गिनने वाला, भिक्किक कठोर बचनों को सहन करने बाला, अकोधी, कोधियों को शान्त

शान्तिमान् , लड़ाईझगड़े के कारणों को नष्ट करने वाला हो॥२०॥ पात्, नान्यस्वमाद्यात्, नान्यक्षियमभित्वपेकान्यश्रियम्,

न वैरं रोचयेत् , न कुर्यात्पापम् , न पापेऽपि पापी स्यात् , नान्यदोषान ब्यात , नान्यरहस्यमागमयेन , नाधार्मिकेन नरेन्द्रहिष्टः सहाऽऽसीत, नोन्मर्त्तर्न पतितर्न भ्रुणहन्त्रभिने श्चद्रेने दुष्टेः, न दुष्टयानान्यारोहेत् , न जानुसमं कठिनमासनमध्यासीत, नानास्तीणेमनुपहितमविशालमसमं वा शयनं प्रपद्यतः, न गिरि-विपन-मस्तवेष्वतुचरेत् , न द्रममारो-हेत् , न जल्लेश्रवेगमवगाहेत , कुलच्छायां नोपासीत, नाम्युत्पातमभि-तश्चरेत्, नाचिईसेत्, न शब्दवन्तं साहतं मुञ्चेत्, नासंवृतमुखो जुम्भा क्षवश्चं हास्यं वा प्रवर्तयेत्, न नानिका कुर्णायात्, न दन्तान् विषट्टयेत्, न नखान् वार्वत्, नात्थान्यभिहन्यात्, ने भूमि विलिखेत्, न छिन्दाच्यम्, न लाएं मृद्गीयात्, न विगुणमङ्गेश्चेष्टेत, ज्योतींच्यरिनममेध्यमशस्त्रञ्च नामिर्वाक्षेत , न हुङ्कर्याच्छवम् , न चेत्य-ध्वज-गृरु-पृष्याशस्त-च्छाय।माक्रामेत् , न क्षपास्वनर-सदन-चेत्य-चत्वर-चतुष्पयोपवन-रमशानाघावनान्यासेवत, नैकः शन्यगृहं न चाटवीमनु-प्रविशेत्, न पापवृत्तान् छी-दिन्न भृत्यान् भजेत, नीत्तमैविरुव्येत, नाव-रानुपासीत, न जिल्लां राचयेत्, नानार्यनाश्रयेत्, न भयमुत्राद्येत्, न साहसातिस्वप्त-प्रजागर-स्तान-पानाझनान्यालेवेतः नार्ध्वजानुश्चिरं तिष्ठेत्, न व्याकानुपसर्पेन्न इंच्ट्रिणा न विभाणियाः, पुरावातातपावस्या-यातिप्रवातान् ज्ञात्, किंह नाऽऽरमेः, नानुन्यताऽग्रिमुपासीत, नोच्छिष्टो नाधःकृत्वा प्रतापयेत् , नाविगःकिः । पाप्यु विद्ना न नर्ग डपरप्रशेत्, न स्तानशाध्या स्टराङ्कताङ्गर्, व वेशायीण्यनिद्दन्यात्, नोपस्पृहयं त एव वार्स्सः विभ्रवात् , नास्पृङ्गा स्टाध्य-पूष्य-मञ्जळ-सुमः -सोऽभिनिष्कामेत्,न पृत्य-मङ्गलान्यपत्तव्यं गच्छत्,नेतराण्यनुदक्षिणम्॥

शृठ न योले, दूसरे के पन को न लेवे, दूतरे की श्री को न चाहे, दूसरे की सम्पत्ति की चाहना न करे, वेर न करे, पाप न करे, पाप में मन न लगाये अथवा पापी पुरुप पर भी पाप न करे, दूसरों के दोगों को न कहे, दूसरों की गुप्त बातों को न जाने अथार्मिक, एवं राजा ने हेप करने वाले (राजशतुओं) के साथ न वैठे, पागल, पतित, नीच कर्म करने वाले, चाण्डाल आदि, अूण-धाती ( गर्भपात करने वाले ) सुद्ध, ( छोटे पुरुप ) दुष्ट ( चोर डाक् आदि ) के साथ न वैठे । दुष्टयान ( अनम्यस्त घोड़े आदि ) पर न वेठे, सुटने कर ( उत्कट आसन से ) भी देर तक न वैठे, बिना नीचे विछाये, हुई और हाने सक्से बिना, संकुचित स्थान पर, कची नीची जगह पर न सोटे हुई

=

ऊंचे नीचे प्रदेशों में या चोटियों पर न घूमे फिरे, बुध पर न चढ़े, पानी के तेज प्रवाह में स्नान न करे । नदी के किनारे खड़े वृक्ष की छाया में नहीं बेठे. अग्निकी लपट के चारों ओर न फिरे। ऊंचे से (जार से ) न हंसे। शब्द के साय अघोवायु, ( अपान वायु ) न छोड़े, मुख का बिना ढांपे जम्भाई. छींक अथवा हास्य हंसी न करे, नाक को न क़रेदे, दांतों को न किटकिटाये। नखीं को न रगड़े, अश्यियों को न बजाये, मूमि को न कुरेदे, भूमि पर न लिखे, तिनके न ताड़े, मिट्टी के ढेले को न फोड़े, अंगों को व्यर्थ में टेढा मेढा न करे, न हिलाये। ज्योति ( तैजस पदार्थ ) सूर्य्य, अग्नि, तीब्राग्नि, अपवित्र चिता आदि निन्दित वस्तुओं को न देखे। शव को देखकर हंकार न छोड़े, चेत्य ( गांव के देवता ) ध्वजा, पताका, गुरु माता पिता, आचार्य, पूज्य आदरणीय, प्रशस्त कल्याणकारी वस्तुओं की छाया को न लांधे. रात्रि में देवालय, मन्दिर, चैख ( ग्राम्य देवता ) एह, आगन, चौराहा, बाग्, इमशान, ( वध स्थान ) में न रहे । अकेला एकान्त रह में, शुन्य घर में या जंगल में प्रवेश न करे । पाप-बरित वाले स्त्री. मित्र अथवा नौकर का साथ न दे, अपने से श्रेष्टों के साथ विरोध न करे, अपने से नीच हीन की सेवान करे। कुटिल की चाहना न करे. अनार्य दृष्ट का आश्रय न ले. किसा के लिये भय उत्पन्न न करे. अतिसाहस अति सीना, बहुत जागना, बहुत स्नान, बहुत पीना, बहुत खाना नहीं करे। धुटने उठा कर देर तक न बैठे। सांप, दाढ वाले सिंह आदि, सींग वाले भैंस बैल आदि जन्तुओं के पास न जाये। सामने की वायु, घूप, ओस, तेज वायु को छोड़ दे। झगड़ा आरम्भ न करे। विना सावधानी के अग्नि की उपासना पूजा न करे. जुठे भाजन को पुनः आग पर गरम न करे ( जूठा भोजन आग में नहीं डालना चाहिये )। थकान मिटे विना, मुख और सिर को जल से गीला किये बिना, वा नंगा होकर स्नान न करे। नहाने की धोती (कटि वस्त्र से) से शिर का स्पर्धन करे. बालों के अग्रभागों को ताडन न करे: स्नान करके जिन कपड़ों से स्नान किया है, उन्हीं को निचोड़कर फिर धारण नहीं करे । रतन. मणि आदि, पूज्य भगवान आदि का नाम, मंगल कल्याणकारी वस्तुएं फुल आदि को बिना स्पर्श किये घर से बाहर न निकले। पुरुष एवं मंगलकारी वस्तओं के वाम पार्श्व से न जाये, अपूज्य, अमंगल वस्तुओं के दक्षिण पार्श्व से न जाये ।। २१ ॥

रतपाणिर्नास्नातो नोपहतवासा नाजपित्वा नाहुत्वा देवतास्यो भिरास्य पितस्यो नादत्वा गुरुस्यो नातिथिभ्यो नोपाश्रितेभ्यो नापुण्य- गन्धो नामाछी नाप्रक्षालितपाणिपादवदनो नाशुद्धमुखो नोदङ्मुखो न विमना नाभक्ताशिष्टाशुचि-ख्रधित-परिचरो नापात्रीष्वमध्यासु नादेश नाकाले नाकीणें नादक्वाऽप्रमग्नये नाप्रोक्षितं प्रोक्षणोदकैनं मन्त्रेरत-भिमन्त्रितं न कुत्सयन् न कुत्सितं न प्रतिकूलोपहितमन्त्रमाददीत, न पर्युषितमन्त्रत्र मांस-हरित-सुष्क-शाक-फल्ल-मक्ष्येभ्यः। नाशेषमुक्स्याद्-न्यत्र दधि-मधु-लवण-सक्तु-सर्पिभ्यः। न नक्तं दिध मुख्तीत, न सक्तं-कानश्रीयात्, न निशि न मुक्त्वा न बहून् न द्विनोदकान्तरितान् न छिक्वा द्विजैभक्षयेत्।। २२॥

इन अवस्थाओं में भोजन न करे-रत्न को हाथ में छिये बिना, स्मान किये विना, वस्त्र पहिने बिना, गायत्री जप किये विना, हवन किये बिना, देव-ताओं के लिये दिये बिना, पिता माता को खिलाये बिना, आचार्य एवं बड़ परुषों को, अतिथियों को, आश्रितों को खिलाये बिना, अश्भ गन्धवाला, पुष्पमाला धारण किये बिना, हाथ पांव मुख धोये बिना, मिछन मुख से. उत्तर दिशा की ओर मुख करके, अन्य मन से, विना भक्ति के दिया, ठीक प्रकार से या पवित्रता से न दिया, भूखे के हाथ से परसा, बिना पात्रों के मैंले पात्रों में, अदेश में, (मैले वा अनुचित स्थान पर) कुसमय में, संकुचित स्थान में, अग्नि का दिये बिना ( वैश्वदेव यहा किये बिना ), प्रोक्षणोदक से विधिपूर्वक प्रोधित किये बिना, ( वेदमन्त्रों से अभिमन्त्रित किये बिना ) निन्दा करते हुए, निन्दित और प्रतिकृत अन को अपने मन के विरुद्ध मनुष्यों के पास में भोजन नहीं करना चाहिये। पर्शुषित जिसे एक रात बीत गई है ऐसे बासी भोजन की नहीं खाना चाहिये। मांस, इरड़, सूखे हुए शाक, फल इनको बासी अयात् एक रात बीतने पर भी खा सकते हैं। सम्पूर्ण न खावे, पात्र में थोड़ा छोड़ देना चाहिये। परन्तु दही, शहद, लवण, सत्त् और घी इनको सम्पूर्ण खा छेना चाहिये, पवित्र होने से इन को झुठा न छोड़े। रात में दही नहीं खाये, अकेले समुओं को न खाये अर्थात् केवल समू न खाये। रात में समू न खाये, भोजन खाकर सत् न खाये, बहुत अधिक मात्रा में सत् न खाये, एक दिन में दो बार सत् न खाये, पानी में भीगे हुए सत्त्या जो का सत् बनाकर नहीं खाना चाहिये। दाँतों से काटकर न खाये॥ २२॥

नानृजुः श्चयात्राचान शयीत। न वेगितोऽन्यकार्यः स्थात्। न बाष्य-नि-सहिल्सोमार्क-द्विज-गुरु-प्रतिम्रस्यं निष्ठीविका-वात-वर्षो-गः स्रजेत्, न पन्थानमयमृत्रयेत्, नजनवित नात्रकाले। जप अस्टि-मङ्गरू-कियासु श्रेष्मसिङ्घाणकं सुल्वेत् ॥ २३ ॥ विता शुके खींक न है. न खाये, न सोये। मह-मूच आदि के वे। उपस्थित होने पर दूंचरा काम न करे, पहला वेग का निराकरण करे। वायु, अग्नि, जह, चन्द्रमा, सूर्य, ब्राह्मण, गुरु, पिता, माता, इनकी अंर मुख करके न थुके, न अपान वायु और मह, मूच का त्याग करे। रास्ते में, मनुष्यों के बैठने के त्यान में, भोजन के समय मूच त्याग न करे। जप, हवन, पठन, बहि, पवित्र क्रियाओं के स्थान पर नाक का मह (सिंघाणक) नहीं पैंके ॥ २३॥

न स्वियमवजानीत, नातिविश्वम्भदेश गुद्धमनुशावयेन्नाधिकुर्याम् । त रजस्वली नाऽऽतुरा नामेध्यां नाशस्तां नानिष्टरूपाचारोपचारां नाद्क्षां नादक्षिणां नाकामां नान्यकामां नान्यस्त्रियं नान्ययोनि नायोनी न चेत्य-चत्वर-चतुष्पथोपवन-इमझान-धानन-सलिलीपधि-द्विज-गुरु-सुरालयेषु न सन्ध्ययोनीतिथिषु नाशुचिनाजग्यभेषनां नाशणीतसंकल्यो नानुपस्थित-प्रदर्षा नाशुक्तवान् नात्यशितो न विषयस्यो न मूत्रोच्चारपीडितो न श्रम-व्यायामोपवास-क्लमाभिह्तो नारहसि व्यवायं गच्छेत् ॥ २४ ॥

स्त्री का तिरस्कार न करें । स्त्री का अधिक विश्वास न करें । स्त्री को गुप्त वात न कहें । स्त्री को अधिकारी न करें, अधिकार न देवे । रजस्वला, रोगिणी, अपिवत, चण्डाल आदि, कुछ आदि निन्दित रोग से पीड़ित, इन्छित रूप आचार-उपचार से रहित, अचतुर, जो स्वयं नहीं चाहती हो, दूसरे पुरुष को चाहने वाली, परस्त्री, असमानजातीय, कामनारहित इन स्त्रियों के साथ, वा यानि को छोड़कर अन्यत्र गुदा या गुल में, मैशुन नहीं करना चाहिये । चैत्य (देवता का मन्दिर), चौराहा, आंगन, उपवन, बाग, इमग्रान, वध्य-भूमि में, पानी, ओपिं , बाहाण, गुरु, माता-पिता और मन्दिर के पास, प्रातः साथ दोनों सन्ध्याकालों में, अति अधिक मात्रा में, निषद्ध तिथियों में (पूर्णमा, अष्टमी, चतुर्देशी, संक्रान्ति, श्राद्ध दिनों में, अमावस्था में, प्रतिपदा में), अपवित्रित अवस्था में, वाजीकरण औषध लाये बिना, मन में मैशुनेच्छा किये विना, शिक्ष में उरोजना हुए बिना, साथे बिना, सालो पेट, अधिक खाये, पेट भर के और विषय स्थान पर स्थित होकर, मूत्र बेग से पीड़ित, खुले अनावृत स्थान में सी के साथ मैशुन न करें ॥ २४ ॥

नःसतो न गुरून् परिवदेत् , नाशुचिरमिचार-कर्म-चैत्य-पूज्य-पूजा-ध्वयनमभिनिक्षेयेत ॥ २४ ॥

ि अस्त्रज्ञन या गुष्ठकाने की 'निस्दा' न करें । अपनित्र अवस्था में अभिचार वृद्धिश का प्रमोग, स्पेनादि उपबार ) कर्म, बैत्य पृषा, एवं हेक्सा, ्या, अध्ययन, पठन आदि नहीं करें ॥ २५ ॥ न विद्युत्स्वनार्तवीषु नाभ्युदितासु दिश्च नाग्निसंच्छवे न भूमिकम्पे न महोत्सवे नोल्कापाते न महाप्रहोपगमने न नष्टचन्द्रायां तिथौ न सन्ध्ययोनीसुखाद् गुरोनोवपतिर्वं नातिमात्रं तान्तं न विश्वरं नानवस्थि-तपदं नातिनुतं न विङंग्वितं नातिक्छीयं नात्युच्चैर्नातिनीचैः स्वरे-रध्ययनमभ्यसेत्॥ २६॥

निम्न अवस्थाओं में अध्ययन-पठन नहीं करना चाहिये—ऋतु के बिना विजली चमकने पर, दिशाओं के जलने पर, प्राम नगर आदि में आग लगने पर, मुकम्प आने पर, विवाहादि बड़े उत्सवों में, विजयादशमी, दीपमालिका होले आदि में, उल्कापात होने पर, चन्द्रमहण, या सूर्यप्रहण होने पर, कृष्णपक्ष की चतुर्दशी, अमावस्या और प्रतिपदा को जिन तिथियों में चन्द्रमा नहीं दीखता, सन्ध्या कालों में, गुरुके मुख से विना पढ़े, अक्षर का छोड़ते हुए, खाते हुए, अधिक मात्रा में, रुख स्वर से, स्वर के विना, पदों की व्यवस्था के विना, विराम आदि चिह्नों का ध्यान न रखकर, रुक रुक कर, अति निर्धल (बलहीन), बहुत ऊँची आवाज से बहुत जार से, बहुत धीमो आवाज से मी नहीं पढ़ान चाहिये॥ २६॥

नातिसमयं जहात्। न निवमं भिन्धात्। न नक्तं नादेशे चरेत।
न सन्ध्यास्वभ्यवद्दाराध्ययन-स्त्री-भ्वप्त-सेवी स्यात्। न वाल-बृद्ध-लुड्धमूर्ज्-क्रिष्ट-क्रीवैः सर् सल्यं कुर्यात्। न मध-धृत-वश्या-प्रसङ्ग-र्हाचः
स्यात्, नगुद्धं विद्युणयात्। न किन्नद्वत्वानीयात्। नाहमानी स्यानादक्षो
नादक्षिणं नासूयकः। न न्नाधणान् परिवदेत्। न गर्वा दण्डसुयच्छेत्,
न बृद्धान् न गुरून् न गणान् न नृपान् वाऽधिक्षिपेत्। न चातिम्यात्।
न बान्धवातुरक्तन्र-लृद्धितीयगुद्धानान् बद्धिः कुर्यात्॥ २०॥

समय को न खोये। नियम का उल्लंबन न करे। रात्रि में न घूमे। जंगल आदि बीयावान स्थानों में न घूमे। सन्ध्या समयों में भोजन, अध्ययन, मैधुन, जींद नहीं करनी चाहिये। बालक, इ.स., लालची, मूर्ल, कुछ रोगी, नपुंचक अनुस्ताही अल्पस्य के साथ मित्रता न करे। मद्य शराब, खुआ, बेश्या इनमें मन नहीं लगाये। गुप्त रहस्य का न कहे। किसी का भी अपमान न करे। आहंकार या घमण्ड न करे। कार्यों में मृद्ध न रहे। गुणों में दोषों को न देखे। निन्दक, खुगळ्लोर न बने। बाह्मणों की निन्दा न करे। गाय के प्रति हण्य उठाये। जो अपने अनुकूल हो उनकी निन्दा न करे। गुरु, कीर आचार्य, समा, बयोहुद, जनसमूह, समाज और राजा की हिंदू, जी

माई बन्धु आदि, अनुरक्त, स्नेहो, मित्र आदि, आपित्त में सहायक इनको कमी बाहर न निकाले, कष्ट न दे ॥ २७ ॥

नाधीरो नात्युच्छितसत्त्वः स्यात् । नाधृतभृत्यो, नाविष्ठव्यस्वजनो, नैकः सुखी, न दुःखशीछाचारोपचारो, नसर्वविष्रममी, न सर्वाभिशृङ्को, न सर्वकाछिवचारो । न कार्यकाछमनिपातयेत् । नापरीक्षितमभिनिविक्रोत् । नेन्द्रियवशगः स्यात् । न चक्छछं मनोऽतुश्रामयेत् । न बुद्धीन्द्रि-याणामतिभारमाद्ध्यात् । न चातिरीर्धस्त्री स्यात् । न कोषद्धपविदुविद्याणामतिभारमाद्ध्यात् । न चातिरीर्धस्त्री स्यात् । न कोषद्धपविदुविद्यम् । प्रकृतिमभीक्ष्णं स्मरेत् । देतुप्रभावनिश्चितः स्यात् हेत्वारम्भनित्यश्च । न कृतमित्याश्चसेत् , न वीर्षं जह्यात् । नापवादमनुस्मरेत् ॥ २०॥

बहुत अधीर, उतावला जल्दबाज़ न हो, बहुत उच्छुङ्खल उद्धत न बने । नौकरों का पीपण अवश्य करे। अपने मन्ध्यों में, घर के आदमियों में अवि-श्वास न करे। अकेला सुख का अनुभव न करे। अकेला मधुर पदार्थ न खाये शील (स्वाभाविक व्यवहार). आचार. (शास्त्रानकल व्यवहार). उपचार. ( बख धारण करने और रहन सहन ) में दुःखी ब्यक्तियों की भाँ ति ( गरीबों की तरह) न रहे: सभ्य बनकर रहे। सब जगह सब का विश्वास न करे। सब स्थानों पर सब का अविश्वास भी न करे. सन्देह भी न करे । सब समय शोचता विचारता भी न रहे। काम के समय का उल्लंघन न करे। अपरीक्षित (अज्ञात) स्थान आदि पर न बैठे न जाये। इन्द्रियों के वश में न हो। चंचल मन की इधर उधर न घुमावे । बुद्धि, और ज्ञानेन्द्रियों का अतियोग न करे, उन पर अधिक बोस न डाले. अधिक विषय सेवन न करे। दीर्घ-सूत्री अर्थात विलम्ब से काम करने वाला न बने । जितना कांघ आये उतना उम्र कर्म न करे और जितनी खशी हो उतनी अधिक खशी न मनाये। शोक चिन्ता के वश में न हो। कार्य में सफलता मिलने पर बहुत प्रसन्न न हो और कार्य में असफलता मिलने पर दीन, ( उदास चेहरा ) न बनाये मुंह न लटकाये । बार बार प्रकृति अर्थात जन्म मरण के स्वमाव को ध्यान में रखे। अप कारण से कार्य का आरम्म करे। इतना कर लिया बस है, यह समझकर बैठ न जाये। वीर्य (परा-

र) का त्याग न करे। निन्दा का स्मरण न करे।। २०॥

प्तमाष्याक्षत-तिल-कुश-सर्वपैरन्नि जुहुवादात्मानमाशीर्भिरा-निर्मे नापगच्छेच्छरीराद्, वायुर्ने प्राणान।दघातु, विष्णुर्मे हो से वीर्थे शिवा मा प्रविशन्त्वाप आपोहिक्षेत्यपः

स्प्रशेत्, द्विः परिमृज्योष्ठौ पादौ चाभ्युक्ष्य मूर्धनि स्नानि चोपस्प्रशेदद्भिः रात्मानं हृदयं शिरश्च, ब्रह्मचर्य-ज्ञान-दान-मैत्री-कारुण्य-हर्षोपेक्षा-प्रशम-परश्च स्यादिति॥ २६॥

अपवित्र अवस्था में उत्तम गी का घी, अक्षत, तिल, कुद्या और सरसों द्वारा अग्नि में वेदमन्त्रों से इवन न करे और प्रार्थना करे कि अग्नि मेरे शरीर से बाहर न जाये । वायु मेरे अन्दर प्राणों को धारण करें । विष्णु मेरे अन्दर बल का संचार करें । इन्द्र मुझ में बल बढ़ावे । कल्याणकारी जल मुझ में प्रविष्ट हों । आगो हिष्टा मयो भुवस्ता न ऊर्जे दधातन०१ इस मन्त्र से जल का सर्या स्नान आचमन करना चाहिये । दोनो समय भोजन करने के उपरान्त ओष्ठ और पांच को धोकर शुक्क कर लेना चाहिये शिर और आंख, कान, नाक इन्द्रियों को जल से सर्या करें । पिर अपने हृदय, शिर को जल से सर्या करें । क्ष्मचर्य ( काय और मन वाणि ने मैथुन को छोड़कर ) तथा अन्यों को जानन्दान, 'मैत्री' सव प्राणियों में आरमवत् प्रवृत्ति, सब प्राणियों में दयामाव, हर्प, प्रसन्नता सब प्राणियों में, उपेक्षा अर्थान् अप्रतिव्रह बुद्धि, प्रश्नम अर्थान् श्रान्त इन्द्रिय एवं चित्तवाला बने ॥ २६ ॥

तत्र श्लोकाः---

पञ्चपञ्चकमुहिष्टं मनो हेतुचतुष्टयम् । इन्द्रियोपकमेऽध्याये सद्युत्तमखिलेन च ॥ ३० ॥ स्वस्थवृत्तं यथोदिष्टं यः सम्यगनुतिष्ठति । म्म समाः शतमन्याधिरायुपा न वियुज्यते ॥ ३१ ॥ मृक्षोकमापूरयते यशसा साधुसंमतः । धर्मार्थावेति भूतानां बन्धुतामुपगच्छाते ॥ ३२ ॥ परान् सुकृतिनो लोकान् पुण्यकर्मा प्रयद्यते । तस्माद् युत्तामनुष्टेयमिदं सर्वेण सर्वेदा ॥ ३३ ॥ यद्यान्यद्पि किंचित्स्यादनुक्तमिह् पूजितम् । युत्तं तद्पि चाऽऽत्रेयः सदेवाभ्यनुमन्यते ॥ ३४ ॥

पंचेन्द्रिय और इनके पांच प्रकार, मन एवं चार कारण (समयोग, मिथ्या-योग, हीनयोग, और अतियोग) और सन्पूर्ण सदृहृत को 'इन्द्रियोग्'ं अध्याय में कह दिया है। जो मनुष्य कहे हुए स्वस्ववृत्त का र स्प से पाठन करता है वह सी वर्षों तक नीरोग रहता और रे आयु का भंग नहीं होता, वह सो वर्षतक जीता है। साधुओं से पूजित होकर मनुष्यलेक को अपने यश से भर देता है, यशस्वी बनता है। धर्म और अयं को प्राप्त करता है। सम प्राप्यों के प्रति बन्धुभाव उत्सन्न कर लेता है। पुण्य कर्मों बाला मनुष्य अति उत्कृष्ट लोकों को प्राप्त करता है। इसलिये सब पुरुपों को चाहिये कि सदा इस 'सद्वृत्त' का पालन करे। इस 'सद्वृत्त' के अतिरिक्त और जो कुछ उत्तम कर्म हों जो कि यहां पर नहीं भी कहे हैं, उनको भी स्वीकार करके पालन करना चाहिये ऐसा भगवान् आत्रेय का अभिप्राय है। ३०-३४॥

इत्यिनिवेशकृते तन्त्रे नरकप्रतिसंस्कृते स्वस्थाने स्वस्थवृत्तचतुःके इन्द्रियोगक्रमणीयो नामाऽष्टमोऽध्यायः ॥ ८ ॥ इति स्वस्थचतुःकः ॥

### नवमोऽध्यायः।

अथातः खुड्डाकचतुष्पादमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह् भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब 'खुड्डाक चतुष्पाद' (चिकित्सा के चुद्र चार चरण ) नामक अध्याय का व्याख्यान करते हैं, जैसा मगवान् आनेय ने कहा था ॥ २ ॥

> भिषग् द्रव्याण्युपस्थाता रोगी पादचतुष्टयम् । गुणवत्कारणं ज्ञेयं विकारन्युपशान्तये ॥ ३ ॥

वेंच, आषष, परिचारक और रोगी थे चार पाद अर्थात् चिकिस्सा के चार अंग हैं। ये चारों ही विकार अर्थात् रोगो की शान्ति में गुणवान् कारण हैं ॥३॥

विकारो धातुवैषम्यं, साम्यं प्रकृतिरुच्यते।

सुखसंज्ञकमारोग्यं, विकारो दुःखमेव च ॥ ४ ॥

शरीर के धातु वात, विश्व और कफ की विषमता का नाम ही 'विकार' अर्थात् रोग है और धातुओं का 'साम्य' अर्थात् अनुकृत्वत रहने का नाम 'प्रकृति' है। आरोग्यता ही सुख है, रोग का हाना दुःख है। वैषक शास्त्र में सुख-आरोग्यता है, और दुःख रोग है।।४॥

चिकित्सा का लक्षण--

चतुर्णां भिषगादीनां झस्तानां घातुबैकृते । प्रवृत्तिर्घातुसाम्यार्था चिकित्सेत्यसिधीयते ॥ ५ ॥ गत्तुओं के विषम होने पर भिषक्, रोगी, औषभ और परिचारक ये चारों ृग्ये भ्वाले मिलकर धातुओं को साग्य अर्थात् अनुकृत्व करने के किये भूत्र के क्री, उसी को चिकित्सा कहते हैं ॥ ५ ॥ वैद्य के गुण--

श्रुते पर्यवदातत्वं बहुशो दृष्टकर्मता।

दाक्यं शौचिमिति ज्ञेयं वैद्ये गुणचतुष्टयम् ॥ ६॥

सद्-गुरु के उपदेश मे पूर्ण रूप से शास्त्र का ठीक २ ज्ञान, चिकित्सा कर्म्म का बहुत बार दर्शन, चिकित्सा कार्य में कुशस्त्रा, चिकित्सा कर्म की खिद्ध-इस्तता, पवित्रता, स्वच्छता ये वैद्य के गुण हैं ॥ ६ ॥

द्रब्य के गुण-

बहुता तत्र योग्यत्वमनेकविधकल्पना ।

संपच्चेति चतुष्कोऽयं द्रव्याणां गुण उच्यते ॥ ७ ॥

(बहुता) द्रव्य की प्रञ्चरता (योग्यता) रोगियों के दिये जाने वाले द्रव्य में रोग को दूर करने का सामर्थ्य और जिसके अनेक प्रकार के कल्प, (स्वरस कल्क, चूर्ण, कपाय आदि ) बनाये जा सकें, 'सँपत्' अर्थात् रस, वीर्थ, प्रमाव, गुण सम्यूर्ण हों, ठीक र श्रद्धतु में एकत्र की गई हो, ये चार गुण औषघ में होने चाहिये ॥ ७ ॥

परिचारक के गुण--

**उ**पचारज्ञता दाक्ष्यमनुरागश्च भर्तारे।

शौचं चेति चतुष्कोऽयं गुणः परिचरं जने ॥ = ॥

सेवा कर्म को जानने वाला, कर्मकुशल, रोगी में प्रोति रखने वाला शौच, अर्थात् शुद्धि, स्वच्छता ये चार गुण परिचारक के हैं।। ८ ॥

रोगी के गुण-

स्मृति-निर्देश-कारित्वमभोरुत्वमथापि च।

ज्ञापकत्वं च रोगाणामातुरस्य गुणाः स्मृताः ॥ ६॥

(स्मृति) स्मरण शक्ति, वैद्य के आदेश के अनुसार करने वाला, डरपोक न हो, रोग या चिकित्सा कर्म से न घवराने वाला, अपनी शिकायतों को भली प्रकार बता सके, ये चार गुण रोगी के हैं॥ ६॥

> कारणं षोडशगुणं सिद्धौ पादचतुष्टयम् । िक्षाता शासिता योका प्रधानं भिषणत्र तु ॥ १० ॥ पक्षौ हि कारणं पक्तर्यथा पात्रेन्धनानलाः । विजेतुर्विजये भूभिश्चम्ः प्रहरणानि च ॥ ११ ॥ आतुराधास्तथा सिद्धौ पादाः कारणसंक्षिताः ।

सोलह गुण युक्त चारों पाद मिलकर ही चिकित्सा में कारण हैं। हन सब में प्रधान कारण 'भिषक् अर्थात् वैध ही है। क्योंकि वही विशेष रूप से जानने वाला, परिचारक आदि को आदेश देने वाला, दवाइयों का प्रयोग करने वाला होता है : तीनों पाद वैद्य के अथीग हैं और वैद्य स्वतन्त्र है, इसल्ये प्रधान है। खाना पकाने में जिस प्रकार पाचक कारण है, और पात्र, हैंबन और आग ये उसके अथीन रहते हैं और जिस प्रकार विजेता की विजय में भूमि, स्थान, सेना, प्रहरण, शक्त आदि कारण निमित्त वनते हैं, उसी प्रकार खिंड अर्थात् चिकित्सा की सफलता में रोगी, औषय और परिचारक ये तीन कारण निमित्त होते हैं। चिकित्सा में सुस्य कारण वेय हो होता है। १०-१२॥

सुदण्डचकस्त्राद्याः कुम्भकाराहते यथा । न बहन्ति गुणं वैद्याहते पादत्रयं तथा ॥ १३ ॥ गन्धर्वपुरवन्नारां यद्विकाराः सुदारुणाः । यान्ति यञ्चेतरे वृद्धिमाञ्चायप्रतोक्षिणः ॥ १४ ॥ सति पादत्रये हाज्ञा भिषजावत्र कारणम् ।

जिस प्रकार कुम्हार के बिना मिट्टी, दण्ड, चक ( चाक ) सूत्र आदि मिल-कर भी घड़े को नहीं बना सकते उसी प्रकार वेद्य के बिना रोगी, द्रव्य और परिचारक मिलकर भी चिकित्सा-कार्य में सफलता नहीं प्राप्त कर सकते । रोगी परिचारक और द्रस्य इन तीनों के होनेपर भी अतिशय भयानक जो रोग गन्धर्व पुर की मांति नष्ट हो जाते हैं और दूबरे साधारण राग भी जा थोड़ी चिकित्सा से भी अच्छे हां सकते हैं—वे जो बद्दते हें—इन दानों में ज्ञानवान् और अज्ञानी वैद्य हो कारण होता है। गन्धर्व पुर जादूगर का बनाया मकान अथवा आकाश का महल ॥ १३-१४॥

वरमात्मा हतोऽज्ञेन न चिकित्सा प्रवर्तिता ॥ ११ ॥
पाणिचाराद्यथाऽचधुरज्ञानाद्भीतमीतवत् ।
नौर्माकतवशेवाज्ञो भिषक्चरित कर्मसु ॥ १६ ॥
यहच्छया समापन्नमुत्तार्य नियतायुषम् ।
भिषक्मानी निहन्त्याश् शतान्यनियतायुषाम् ॥ १७ ॥
तस्माच्छास्त्रेऽर्थविज्ञाने प्रवृत्तो कर्मदर्शने ।
भिषक् चतुष्टये युक्तः प्राणाभिसर चच्यते ॥ १८ ॥
व्ये चुद्ध वैद्यहलान करे, इससे अच्छा अपनी हत्या कर देना है । अन्या

के बद्या में पड़ी हुई नाव जिस प्रकार कहीं की कहीं वह जाती है, उसी प्रकार मृद्ध वैद्या भी चिकित्सा-कर्म में प्रहृत्ता होता है। नियत आयु वाले रोगियों के स्वतः अच्छा हो जाने से अपने को वैद्या मानने वाला मनुष्य जिनको आयु अभी शेष है, ऐसे सैकड़ों रोगियों को अपनी चिकित्सा से विना समय के हो श्रीक्ष मार देता है। इसलिये शास्त्र में तस्त्रार्थ के श्रान में, किया में, कम और कुशब्दता में इन चार गुणों से बुक्त वैद्या ही भारप्रसिष्ट अर्थात् रोगों के जाते प्राणों को भी लौटा लाने वाला कहलाता है॥ १५-१८ ॥

हेतौ लिङ्गे प्रशमने रोगाणामपुनर्भवे । ज्ञानं चतुर्विधं यस्य स राजाहों निषक्तमः ॥ १६ ॥

जिस वैद्य को रोगोत्पत्ति के कारण,व्ययण,प्रश्चमन, रोगों की शान्ति और पुनः आक्रमण न होना इन चार वातों का ज्ञान है, वहीं 'राजवैद्य' होने योग्य है।।

शस्त्रं शास्त्राणि सलिछं गुणदोपप्रवृत्त्ये ।

पात्रापेक्षीण्यतः प्रज्ञां चिकित्सार्थं विशोधयेत् ॥ २० ॥

शक, शास्त्र और पानी ये तीनों गुण और दांप कां उत्पन्न करने में पात्र की अपेक्षा करते हैं। जैसे निर्माल पानी मैले पात्र में रखने से मैला हो जाता है और स्वच्छ पात्र में साफ दीखता है, तलवार से जहां दुष्ट भीर आदि का वध हो सकता है, वहां सजन का भी गला काटा जा उकता है, शास्त्र द्वारा जहाँ रोगी को बचाया जा सकता है, वहाँ मृत् वैश्व मार भी सकता है। इसलिये चिकित्सा के लिये वैद्य को अपनी शुद्धि को सदा स्वच्छ रखना चाहिये॥२०॥

विद्या वितकों विज्ञानं स्मृतिस्तत्परता किया। यस्यैते षड्गुणास्तस्य न साध्यमतिवर्तते ॥ २१ ॥ विद्या मतिः कर्मट्डिटरभ्यासः सिद्धिराश्रयः। वैद्यशब्दाभिनिष्पसावस्त्रमेकंकमध्यदः॥ २२ ॥ यस्य त्वेते गुणाः सर्वे सन्ति विद्यादयः शुभाः। स वैद्यशब्दं सद्भूतमर्दन् शणिसुखप्रदः॥ २३ ॥

(विद्या ) आयुर्वेद विद्या, (वितर्कः ) शास्त्रार्थ मूब्ब ऊहापोह, (विद्यान) बहुत शास्त्र के ज्ञान से विद्यत्स, (तस्परता ) लग्न, (क्रिया ) चिकित्साकुशस्त्रता जिस वैद्य में ये उपरोक्त छः गुण हैं उसके लिये कोई भी व्याधि असाध्य नहीं है। आयुर्वेद विद्या, विश्वद्ध हुद्धि, हृष्ट चिकित्सा, विकित्सा कार्य में अस्पर्ध अनेक रोगियों को आरोग्य युक्त करने में सफलता, सद्गुद का आश्रय, एक एक भी गुण वैद्य पद प्राप्तकराने में समर्थ है। परन्तु जिस पुरुष में

आदि सब गुण होते हैं, वही सच्चे अथों में 'नेद्य' कहला सकता है। वही प्राणियों के लिये सुख देने वाटा होता है।। २१-२३।।

शासं न्योतिः प्रकाशार्थं दर्शनं वृद्धिरात्मनः । ताक्ष्यां भिषक्षुयुक्ताभ्यां चिकित्तन्नापराध्यति ॥ २४ ॥ चिकित्सिते त्रयः पादा यस्माद्वैद्यन्यपाश्रयाः । तस्मात्मयत्नमातिष्ठेद्विषक् स्वगुणमंपदि ॥ २५ ॥ मैत्री कारुण्यमार्तेषु, शक्ये प्रीतिरूपेक्षणम् । प्रकृतिस्थेषु भूतेषु, वैद्यवृत्तिश्चतुर्विषेति ॥ २६ ॥

आयुर्वेद शास्त्र तो प्रकाश करने फं लिये ज्योति हैं और अपनी बुद्धि आंख है। इन दोनों का मिलाकर ठीक तरह से प्रयंग करके चिकित्सक भूळ नहीं करता। चिकित्सा के तीन चरण रोगी, परिचारक और द्रव्य वैद्य पर ही आश्रित हैं। इसिलिये अपने गुणों को विशेष रूप से प्राप्त करने में वैद्य को प्रयत्नवान् रहना चाहिये। वैद्य का व्ययहार चार प्रकार का है। रोग से पीडित पुरुष में मित्रता और उन पर द्या का भाव; साध्य रोगी में स्नेहभाव, मरणास्त्र रोगी में उपेखा बुद्धि रखना।। २४-१६॥

तत्र इलोको--

भिषरिजतं चतुष्पादं पादः पादश्चतुर्गुणः । भिषक् प्रधानं पादेश्यो यस्माद्वेशस्तु यद्गुणः ॥ २७ ॥ ज्ञानानि बुद्धिर्श्वाद्यो च भिषजां या चतुर्विषा । सर्वमेतस्तुष्पादं खुड्डाके अंप्रकाशितम् ॥ २८ ॥

चिकित्सा के चार चरण प्रत्येक चरण के चार-चार गुण, सब चरणों में प्रधान 'भिषक्' है, क्यों प्रधान है ? वैद्य के गुण, वैद्यों को चार प्रकार को बुद्धि और ब्राह्मी बुद्धि यह सब 'खुड्डाक चतुप्पाद' अध्याय में कह दिया है ॥ इत्यानवेशक तं तन्त्रे चरकपतिसंस्कृते सूत्रस्थाने निर्देशचद्युष्के

खुड्डाकचतुष्पादो नाम नवमोऽध्यायः समाप्तः ॥ ६ ॥

# दशमोऽध्यायः ।

म्ये भ्रथातो महाचतुष्पादमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ २५ के इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥ इस के अनन्तर 'महाचतुष्पाद' नामक अध्याद का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

चतुष्पादं वोडशक्टं भेषजमिति भिषजो भाषन्ते, यहुक्तं पूर्वा-ध्याये वोडशगुणमिति, तद्वेषजं युक्तियुक्तमत्तमारोग्यायेति भगवान् पुनर्वसरात्रेयः॥३॥

चार चरण और सोलह कलाशुक्त चिकित्सा होती है ऐसा गैय कहते हैं।
पूर्व के (खुड़ाक-चतुष्पाद) अध्याय में जो सोलह गुणों से युक्त चिकित्सा का
उपदेश किया है उसी चिकित्सा को युक्ति पूर्वक प्रयोग करने से आरोग्यता
मिलती है ऐसा पुनर्लसु आत्रेय ने कहा है।। ३॥

नेति मैत्रेयः । किं कारणम् , दृश्यन्ते द्यातुराः केचिदुपकरणवन्तस्र परिचारकसंपन्नाश्चाऽऽऽसवन्तश्च कुगलेश्च भिषिभरतृष्टिताः समुत्तिष्टमानास्तथायुक्ताश्चापरे ज्ञियमाणास्तरमाद्वेषजमिकंवित्करं भवति । तद्यथा अभ्ने सरसि च प्रसिक्तमल्यमुद्दकं नद्यां वा स्यन्दमानायां पासुषाने वा पासुमृष्टिः प्रकीर्णं इति । तथाऽपरे दृश्यन्तेऽजुपकरणाश्चा-परिचारकश्चानास्तवन्तश्चाकुशलेश्च भिषिभरतृष्टिताः समुत्तिष्टमानाः, तथायुक्ता ज्ञियमाणाश्चापरे । यतश्च प्रतिकृष्वेच सिद्धपति प्रतिकृष्वेच ज्ञियते, अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते, अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते, अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते, अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते, अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते। अप्रतिकृष्वेच् सिथ्यते।

'मैज्य' के विचार में यह ठांक नहीं, क्योंकि कुछ रोगी जिन को छब प्रकार के साधन प्राप्त हैं, जिनके सेवक भी हैं, जो एंयमी, जितेन्द्रिय भी हैं, और चतुर कैंद्य उनकी चिकित्सा करते हैं, वे अच्छे (स्वस्थ) होते देखे जाते हैं। इस के सिवाय उपरोक्त छव कुछ होते हुए भी कुछ रोगा मरते हुए भी देखे जाते हैं। इस के सिवाय उपरोक्त छव कुछ होते हुए भी कुछ रोगा मरते हुए भी देखे जाते हैं। इसिलये कहते हैं कि सोलह गुणों से युक्त चिकित्सा कुछ फल्दायक नहीं। जिस प्रकार एक बड़े भारी गढ़े या तालाव में थोड़ा सा पानी डालने पर कुछ लाभ नहीं होता और जिस प्रकार बहती हुई नदी में फेंकी हुई धूषि की मुद्दी निर्म्यक होती है, वह पानी में वह जाती है और जिस प्रकार रेत के बहुत बड़े हैर में डाली हुई रेत की एक मुद्दी का कुछ लाभ नहीं, इसी प्रकार शुभ कर्भवाले रोगी में चिकित्सा का कोई लाभ नहीं। कुछ रोगी साधनों के विना ही, सेवकों से रहित, अजितेन्द्रिय, अपस्यसेवी, और मूह वैद्यों से चिकित्सा कराने पर भी स्वस्थ होते हुये देने जाते हैं, पवं कुछ (इस उपरोक्त अवस्था में) मरते हुए भी देखे जाते हैं (खेळह गुणों से युक्त) चिकित्सा करने पर आरोग्ययुक्त स्वस्थ होते हुये हेने

बहुत से चिकित्सा करने पर भी मर जाते हैं, बहुत चिकित्सा न करने पर भी स्वस्थ हो जाते हैं, और न करने पर भी मर जाते हैं, अतः सन्देह होता है कि चिकित्सा करना और न करना दोनों बराबर हैं ॥४॥

मैत्रेय! मिथ्या चिन्त्यत इत्यात्रेयः। कि कारणम् ? ये ह्यातुराः चोडरागुणसमुदितेनानेन भेषजेनोपपद्यमाना न्नियन्त इत्युक्तं तर्नुपप्तम्, न हि भेषजसाध्यानां व्यायीनां भेपजमकारणं भवति। ये पुनरानुदाः केवलाद्वेषजाहते समुत्तिष्टन्ते न तेषां संपूर्णभेपजोपपादनाय समुत्यानविरोपा नास्त। यथा हि पतितं पुरुषं समर्थमुत्यानायोत्थापयन पुरुषो बल्तमस्यापादध्यान्, स श्लिप्रतरमगरिक्लष्ट एवात्तिष्टेत्तद्व-त्संपूर्णभेपजोपलम्भादानुराः! ये चाऽऽनुराः कवलाद्वपजादिष न्नियन्ते, न च सर्व एव ते भेषजोपपन्नाः समुत्तिष्ठेरन्, न हि सर्व व्याययो भवन्त्युपायसाध्याः, न चापायसाध्यानां व्यायीनामनुपायेन सिद्धिरित, न चासाध्यानां व्यायीनां भपजसमुदायोऽयमस्ति। न हालं ज्ञानवान् भिषम् मुभूषुमानुरमुत्यार्वावनु । परीक्ष्यकारिणो हि कुशला भवन्ति। यथा हि योगज्ञाऽभ्यार्यानत्त्य इष्वासां धनुरादायेषुमपास्यन्नातिवित्रकृष्टे महित काये नापराधवान् भवति सम्पादयि चेष्टकार्यम्, तथा भिषक् स्वगुणसंपन्न उपकरणवान् वीक्ष्य कर्माऽऽरममाणः साध्यरोगमनपराधः संपादयत्येवऽऽनुरमारोग्येण,तस्नान्न भवत्यमभवजेनाविशिष्टं भवति॥।।

आत्रेय मगवान् इसका उत्तर देते हैं कि हे मेत्रेय ! तुम्हारा ऐसा विवार करना ठीक नहीं है। क्योंकि, रांगी सोलह गुणों से युक्त चिक्तरसा करने पर भी स्वस्य नहीं होते, मर जाते हैं, यह कथन ठीक नहीं हं। क्योंकि चिकित्सा से अच्छे होने वाले रोंगों में चिकित्सा निष्फल नहीं हाती, और जा रांगी औषध-चिकित्सा के विना भी स्वस्य हो जाते हैं, उनमें चिकित्सा के पूर्ण कारणों के होने की आवश्यकता भी नहीं होती। जैसे गिरे हुए मनुष्य को जा कि अपने आप उठने में समर्थ है, उठाने के लिये दूसरा पुरुष सहायता देता है, तब वह जल्दी, विना कष्ट के ही खड़ा हो जाता है। इस मकार सम्पूर्ण (सोलह गुणों से युक्त) चिकित्सा मात होने से रोगी स्वस्य हो जाते हैं। जो रोगी सम्पूर्ण चिकित्सा के मिलने पर भी मर जाते हैं वे स्व रोगी भी सोलह गुण युक्त चिकित्सा के मिलने पर भी मर जाते हैं वे स्व रोग उपाय से साध्य नहीं हैं 'च से रोग असाध्य मी हैं) और जो रोग उपाय से अच्छे होने वाले हैं वे "वे रोग असाध्य मी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छे होने वाले हैं वे "वे रोग असाध्य मी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छ होने वाले हैं वे "वे रोग असाध्य मी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छ होने वाले हैं वे "वे रोग असाध्य मी हैं) और जो रोग उपाय से अस्ट होने वाले हैं वे "वे रोग असाध्य हैं उन को

सारा औषध-समुदाय भी ठीक नहीं कर सकता । शानवान् वैद्य भी भरणासन्न रोगी को स्वस्थ करने में समर्थ नहीं होता । जो वैद्य साध्य-असाध्य का विचार करके चिकित्सा का प्रारम्भ करते हैं वे सुशाल चिकित्साकार्य में सफल, यशस्वा होते हैं । जिस प्रकार कि प्रयोग विधि को जानने बाला. अभ्यासी धनुर्धारी धनुष को लेकर बहुत दूर के नहीं, प्रत्युत समीपवर्ती स्थूल लक्ष्य पर बाण फेंकता हुआ नहीं चुकता लक्ष्य वेध कर ही लेता है, इसी प्रकार वैद्य अपने गुणों ने युक्त, उपकरणवान् , साधनवान् , साध-असाध्य का विचार करके काम आरम्भ करके, रोगी के साध्य रोग को स्वस्थ कर देता है, इसमें मूल नहीं करता, इस लिये कहते हैं कि चिकित्सा करना और न करना दोनों समान नहीं हैं ॥ ५॥

इदं चेदं च नः प्रत्यक्षं यदनातुरेण भेषजेनाऽऽतुरं चिकित्सामः,क्षाम-मक्षामेण, कृशं च दुर्वळमाण्याययामः, स्थृळं मेदस्विनमपतर्पयामः, शीतेनोष्णामिमूत्तमुपचरामः शीताभिमूत्तमुष्णेन, न्यूनान् धातून् पूर-यामः, न्यतिरिकान् द्वासयामः,न्याधीन् मूलविषयेयेणोपचरन्तः सम्यक् प्रकृतौ स्थापयामः, तेषां नस्तथा कुर्वतामयं भेषजसमुद्दायः कान्ततमो भवति ॥ ६ ॥

और यह इमारा प्रत्यक्ष भी है कि रोगी की हम रोगों की प्रकृति से विपरीत गुण वाली औषध से चिकित्सा करते हैं, श्लीणधात वाले व्यक्ति की पौष्टिक औषधियों से चिकित्सा करते हैं, (कृश ) पतले-दुबले को मोटा बनाते हैं, स्यूल चर्बी वाले पुष्प को पतला (कृश ) करते हैं, गरमी से पीड़ित व्यक्ति की शीतल चिकित्सा करते हैं. शीत से पीड़ित व्यक्ति की उप्ण पदार्थों से चिकित्सा करते हैं, कम हुए धातुओं को पूर्ण करते हैं, परिमाण से अधिक बढ़े हुए धातुओं को कम करते हैं, रोगों की कारण के विपरीत विषद्ध चिकित्सा करते हुए दोवों को प्रकृति में मली प्रकार से स्थित करते हैं। रोगी पुष्पों के लिये ऐसा करते हुए ये भैक्ष प्रमुक्त सिक्त स्थापिनाश्यक्ष और सुस्कारी होती है ॥ ६ ॥

भवन्ति चात्र— साध्यासाध्यविभागज्ञो ज्ञानपूर्वं चिक्तिसकः। काले चाऽऽरभते कर्मः यत्तत् साधवति ध्रवम् ॥ ७॥ अर्थ-विद्यान्यशो-हानिगुपकोशमसंप्रहम्। प्राप्तुयान्निवतं वैद्यो योऽसाध्यं समुपाचरेत् ॥ =॥ इसमं हक्षेक है—

रोग के साध्य और असाध्य रूप को एवं साध्य असाध्य के निर्दे

जामकर विचारपूर्वक समय पर जो चिकित्सक कार्य का आरम्भ करता है बह उस कर्म को अवश्य पूर्ण करता है और जो चिकित्सक असाध्य व्यापि की चिकित्सा करता है, वह धन, विद्या और यश की हानि उठाता है। उस को निन्दा होती है और लोग उस से चिकित्सा नहीं करवारे, उसका धन्धा नहीं चळता।। ७— 1।

सुस्रसाध्यं मतं साध्यं कृच्छुसाध्यमथापि च । द्विविधं चाष्यसाध्यं स्याद्याध्यं यच्चानुपक्रमम् ॥ ६ स साध्यानां त्रिविधश्चाल्पमध्यमास्कृष्टनां प्रति । विकल्पा न स्वसाध्यानां नियतानां विकल्पना ॥ १० ॥

साध्य व्याधियां दो प्रकार की हैं. एक ( मुखसाध्य ) सरखता से अच्छी होने वाळी और दूसरी ( कृच्छू-साध्य ) किटनाई से अच्छी होने वाळी। असाध्य व्याधियां भी दो प्रकार को हैं, एक ( साध्य ) जो कि चिकिस्सा से कुछ समय के छिये शान्त की जा सकती हैं और चिकित्सा के छोड़ने पर किर खड़ी हो जाती हैं। दूसरी ( अनुपक्रम ) सर्वथा असाध्य जो कभी अच्छी नहीं होती। साध्य व्याधियों के गुनः तीन भेद हैं, (१) अल्पसाध्य, (२) मध्यमसाध्य, और (३) उत्कृष्टसाध्य और जो निश्चित रूप से 'असाध्य' हैं, उनका कोई नियत भेद नहीं है, याष्य, असाध्य रोगों के तीन भेद हैं। यथा अल्पयाप्य, मध्यम याप्य और उत्कृष्ट याप्य॥॥ ६-१०॥

मुखसाध्य व्याधि के लक्षण—

हेतवः पूर्वरूपाणि रूपाण्यल्पानि यस्य च । न च तुल्यगुणो दूष्यो, न दोषः प्रकृतिर्भवेत् ॥ ११ ॥ न च कालगुणस्तुल्यो, न देशो दुरुपकमः । गितरेका नवत्वं च रोगस्योपद्रवो न च ॥ १२ ॥ दोषद्रचैकः समुत्पत्ती देहः सर्वोषधक्षमः । चतुष्पादोषपत्तिश्च सुखसाध्यस्य छक्षणम् ॥ १३ ॥

रोगोत्पत्ति के कारण योड़े हों, बहुत अधिक या तीन्न कारण न हो, (पूर्वरूप) अर्थात् रोग के प्राथमिक ब्ह्यण भी हल्के हों, और 'रूप' अर्थात् स्पष्ट ब्रह्मण रोग के थोड़े और हल्के हों। (पूष्प रक्त, मांसादि धातु) दोष बातादि कारण के समान न हों, पित्त के कारण से रक्त कुपित न हो, रोगोत्पादक दोष बात आदि कुपीती की प्रकृति न हो, बातजन्य व्यापि में रोगी की प्रकृति न हो, बातजन्य व्यापि में रोगी की प्रकृति न हो, बातजन्य व्यापि में रोगी की प्रकृति कारण न हो। बमय में किस संचय होता है, हस समय कफ कारोग न हारीर का अवयव या अनुए अर्थात् जबबहुळ प्रदेश खार्बात

कष्टसाध्य स्थान पर रोग न हुआ हो, अथवा जहां पर कठिनता से चिकित्सा की जाय ऐसे स्थान पर रोग न हुआ हो, दोष को गति एक मार्ग में हो, दो मार्ग में न हो, रोग नवीन हो, रोग के साथ कोई उपद्रव (पीछे उत्पन हुई व्याधि या उपसर्ग (Complication) न हो, और चिकित्सा के चारों चरण प्राप्त हों, रोगोत्पिस में कारण एक दोष हो तथा धरीर सम्पूर्ण प्रकार की औषध का सहन कर सके तो ये मुखसाध्य अर्थात् सुगमता से अच्छे होने वाले रोग के लक्षण हैं ॥१४-१३॥

कृच्छ्रसाध्य रांग के लक्षण--

ति।मत्तपूर्वरूपाणां रूपाणां मध्यमे वर्छ । कालप्रकृतिदूष्याणां सामान्येऽन्यतमस्य च ॥ १४॥ व गर्भिणी वृद्ध-वालानां नात्युपद्रवपीडितम् । शख-क्षाराग्नि-कृत्यानामनवं कृच्छ्रदेशजम् ॥ १४॥ विद्यादेकपथं रोगं नातिपूर्णचतुष्यदम् ।

द्विपथं नातिकालं वा क्रच्छ्साध्यं द्विदोषज्ञम् ॥ १६॥

रोम का कारण, रांग का पूर्वरूप और रांग का रूप, स्वष्ट चिन्ह, माध्यम बल, संख्या में मध्यम हा अर्थात् जिस रांग को उत्सन्न करने वाले दांव-प्रकांव के कारण न तो कम और न अधिक हों, काल प्रकृति और दूष्य इनमें से कोई एक रोगोत्पादक दांप के समान साधारण हो, अधिक उपद्रवों से पीड़ित न हो, तो वह रोग कुच्छुसाध्य है।

गर्मवती, बुद और बालक, इनकी तब व्यायियां कष्टमाध्य हैं। श्रस्त, क्षार और अग्नि इनसे चिकित्सा करते समय जो व्यायि उत्तर हो जाय, नवीन न हो, जो रांग पुराना हो, मर्म स्थान, सन्विस्थान आदि में जो रांग हो, एक मार्गगामी हो, चिकित्सा के चारों अंग पूर्ण न हों दोप दो मार्गानुसारी हो, बहुत समय का न हो, और दो दोगों से उत्तरत हुआ हो वह रोग भी कष्टसाध्य है। १४-१६॥

याप्य व्याधिका **टक्षण**—

शेषत्वादायुषो याप्यमसाध्यं पथ्यसेवया ।

**छन्धवा**ऽल्यसुखमल्पेन देतुनाऽऽशुप्रवर्तकम् ॥ १७ ॥

असाध्य व्याधि, पथ्य, आहार विहार के पालन करने से आयु के दोव होने के कारण 'याप्य' होती है। कुछ काल तक आराम मिलता है, परन्तु थोड़े से भी कारण से पुनः शोन उत्पन्न हो जाती है, इस प्रकार की व्याधि कुरे करिं कहते हैं।। १७।। असाध्य व्याधि का लक्षण—

व्याप्त विद्यातुम्यं समसमित्रसमाश्रितम् । नित्यातुशाधिनं रोगं दीर्घकालमवस्थितम् ॥ १८ ॥ विद्याद् द्विरोषजं, तद्वत्प्रत्याख्येयं त्रिदोपजम् । क्रियापथ्मनिकः न्तं सर्वमार्गानुसाग्णिम् ॥ १६ ॥ औसुक्यापथ्मनिकः स्वतं सर्वमार्गानुसाग्णम् ॥ १८ ॥ दुर्वलस्य सुसंवृद्धं ज्यापि सारिष्टमेत्र च ॥ २० ॥

मेद आदि गम्भीर धातु में स्थित, रस रक्तादि बहुत धातुओं में स्थित, मर्म सिन्ध में आधित हो लगातार रात दिन रहता हो २४ घन्टे बारह महीने बना रहे, देर तक दो चार सार का हो गया हो, दो दोगों से उल्पन्न हो ऐसे रोग को य प्य, और इस प्रकार के (गम्भीर बहु धातुस्थ आदि) तीनों दोषों से उल्पन्न रोग 'असाध्य' समझने चाहियें। जो रोग चिकित्सा से बाहर चला गया हो, बहुत बढ़ गया हो, सब मार्ग (ऊर्ष्य, अधः और तिर्थम्) तीनों मार्गों में पहुंच गया हो, अत्यन्त प्रसन्तता, अति वेचैती, एवं मूच्छां (गम्भीर निद्रा) को उत्यन्न करे, जिस रोग से इन्द्रिय, आंख का देखना, या कान का सुनना आदि नष्ट हो जाये, निर्यंक पुरुष में जो रोग बहुत बढ़ा हुआ हो, जिस रोग के स्क्षण निश्चत मृत्यु को बताने बाले स्पष्ट हो बह रोग 'असाध्य' है, ऐसा रोगी भी असाध्य है ।१९८-२०॥

भिपजा प्राक् परीक्ष्येचं विकाराणां स्वळक्षणम् । पश्चात्कायेसमारम्भः कार्यः साध्येषु धीमता ॥ २१ ॥ साध्यासाध्यविभागज्ञो यः सम्यक् प्रतिपत्तिमान् । न स मेत्रेयतुल्यानां मिथ्याबुद्धिं प्रकल्पयेत् ॥ २२ ॥

वैद्य को चाहिये कि चिकित्सा करने से पूर्व रोगों की उनके टक्षणों से परीक्षा, जांच कर ले कि यह साध्य है या असाध्य है। पीछे साध्य रोगों में कार्य आरम्भ करना चाहिये असाध्यों में हाथ न लगाये। जो वैद्य साध्य और असाध्य के मेरों को भली प्रकार जानता है, वह ज्ञानी बुद्धिमान् वैद्य, मैत्रेय के समान लोगों की मिथ्या बुद्धि को नहीं बढ़ाता ॥२१-२२॥

तत्र रळोकी—इहीषधं पादगुणाः प्रभावो भेषजाश्रयः । १८८०, आत्रेय-मैत्रेय-मती मति-द्वैविष्य-निश्चयः ॥ २३ ॥ १९८०, व्ये यतुर्विधविकल्पाश्च व्याघयः स्वस्वछक्षणाः । १९८०, व्ये महाचतुष्यादे येष्वायत्तं भिषग्जितम् ॥ २४ ॥ इति ॥ इसमें दो श्लोक हैं—

इस महाचतुष्पाद नामक अध्याय में औषध, चतुष्पाद, गुण, भेषक घ आश्रित प्रभाव, आत्रेय एवं मैत्रेय की टां प्रकार की तुद्धि, चार प्रकार के फेट से रोग एवं उनके लक्षण कह दिये हैं, और उन कारणों का भी वर्णन कर दियः है जिनसे वैद्य यद्यस्वी होता है ॥२३-२४॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृतं सूत्रस्थाने निर्देशचतुष्के महाचतुष्पादो नाम दशमोऽध्यायः ॥ १० ॥

## एकादशोऽध्यायः।

-- 0 % 0 ---

अथातस्तिस्नैषणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अव 'तिस्त्रेणणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥२॥

इह् खळु पुरुषेणानुपहत-सत्त्व-बुद्धि-पौरुष-पराक्रमेण हितमिह चासु-र्षिमञ्ज ठोके समनुपर्यता तिस्र एषणाः पर्येष्ट्रच्या भवन्ति, तद्यथा प्राणे-षणा, घनैषणा, परळोकैषणेति ॥ २ ॥

इस जगत् में जिस पुरुष का मन, ज्ञान, पौरुष, और पराक्रम मानसिक बस्त नष्ट नहीं हुआ, जो इह लोक में और परलोक में हित चाहता है उस को तीन एषणार्थे (इच्छार्ये) रखनी चाहियें, (१) प्राणैषणा (प्राण या जीवन की इच्छा), (२) घनैषणा (धन की इच्छा), (३) परलोकैषणा ॥३॥

आसा तु खल्वेषणानां प्राणेषणां तावत्युवेतरमापद्येत । कस्मात् ? प्राणपरित्यागे हि सर्वत्यागः । तस्यानुगाळनं-स्वस्थस्य स्वस्थवृत्तिरातु-रस्य विकारप्रश्नमनेऽप्रमादः, तदुभयमेतदुक्तं वक्ष्यते चः, तद्ययोक्तमनु-वर्त्तमानः प्राणानुपाळनादीर्घमायुरवाप्नातीति प्रथमेषणा व्याख्याता भवति ॥ ४ ॥

इन तीनों एषणाओं में से 'प्राणैषणा' को सब से प्रथम करे, क्योंकि प्राणों के छूट जाने पर सब कुछ छूट जाता है। प्राणैषणा के लिये स्वस्थ प्र चाहिये कि स्वस्यकृत का पालन करे, जिससे कि वह रोगी न हो अ ज्ञान्त करने में प्रमादी न हो। |स्वस्यकृत और रोगशान्ति के बार्ते पूर्व कह दा गई हैं आगे विस्तार से भा उहेंगे। उनका ठीक २ प्रकार से पालन करने से मनुष्य प्राणां की रक्षा कर के दोर्घायु प्राप्त कर्ता है। इस प्रकार से प्रथमैपणा का उपदेश कर दिया ॥४॥

अथ द्वितीयां घनैषणामापयंत, प्राणेष्ठयो ह्यानन्तरं घनमेव पर्येष्टव्यं भवति, न ह्यातः पापात्पापीयोऽस्ति यदनुपकरणस्य दीर्घमायुः, तस्मादु-पकरणानि पर्येष्टुं यतेत । नत्रोपकरणोपायाननुत्र्याख्यास्यामः, तद्यथा कृषि-पाद्याल्य-वाणिच्य-राजोपसेवादीनि,यानि चान्यान्यपि सतामिव-गिह्वतानि कर्माणि द्यान-पुष्टि-कराणि विद्यानान्यप्रभेत कर्तुम्, तथा कुर्वन् दीर्घजीविद्यं जीवत्यनवमतः पुरुषं भवतीति द्वितीया घनैषणा ज्याख्याता भवति ॥ ४॥

अब दूसरी 'धनैपणा' का भी करे । प्राणां से उतर कर धन ही आवश्यक होता है। क्योंकि इससे बदकर और कांड़ पाप संसार में नहीं है विना साधनों के दीर्घ जीवन व्यतीत करना, इसलिये उपकरणां अर्थात् धन कमाने के साधनों को प्राप्त करने का यस्न करना चाहिये। धन कमाने के साधनों का भी उपदेश करते हैं, जैसे खेती, पश्चओं का पालन, वाणिज्य-व्यापार, राजा की सेवा आदि। इनके सिवाय अन्य और भी जो २ कार्य सजन पुरुषों से अनिन्दित, जीविका को देने वाले हों, उन को करे इस प्रकार करने से दीर्घायु प्राप्त करता है और तिरस्काररहित जीवन व्यतीत करता है। इस प्रकार से दसरी 'धनैषणा' की भी व्याख्या करदी। धा।

अथ तृतीयां परछोकेवणामापद्येत । संशयश्चात्र—कथं १ भवि-ध्याम इतश्च्युता न वेति । कुतः संशयः पुनः इति १ उच्यते-सन्ति होके प्रत्यक्षपराः परोक्षत्वात् पुनर्भवस्य नास्तिक्यमाश्रिताः । सन्ति चापरे ये त्वागमप्रत्ययादेव पुनर्भविमच्छन्ति । श्रतिभेदाश्च ।-

'मातरं पितरं चैकं मन्यन्ते जन्मकारणम् । स्वभावं परनिर्माणं यटच्छां चापरे जनाः ॥' इत्यतः संज्ञयः-किं तु खल्बस्ति पुनर्भवो न वेति ॥ ६ ॥

अब तीसरी 'परलोकेपणा' को भी प्राप्त करे । इस 'परलोकेपणा' के विषय
में सन्देह है कि यहां से मरने के पीछे फिर जन्म होगा वा नहीं । संद्यय क्यों
है ! कहते हैं—कुछ मनुष्य ऐसे हैं, जो कि प्रत्यक्ष से जानने योग्य वस्तु को
ि नते हैं और परीक्ष को नहीं मानते । परीक्ष आंख से दिखाई नहीं देता,
किंग्ये ये नास्तिक मत को स्वीकार करते हैं, पुनर्जन्म को नहीं मानते ।

भिक्तता के कारण पुतर्जन्म में सन्देह है। कुछ मनुष्य जनम का कारण माता-पिता को मानते हैं, और कोई स्वभाव को ही जन्म का कारण मानते हैं। तीसरे दूसरे को समस्त जगत् का कारण मानते हैं। चौथे छोग 'यहच्छा' को ही जन्म का कारण मानते हैं, अर्थात् अपने आप बिना कारण के ही जन्म हो गया है। इसिंख सन्देह होता है कि पुनर्जन्म है, वा नहीं।। ६॥

तत्र बुद्धिमान्नास्तिक्यबुद्धि जह्याद्विचिकत्सां च । कस्मात् ? प्रत्यक्षं ह्यल्पम्,अनल्पमप्रत्यक्षमस्ति यदागमानुमान-युक्तिभिरूपटभ्यते । येरेव तावदिन्द्रियः प्रत्यक्षमुपटभ्यते, तान्येत्र सन्ति चाप्र-त्यक्षाणि ॥ ७ ॥

इस अवस्था में बुडिमान् मनुष्य को चाहिये कि 'नास्तिक्य बुद्धि' अर्थात् परलोक नहीं है इस विचार को और संशय को छोड़ दे। क्योंकि प्रत्यक्ष शान बहुत योड़ा है और अप्रत्यक्ष शान बहुत है जिसको आगम शास्त्र, अनुमान और युक्ति से जाना जाता है। जिन शानेन्द्रियों से प्रत्यक्ष शान किया जाता है वे इन्द्रियां स्वयं अप्रत्यक्ष हैं, आंख आंख को नहीं देख सकती, नाक नाक को नहीं सुंघ सकती, कान कान को नहीं सुंघ सकती, कान कान को नहीं सुन सकते।।।।।

सर्ता च रूपोणामतिसंनिकर्षादितिविष्ठकर्षादावरणात्करणदौर्बल्या-न्मनोऽनवस्थानात्समानाभिद्वारादभिभवादतिसौक्ष्म्याच प्रत्यक्षानुपछ-व्यिस्तस्मादपरीक्षितमेतदुच्यते—प्रत्यक्षमेवास्ति, नान्यदस्तीति ॥ ८ ॥

और रूप आदि के बहुत समीप होने से (जैसे पत्रकों में लगा हुआ काजल ), अति विप्रकर्ष अर्थात् बहुत दूर होने से (जैसे पत्रकों में लगा हुआ पक्षी), बीच में व्यवधान आने से (जैसे दीवार के पीछे रक्षी बस्तु ), इन्द्रिय के निर्वेश होने से, मन स्थिर न होने से, एक साथ दो या अधिक भिन्न विषयों में इच्छा करने से, तिरस्कृत होने से यथा—मध्यान्ह में सूर्य की किरणों द्वारा तिरस्कृत नक्षत्रादि, अतिसुक्षम होने से, जैसे कृमि या द्वयणुकादि का प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं होता। इसलिये जो चार्याक आदि नास्तिक का यह कहना कि 'प्रत्यक्ष' इन्द्रियों से जिसका ज्ञान होता है वही है, उसके अतिरिक्त और नहीं है वह अपरीक्षित अर्थात् विना सोचे विचारे कहा गया है।।=।

श्रुतयञ्जैता न कारणं, युक्तिविरोधात् ॥ ८ ॥ नाना वादिजनों के वचन भी परलेक के न होने में प्रमाण नहीं हैं क्योंकि वे युक्ति ( तर्क ) से विषद्ध हैं ॥६॥ युक्ति—

आत्मा मातुः पितुर्वा यः सोऽपत्यं यदि संचरेत्। द्विविधं संचरेदात्मा सर्वो वाऽवयवेन वा॥ १०॥ सर्वश्चेत्संचरेन्मातुः पितुर्वा मरणं भवेत् । निरन्तरं नावयवः कश्चित्सृक्ष्मस्य चाऽऽत्मनः ॥ ११ ॥

जो लोग कहते हैं कि माता पिता की आतमा पुत्र रूप में उत्पन्न होती है; इस अवस्था में आत्मा की गति दो प्रकार से हो सकती है। एक, आतमा सम्पूर्ण पुत्र रूप में आये; दूगरी अवस्था में आत्मा का कोई अवयत पुत्र रूप में आये। यदि सम्पूर्ण आत्मा पुत्र रूप में आता है तो माता या पिता किसी एक की मृत्यु हो जानी चाहिये, और दूतरी अवस्था में सूक्ष्म आत्मा का कोई अवयव हो हो नहीं सकता। परमाणुओं के संयोग से बनी वस्तु का भाग हो सकता है, परमाणु का नहीं।। १०-११।।

> बुद्धिर्मनश्च निर्णाते यथैवाऽऽत्मा तथैव ते । येषां चैषा मतिस्तेषां योनिर्मास्त चतुर्विधा ॥ १२ ॥ विद्यास्त्वाभाविकं षण्णां धातूनां यस्त्रख्रश्रणम् । संयोगे च वियोगे च तेषां कर्मैव कारणम् ॥ १३ ॥

जिस प्रकार माता पिता की आत्मा इत्यन्ति का कारण नहीं बन सकती उसी प्रकार ये बुद्धि और मन भी उत्यन्ति का हेतु नहीं बन सकती, क्योंकि मन और बुद्धि दोनों एक्ष्म हैं, इसिलये इनका भी विभाग नहीं बन सकता। और यदि सम्पूर्ण अयतरण मानो तो माता निता में से एक मन और बुद्धि से रिहत अर्थात् ज्ञान, चिन्तन, बोध से शून्य होना चाहिये। इसिलये यह भी टीक नहीं। एक और भी दोग है। उनके मतमें योनि चार प्रकार की (स्वेदज, अण्डज, उद्धिज और जरायुज) नहीं होती। (क्योंकि उद्धिज योनि वनस्पति आदि में माता और पिता नहीं है)। प्राणियों को उत्पन्ति में छः धातु (पंच महामूत, पृथ्वी, अप्, तेज, वायु और आकाश्य एयं छटी चेतना आत्मा) अपने लक्षणं से स्वमाव से ही कारण बनते हैं। इनके संयोग और वियोग में कर्म ही कारण है।। १२-१३॥

अनादेश्चेतनाधातोर्नेष्यते परिनामितिः । पर आत्मा स चेद्धेतुरिष्टोऽस्तु परिनामितिः ॥ १४ ॥

ईश्वर का ही बनाया जगत् मानकर जो लोग आत्मा का अस्तित्व नहीं सानते उनका कथन भी ठीक नहीं है। क्योंकि अनादि (जिसका आदि नहीं) धाउ (आत्मा) का दूसरे से बनाया जाना भी सम्भव नहीं। यदि पूर्व आत्मा नहीं है तो दूसरा पुरुष भी किस उपादान को ले कर दूसरे को क्योंकि अचेतन वस्तु चेतन को उत्पन्न नहीं कर सकता। यदि परमात्मा के केवल शरीर का बनाने वाला मानते हो तो तुम्हारे और हमारं सिद्धान्त में कोई भेद नहीं। इसलिये आत्मा नित्य है, वह समय २ पर स्थृत शरीर को छोड़कर परलोक में कमों का भोग करके भंग की समाप्ति पर और भोग्य कर्म फलों के गोग के लिये पुनः उत्पन्न होता है ॥१४॥

न परीक्षा न परीक्ष्यं न कर्ता कारणं न च। न देवा नर्षयः सिद्धाः कर्म कर्मफळं न च॥ १४॥ नास्तिकस्यास्ति नैवाऽऽत्मा यदृच्छोपहृतात्मनः। पातकेभ्यः परं चैतत्पातकं नास्तिकग्रद्धः॥ १६॥

यहच्छा भी जनम का कारण नहीं है, क्योंकि यहच्छावादी के मत में न कोई परीक्षा (प्रमाण) है, और न कोई परीक्ष्य अर्थात् प्रमेय वस्तु है। इसिलये माता, पिता, कन्या, बहिन, पत्नी, गुरु, बुद्ध, तरस्वी इत्यादि परीक्षणीय वस्तु के अभाव में मनमाना आचार होता सम्भव है और कर्म भी नहीं है, जिसका कि अच्छा या बुरा फल मिलेगा, इसिलये कर्म फल भी नहीं है। न कर्म का कोई कर्चा है, जो कर्म करे। यह सब यहच्छा से ही, विना कारण होता है, कारण के न होने से भनचाहा आचरण करने में कोई दोध नहीं होगा, इससे गुरु, सिद्ध पुरुषों में पूज्यापूज्य भाव भी नहीं रहेगा। वह माता, कन्या आदि में दारवत् बुद्धि कर सकेगा, इसिलये जिसका आत्मा यहच्छावाद से नष्ट हो जाता है ऐसे नास्तिक का आत्मा नहीं रहता। अतः नास्तिक होना सब पातकों से बढ़ा पातक है !! १५-१६ ॥

तस्मान्मतिं विमुच्यैताममार्गप्रसृतां बुधः ।

सतां बुद्धिप्रदीपेन पश्येत्सर्वं यथातथम् ॥ १७ ॥ इति ।

इसलिये बुढिमान् को चाहिये कि उल्टेमार्ग में जाने वाली इस विपरीत बुद्धि को छोड़ दे और सजन पुरुषों की बुद्धि रूप दीपक से सब वस्तुओं को ठीक र रूप में देखे ॥ १७॥

द्विविधमेव खलु सर्वं—सचासच, तस्य चतुर्विचा परीक्षा आप्तो-पदेशः प्रत्यक्षमनुमानं युक्तिश्चोति ॥ १८ ॥

संसार में जो कुछ दीख पड़ता है, वह सब दो प्रकार का है, एक सत् और दूसरा असत्। इस की परीक्षा चार प्रकार से होती है, १. आसोपदेश २. प्रत्यक्ष ३. अनुमान और ४. युक्ति।

> आप्तास्तावत्ः — र जस्तमोध्यां निर्मुक्तास्तपो-ज्ञान-बळेन ये । येषां श्रेकालममलं ज्ञानमन्याइतं सदा ॥ १६ ॥

आप्ताः शिष्टा विबुद्धास्ते तेषां वाक्यमसंशयम् । सत्यं, वक्ष्यन्ति ते कस्मादसत्यं नीरजस्तमाः ॥ २० ॥

जो पुरुप तप और जान के तह से रजांगुण और तमोगुण से मुक्त हो चुके हैं, केवल सत्त्व गुण ही जिन में यह गया है, उनका ज्ञान मृत, भविष्य और वर्षामान तीनों कालों में विषुद्ध और कभी भी बाधित नहीं होता । ऐसे पुरुष 'आस', 'शिष्ट' और 'विषुद्ध' होते हैं, इन के बाक्य विना सन्देह के होते हैं। ये पुरुष सदा सत्य ही कहेंगे, जो पुरुष रजस् और तमस् से रहित हैं वे असत्य कैसे बोल सकते हैं। ॥ १६-२०॥

प्रत्यक्ष का लक्षण-

आत्मेन्द्रिय-मनोऽर्थानां संनिकवीत्प्रवर्तते । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रत्यक्षं सा निरुच्यते ॥ २१ ॥

आत्मा, इन्द्रिय, मन और अर्थ ( पदार्थ ) इन चारों का एक साथ संयोग होने से जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उस को 'प्रत्यक्ष' कहते हैं ॥ २१॥

अनुमान-

प्रत्यक्षपूर्वं त्रिविधं त्रिकालं चातुमीयते । बह्विर्निगृढो धूमेन मैथुनं गभेदर्शनात् ॥ २२ ॥ एवं व्यवस्यन्स्यतीतं, वीजात्फलमनागतम् । दृष्ट्रा बीजात्फलं जातिमद्देव सदशं बुषाः ॥ २३ ॥

प्रथम प्रत्यक्ष प्रमाण से देखकर तीन प्रकार से कार्य-लिंगानुमान, कारण लिंगानुमान और कार्य-कारण लिंगानुमान होता है, भृत, भविष्यत्, और वर्तमान हन तीनों समय में परोक्ष का अनुमान किया जाता है। जैते कि लिंगी अग्नि को धुआ देखकर जानते हैं और गर्भ को देखकर मैथुन कर्म का ज्ञान कर लेते हैं। इसी प्रकार से अतीत काल का ज्ञान अनुमान से कर लेते हैं और जिस प्रकार बीज को देखकर अनागत फल का अनुमान हो जाता है, जैसा बीज होता है, वैसा ही फल लगता है। इसी प्रकार भविष्य काल का भी अनुमान से जान करते हैं। १२-२३॥

युक्ति---

जल-कर्षण-धीजर्तु-संयोगात्सस्य-संभवः । युक्तः षड्धातु-संयोगाद् गर्भाणां संमवस्तथा ॥ २४ ॥ मध्य-मन्थन-मन्थान-संयोगादग्निसंभवः । युक्तियुक्ता चतुष्पाद-संपन्याधि-निबर्द्दणी ॥ २४ ॥

पानी, कर्षण ( इल चलाया हुआ खेत ), बीज और ऋतु इन चारों के संयोग से अन्न उत्पन्न होता है। उत्तम क्षेत्र में समय पर उत्तम बीज पानी से सींचकर बोने से अनाज इंता है। इसिटये पृथ्वी, अप , तेज, बाय और आकाश एवं चेतना इन छः के संयोग से गर्भ का होना सम्भव है; यह यक्ति है। इसी प्रकार 'मध्य' अरणी का अधः काष्ट्र (नीचे की लकड़ी), मन्यन ( मथने का डण्डा ) और ( मन्थान ) मथनी चलाने वाला कता, इन तीनों के संयोग से अग्नि उत्पन्न होना सम्भव है। इसी प्रकार चतुष्पाद ( चिकित्सा के चारों अङ्गकी) युक्ति से युक्त सम्पन् रोगको नाश करने वाली है। यदि चिकित्सा के चारों अंग टीक तरह से प्रयुक्त किये जायें. तो राग मिटना सम्भव है ॥ २४-२५ ॥

> बुद्धिः पश्यति या भावान् बहु-कारण-योगजान् । युक्तिस्त्रकाला सा होया त्रिवर्गः साध्यते यया ॥ २६ ॥ एषा परीक्षा नाम्त्यन्या यया सर्वं परीक्ष्यते । परीक्ष्यं सदसचेव तया चास्ति पनर्भवः ॥ २७ ॥

जो बुद्धि बहुत प्रकार के कारणों से उत्पन्न, पदार्थों को ज्ञान के लिए देखती है उस बुद्ध को 'युक्तिंग कहते हैं। यह बुद्धि तीना कालो के विषय को देखती है, इस युक्ति से त्रिवर्ग अर्थात् धर्म, अर्थ और काम तीनों पृरुपार्थ सिद्ध होते हैं । यह चार प्रकार की (आतोपटेश, प्रत्यक्ष, अनुमान और युक्ति ) परीक्षा है. इसमें भिन्न और परीक्षा नहीं है। इस चार प्रकार की परीक्षा से सब कुछ सत्, असत्, भाव, अभाव जो कुछ शेय है, नह सब जाना जाता है। सत असत की परीक्षा करके ही जाना गया है कि एन जैन्म होता है ॥ २६-२७॥

तत्राऽऽप्तागमस्तावद्वेदः, यश्चान्योऽपि कश्चिद्वेदार्थोद्विपरीतः परी-क्षकैः प्रणीतः शिष्टानुमनो लोकानुषह-प्रवृत्ताः शास्त्र-वादः स चाऽऽप्तागमः । आप्तागमादुपरुभ्यते - दान-तपा-यज्ञ-सत्याहिसा-ब्रह्मचर्याण्यभ्यद्य-निः-श्रेयस-कराणीति। न चानतिवृत्त-सत्त्व-दोषाणामदोपरपुनर्भवोधर्मद्वारेषु-पदिश्यते। धर्मद्वारावहितेश्च व्यपगत-भय-राग-द्वेष-छोभ-मोह-मानैर्ब्रह्म-परेराप्तैः कर्मविद्भिरनुपहत-सत्त्व-बुद्धि-प्रचारेः पूर्वैः पूर्वतरेर्महिषिभिद्व्यि-चक्क्षभिर्द्ृष्टोपदिष्टः पुनर्भव इति व्यवस्येदेवम् ॥ २०॥

आत पुरुषों का आगम वेद ( ऋगू, यजुः, साम और अथर्व ) हैं। ह वेदों के िववाय और भी कोई अन्य जो कि वेद के अर्थ के अनुकूल, परीक्ष से बनाया हुआ शिष्ट पुरुषों से अनुमत, जनसमाज के कल्याण के लिये प्रव

जो अन्य ज्योतिष, व्याकरण, आयुर्वेद स्मृति आदि हैं, वे भी आसागम अर्थात् शब्द प्रमाण हैं। आसागम से भी जाना जाता है कि ज्ञान, तप ( इन्द्व-सिक्णुता ), यज ( अग्निहोत्रादि ), सत्य अहिंसा, ब्रह्मचर्य आदि कमें अभ्युदय ( इस लोक में कल्याण ) और निःश्रेषत ( परलोक में मज्जल ) करने वाले हें। मनोरोण, रजम् और तमम् जिन के शान्त नहीं हो गये दन रजोगुणी या तमोगुणी पुरुषों को अपुनर्भव नहीं कहा गया, अर्थात् रजोगुणीया तमोगुणी पुरुषों का पुनर्जन्म होता है। ऐसा धर्म शान्तों में उपदेश किया गया है। धर्मश्रास्त्रों में सावधान, राग, मोह, होप, भग, लोभ, मोह, मान से रहित, ब्रह्मचारो, आस विद्वान, कर्म थोग को जानने हाले, जिन के मन, बुद्धिएवं प्रचार ( व्यवहार ) ठीक वने हुए हैं, ऐसे अति प्राचीन महर्भियों ने दिख्य चन्नुओं से देखकर निश्चयपूर्वक पुनर्जन्म का उपदेश किया है, इस्तिये उनका निश्चय सत्य करके जाने ॥ २८॥

प्रत्यक्षमिष चोपरुभ्यते-मानारिजोविसहशान्यपत्यानि, तुल्यसंभ-वानां वर्णन्वराकृति-सत्त्व-बुद्धि-भाग्यविशेषाः, प्रवरावर-कुल-जन्म, दास्यैश्वर्यम्, सुखासुखमायुः, आयुषो वेषम्यम्, इहाकृतस्यावातिः, अशि-क्षितानां च रुदित-सन-पान-हास-त्रासादीनां च प्रवृत्तिः, लक्षणोत्पत्तिः, कर्मसामान्ये फडविशेषः, मेधा कचित्कचित्कर्ज्यमेधा, जातिस्मरणम्, इहाऽऽगमनमितश्च्युतानां च भूतानां समदर्शने प्रियाप्रियस्वम् ॥२६॥

प्रस्थक से भी जाना जाता है कि पुनर्जन्म है, माता पिता से विभिन्न प्रकृति के पुत्र (करवान् माता पिता का काला पुत्र ) होते हैं। एक ही माता पिता के दो पुत्रों में उने भाइयों में रंग, स्वर, आकृति, चेहरा, मन, ज्ञान और भाग्य, प्रारच्य भिन्न होते हैं। किवी की राम्य, प्रारच्य भिन्न होते हैं। किवी की दासता और किसी की ऐश्वर्य सम्पत्ति होती है, कोई सुख्य पूर्वक जिन्दगी बसर करता है, कोई दुःख से जीवन व्यतीत करता है, आयु की विषमता, योझा जीना या अधिक देर जीना, यहां किए कर्म का फल न मिलना, पढ़े सोखे विना ही रोने, दुःख पान (स्तन्य पान), हँउने उरने आदि कार्यों में प्रश्वित का होना, श्वरोर पर राज्यचिह्न या दारिह्यसूचक चिह्नों का होना, एक सहश्च काम करने पर भी फल में भिन्नता का रहना, कहीं पर बुद्धि का होना और पर बुद्धि का न होना, जाति, पूर्व जन्म क्लान्त का स्मरण करना, यहां मरने पर फिर यहां आता, एक समान एक हिंधे देखने पर प्रिय एवं भिरने पर सिय एवं भिरने पर फिर यहां आता, एक समान एक हिंधे देखने पर प्रिय एवं भिरने एम सोखिद्ध करती हैं।।

अत एवानुमीयते—यस्वकृतमपरिहार्यमिवनाशि पोर्वदेहिकं दैवसंज्ञकमानुबन्धिकं कर्म, तस्येतत्फलम् , इतश्चान्यद्भविष्यतीति । फलाद्वीजमनुमीयते, फलं च बीजात् ॥ ३० ॥

उपराक्त वार्तों को देखकर ही अनुमान भी किया जाता है कि अपना किया हुआ कम नहीं छोड़ा जा सकता, उसका विनाश नहीं हो सकता, पूर्व जन्म में किया हुआ 'भाग्य' नामक आनुवन्धिक अर्थान् आत्मा के साथ परलोक में भा निश्चित रूप से वैचा हुआ है। उसी का यह फल है जो कि माता निता से पुत्र मिल प्रकृति के उत्पन्न होते हैं इत्यादि। यहां किये कम से दूसरा जन्म होगा, बीज से फल का अनुमान होता है, कम से पुनर्जन्म का और पुनर्जन्म से कम का अनुमान होता है।

युक्तिश्चेषा—षड्धातुसमुदायाद् गर्भजन्म, कर्तृकरणशंयोगात् क्रिया, कृतस्य कर्मणः फळं नाकृतस्य, नाङ्कुरोत्पत्तिरबीजात्, कर्मस्ट्रां फळं नान्य€माद्वीजादन्यस्योत्पत्तिरिति युक्तिः ॥ ३१ ॥

युक्ति भी है कि — पृथ्वी, अप् , तेज, वायु, आकाश और चेतना इन छः धातुओं के समुदाय मिलने से गर्भ उत्पन्न होता है और कर्चा और करण ( साधन ) के मिलने से किया उत्पन्न होती है, कर्चा आत्मा, करण जी पुष्प उनके संयोग से गर्भाश्य रूप क्षेत्र में जन्म होता है। किये हुए हो कर्म का फल होता है, न किये हुए कर्म का फल नहीं होता। जिस प्रकार बिना बीज के अंकुर उत्पन्न नहीं होता वेसे कर्म के अनुसार समान ही फल मिलता है यथा—एक जाति के बीज से दूसरी जाति का फल उत्पन्न नहीं होता॥ ३१॥

एवं प्रमाणैश्चनुभिरुपिदृष्टे पुनर्भवे धर्मद्वारेष्वयधीयेत, तद्यथागुरुशुश्रूषायामध्ययने व्रतचर्यायां दारिक्रयायामपत्योत्पाद् ने भृत्यभरणेऽतिथिपूजायां दानेऽनिभध्यायां तपस्यनसूत्रायां देहवाङ्मानसे कर्मण्यक्टिड्टे देहेन्द्रिय-मनोऽर्थ-बुद्धयात्म-परीक्षायां मनःसमाधाविति, यानि
चान्यान्यप्येवंविधानि कर्माणि सतामविगिर्द्धतानि स्वर्ग्याण वृत्तिपुष्टिकराणि विद्यानान्यारभेत कर्तुम्, तथा हि कुर्वन्निह चंव यसो अभते
प्रेत्य च स्वर्गमिति तृतीया परलाक्षेषणा व्याख्याता भवति ॥ ३२ ॥

इस प्रकार आसोपदेश. प्रत्यक्ष, अनुमान और युनि चारों प्रमाणों द्वारा पुनर्जन्म के सिद्ध होने पर धर्म-साधन के मार्गों में विश्व कगावे। यथा—स् माता, पिता, आचार्य की सेवा, अध्ययन-पठन में, ब्रह्मचर्य्य काय, मन, वा से मैथुन त्याग, ब्रह्मचर्य्यपालन, विवाह कर्म में, सन्तानोत्पन्ति, आश्रित जन के पोषण में, अतिथि सत्कार में, यथाशकि ान देने में, दूसरे के धन को ज चाहने में, द्वन्द्व सुख-तुःख सहने में, दूसरे के गुणों में दोष न देखने में, शरीर को विना कष्ट पहुँचाये शरीर, वाणी और मन स कर्म करने में, देहपरीक्षा में, इन्द्विय परीक्षा, मन परीक्षा, विषय की परीक्षा, ज्ञान की परीक्षा, आत्म परीक्षा, और मन की समाधि (चित्तवृत्ति-निशेष) में मन का लगाना ही धर्म मार्ग है। और मी दूसरे इसी प्रकार के कमें. सजनों से अनिन्दत, पूजित, स्वर्ग सुख को देने वाले, जीवन पालन करने वाले हों, उनको करने का उद्योग करे, ऐसा करने पर इहलोक में यश मिलना है और मरने पर स्वर्ग अथात् पुनर्जनम में सुख मिलेगा, इस प्रकार से तीमर्ग परलोकैपणा भी कह दी। ३२।।

अथ खलु त्रय उपस्तम्भाः, त्रिविधं बलम्, त्रीण्यायतनानि, त्रयो रोगाः, त्रयो रोगमार्गाः, त्रिविधा भिषजः, त्रिविधमौषधमिति ॥३३॥

तीन प्रकार के उपस्तम्म अर्थात् शर्रार को धारण करने वाले तस्य हैं, तीन प्रकार के बल हैं, तीन कारण हैं। तीन प्रकार के रोग हैं, तीन रांगमार्ग हैं, तीन प्रकार के चिकित्सक हैं, तीन प्रकार की औपभ हैं॥ ३३॥

त्रय उपस्तम्भा इति-आहारः,स्वप्नो, त्रह्मचर्यमिति । एभिक्विभिर्यु-क्तियुक्तेरुपस्तन्धगुपस्तम्भेः शरीरं बळवर्णोपचयोपचितमनुवर्त्तते याव-दायुः-संस्कारात् संस्कारमहितमनुपसेवमानस्य,य इहेवोपदृक्ष्यते ॥३४॥

तीन उपस्तम्भ तस्य जो शरीर को धारण करते हैं, आहार, स्वय्म और ब्रह्मचर्यों हैं। ये तीनों को युक्ति पूर्वक प्रयुक्त करने पर शरीर हद्द, मजबूत बल, वर्ण, पृष्टि से युक्त होता है, जब तक शरीर में धर्माधर्म आयु के बनाने में कारण रहते हैं। इन तीनों उपस्तम्भों का उन्तित मात्रा में सेवन करना ही आयु का कारण है। अहित वस्तुवों का सेवन न करना ही आयु में कारण है, उन अहित वस्तुवों को यहीं पर कहेंगें॥ ३४॥

त्रिविधं बळिमिति सहजं काळजं युक्तिकृतं च । तत्र सहजं यच्छरी-रसन्वयोः प्राकृतम्, काळकृतमृतुविभागजं वयःकृतं च, युक्तिकृतं पुन-स्तद्यदाहारचेष्टायोगजम् ॥ ३४ ॥

तीन प्रकार का बल है—सहज, कालजन्य और युक्तिजन्य, इन में उत्पत्ति है समय ही शरीर और मन को गर्भाशय में मिलता है जो बल उसे सहज या आहार-विहार के विभागानुसार आहार-विहार के हिंदा और बाल्य, यौवन और बुद्धावस्था में उत्पन्न वल। यौवनावस्था में बला-

370 88

धिक्य रहता है। बलकारक आहार या चेष्टा विहार से जो बल उत्रक्त किया जाता है वह युक्ति इत है ॥ ३५ ॥

श्रीण्यायतनानीति अर्थानां कर्मणः कालस्य चातियोगायोग-मिध्या-योगाः । तत्रातिप्रभावनां हरुयानामतिमात्रं दर्शनमनियोगः, सर्वशोऽ-द्रशेनमयोगः, अतिसूक्ष्मानिश्ळिष्टानिविष्रकृष्ट्-गोर भेरवःद्भन द्विष्ट-बीभ-त्स-विकतादि-रूप-दर्शनं मिथ्यायोगः । तथाऽतिमात्र-स्त्रनित-पटहोत्क्र-ष्टादीनां शब्दानामतिमात्रं श्रवणमतियोगः, सर्वशाऽश्रवणमयोगः, परु-षेष्ट-विनाशोपघान-प्रघषेण भीषणादि-शब्द-श्रवणं मिथ्यायोगः । तथाऽ-तितीक्ष्णोवानिष्यन्दिनां गन्धानामतिनात्रं ब्राणमतियोगः, सर्वेशोऽब्रा-णमयोगः। पृति-द्रिष्टामेध्य-क्लिन्न-विप-पवन-कुणप-गन्धादि घाणं मिथ्या-योगः, तथा रसानामत्यादानमतियोगः, अनादाननयागः, मिध्यायागो राशि वज्येष्वाहार-विधि-विशेषायतनेपूपरेक्ष्यते; तथाऽ तशीनोष्णाना स्पृरयानां स्नानाभयङ्गारसादनादीनां चात्युपसेवनमतियोगः, मर्वशाऽतुप-सेवनमयोगः,स्नानार्दानां शीतोष्णादीनां च स्ट्रयानामनातुपूर्व्योपसेवनं विषम-स्थानाभिषाताश्चि-भूत-संस्पर्शादयश्चेति भिष्यायोगः॥ ३६॥

रोग के आयतन अर्थात् कारण तीन हैं, अर्थ, अर्थार इन्द्रियों के विषय कर्म और काल इन तीनों का अतियोग, अयोग और मिध्यायंग ये तीन रोगों के 'आयतन' हैं। बहुत चमकने वाले पदार्थ सूर्य आदि का देर तक देखना चतु-इन्द्रिय का 'अतियोग' है, सर्वथा ही न देखना 'अयोग' है । बहुत क्लेशदायक पदार्थ का देखना, बहुत दूर की वस्तु की देखना, रीद्र, भयानक-डरावनी, अद्भत, अप्रिय, बीमत्न और विकृत रूपों को देखना, आंख का 'मिथ्यायोग' है। इसी प्रकार बादल की घरघराइटको अधिक सनना, ढोल या नगाड़े की आयज को बहुत सुनना, तोर आदि के बहुत ऊँवे शब्द को अधिक सुनना, कान का 'अतियांग' है। सर्वथा न सुनना 'अयाग' है। कटोर, पुत्र धन आदि इष्ट वस्तुओं के नाश को सुनना, इष्ट वस्तु के मरण को सुनना, दुर्व-चन, तिरस्कार सुनना, भयात्पादक भयान ह शब्दों का सुनना, श्रांत्रेन्द्रिय का 'निध्यायांग' है। आंत ताब ( मरिन आदि ) गन्य का सूचना, उप, चमेली आदि गन्ध का अधिक सूंघना, माल कंगनी आदि गन्ध का अधिक मात्रा में सुंबना, नासा का 'अतियोग' है। सर्वथा न सुंबना नाक का 'अयोग' है, सड़ीं दुर्गन्धयुक्त, गली की अपित्रत्र जहरीजी वायु, मुदें की गन्ध जैसी वस्तुओं की संघना नाक का 'मिथ्यायोग' है। इसी प्रकार मध्र आदि रसों का अधिक मात्रा में उपयोग रखनेन्द्रिय का 'अतियोगा' है, सर्वथा रखों का न खाना अयंगा है। आगे विमान स्थान (अ०१) में कहे हुए प्रकृति, करण, संयोग, देश, काल, उपयोग, नेस्थान (अ०१) में कहे हुए प्रकृति, करण, संयोग, देश, काल, उपयोग, नेस्थावयान क्रीर राशि हन आठ में से राशि को छंड़कर होय सात के विरुद्ध आहार करने का नाम रखने। इत्तर भिष्यायांगा है। बहुत ठण्डे बहुत गरम स्थर्श, बहुत अधिक स्नान, बहुत मालिश, बहुत उपटन लगाना, खबर्-इन्द्रिय का 'अनियांगा है। इतके विरुद्धल सेवन न करना 'अयोग' है, ऊंचे नीचे स्थान का, बांट पात्र आदि और शत्र आदि अपवित्र बस्तुओं का स्थर्श करना 'मिष्यायंगा' है। इह ॥

तत्रेकं स्पर्शनेन्द्रियमिन्द्रियाणाभिन्द्रियत्यापकं चेतः, समबायि स्पर्शनव्यापकं चेतः, सम्बायि स्पर्शनव्यापकमिष च चेतः, तस्मात्सर्येन्द्रियाणां व्यापकस्पर्शकृतो यो भावविशेषः सोऽयमनुष्शयात्पञ्चविधिक्रविधिवकल्पो भवत्यसात्स्येन्द्रियार्थश्योगः; सात्स्यार्थो हृपशयार्थः॥ ३०॥

इन पांच जानेहित्यों में से एक स्पर्शन (स्वचा) इन्द्रिय शेष प्राण, रसना, चच्च और कर्ण इन चार इन्द्रियों में और गुरा, लिंग, हाथ, पैर और वाणी में भी व्यापक हैं और वह स्वग्-इन्द्रिय मन के साथ सम्वाय सम्बन्ध से संयुक्त है, इसिल्ये स्वग् इन्द्रिय स्व इन्द्रिय मन के साथ सम्वाय सम्बन्ध से संयुक्त है, इसिल्ये स्वग् इन्द्रिय से इन्द्रियों में देशी होने से ओर चित्त का इस स्विगिद्धिय के साथ समवाय सम्बन्ध से जुड़ा हुआ मन, आत्मा के अभीष्यत विपय की अहण करने के लिये स्वर्शेन्द्रिय द्वारा प्राप्त मार्ग से, उस विपय को प्रज्ञ करने वाली इन्द्रियों में व्यापक स्वर्श करने वाली इन्द्रियों में व्यापक स्वक् के स्वर्श से उत्यन्न जो अपने अपने विषय के ज्ञान विशेष उत्यन्न होते हैं, वे शरीर के अनुकुल न होने पर, पांच प्रकार के होने पर भी तीन प्रकार होते हैं। यथा (१) 'असारम्यन्द्रियां संभोग' अयात् इन्द्रियों का विषय के साथ अनुचित रूप से संयोग होना अतियोग, अयोग और मिथ्या-योग इन तीन प्रकार का हो जाता है। सारम्य का अर्थ उपशय है, शरीर के जो अनुकुल पड़े वह 'साल्य' है।। ३७॥

कर्म वाङ्-मनः-ग्रदीर-प्रवृत्तिः । तत्र वाङ्मनःश्ररीरातिप्रवृत्तिरित-िगः, सर्वशोऽप्रवृत्तिरयोगः, वेग-घारणोदीरण-विषम-स्वलन-गमन-प-अनाङ्ग-प्रणिधानाङ्ग-प्रदूषण-प्रहार-मर्दन-प्राणोपरोध-संक्लेशनादिः शा-श्रिरो मिथ्यायोगः । सूचकान्रवाकाल-कल्हाप्रियाबद्धानुपचार-परुष-वच- नादिर्वाङ्मिथ्यायोगः । भय-शोक-क्रोध-छोभ-मोह-मानेर्ष्या-मिथ्यादश-नादिर्मानसो मिथ्यायोगः ॥ ३= ॥

याणी मन और शरीर इन की चेष्टा का नाम 'कमें' है, इन में वाणी, मन और शरीर की अतिप्रवृक्ति का नाम 'अतियोग' है। इन की क्वया प्रवृक्ति न होना 'अयोग' है। वाणी, मल-मूत्रादि के उपस्थित वेगों को रोकना, अनुपश्यित वेगों को वल्पूर्वक बाहर निकालना, सम स्थान पर विषम (टेह्रा-मेद्रा) गिरना, अनुचित रूप से चलना, ऊंचे स्थान से कूदना, अंगों को टेह्रा-मेद्रा करना, अंगों को पीइत करना, खुजाना. दवाना आदि, अङ्गों पर दण्ड आदि से प्रदार करना, अङ्गों को मर्दन करना, ख्वासा शादि, अङ्गों को मर्दन करना, खाट खोटना, इवास वन्द करना, मंक्लेश व्रत, उपवास आदि, विषम नृत्य आदि कर्म भी शरीर के 'मिथ्यायोग' हैं। निन्दा, चुगली, मिथ्या बोलना, विना समय के बात करना, झगड़ा करना, जीको दुःखाने वाला क्षप्रिय, असम्बद्ध, प्रतिकूल और कर्कश बोलना, वाणी का 'मिथ्यायोग' है। भय, शोक, चिन्ता, क्रोध, लोभ, मोइ, अज्ञान, मान, अहंकार, ईष्णां, मिथ्यादर्शन, नास्तिक्य बुद्धि ये मन के 'मिथ्यायोग' हैं। ३८॥।

संब्रहेण चातियोगायोगवर्जं कर्म वाङ-मनःशरारजमहितमतुप-दिष्टं यत् तच मिथ्यायोगं विद्यात् ॥ ३६॥ इति त्रिविध-विकल्पं त्रिवि-वमेव कर्म प्रज्ञापराध इति व्यवस्येत् ॥ ४०॥

संक्षेप में—वाणी, मन और दारीर के जो अहितकारी और नहीं कहे हुए कर्म हैं, जिनका अतियोग या अयोग में समावेश नहीं होता, वे सब 'मिय्या-योग जानने चाहियें। वाणी, मन और दारीर इनके अतियोग अयोग और मिथ्या-योग को 'प्रज्ञापराध' कहते हैं ॥ ३६-४० ॥

शीतोष्ण-वर्ष-स्रक्षणाः पुनर्हेग्ग्त-प्रीष्म-वर्षाः संवत्सरः स कालः। तत्रातिमात्र-स्वलक्षणः कालः कालातियोगः,होन-स्वलक्षणः कालः काला-योगः, यथास्वलक्षण-विपरीतलक्षणस्तु कालः कालमिथ्यायोगः। कालः पुनः परिणाम उच्यते ॥ ४९॥

हेमन्त और शिशिंग शीत काल, वसन्त और ग्रीष्म उष्ण काल, वर्षा और शरद् और वर्षा काल । इस प्रकार से हेमन्त ,शिशिंत, वसन्त, ग्रीष्म, वर्षा और शरद् इन छः ऋतओं वाला सम्बत्सर रूप काल, शीत, उष्ण और वर्षा के रूप में तीन प्रकार का है। इन में अपने लक्षणों से अधिक हेमन्त आदि का होन् काल का 'अतियोग' है, शीतकाल में बहुत अधिक शीत, ग्रीष्म में बहुब अधिर गरमी, वर्षा काल में बहुत अधिक बरसात पढ़ना ये काल के 'अतियोग' है... और हेमन्त आदि काल में अपने लक्षणों से कम शीत आदि का होना 'अयोगः है। हेमन्त आदि काल में अपने लक्षणों से विपरीत लक्षणों का होना अर्यात् श्रीत काल में बर्श या गरमी पड़ना, गर्मियों में श्रीत या वर्ष होना, वर्षा काल में शीत या गरमी पड़ना, काल का 'मिश्यायोग' है। काल का ही दूमरा नाम 'परिणाम' है। ४१।।

इत्यसात्म्येन्द्रियार्थसंयोगः प्रज्ञापराधः परिणामश्चेति त्रयस्त्रिविध-विकल्पाः कारणं विकार।णाम्, समयोगयुक्तान्तु प्रकृतिहेतवो भवन्ति।। सर्वेषामेच भावानां भावाभावो नान्तरेण योगायोगातियोगमिथ्या-योगान् समुपरुभ्वेते । यथास्वयुक्त्यपेक्षिणौ हि भावाभावौ ॥ ४३॥

ये जगर कहे 'असालयेन्द्रियार्थ' 'त्रज्ञापराय' और 'परिणाम' ये तीनों अति-योग, अयोग मिध्यायोग के द्वारा स्व रांगों के कारण बनते हैं। इन्द्रियार्थ मंयोग, बुद्धि-संयोग और काल-संयोग ये तीनों स्वास्थ्य के कारण बनते हैं। क्योंकि सृष्टि के आरम्भ में जितने ही पदार्थ हैं, उनके दो ही स्वरूप हैं, एक भाव दूसरा अभाव। अपने स्वरूप में रहने का नाम 'भाव' और अपने स्वरूप में भिन्न दूसरे स्वरूप से रहना 'अभाव' है। ये दोनों (भाव और अभाव) काल, बुद्धि और इन्द्रियार्थ संयोग के समयोग, अतियोग, अयोग और मिध्या-योग के विना नहीं होते॥ ४२-४३॥

त्रयो रोगा इति-निजागन्तुमानसाः। तत्र निजःशरीरदोष-समुखः, आगन्तुर्भूत-विष-वाय्वग्नि-संप्रहारादि-समुख्यः, मानसः पुनरिष्टस्या-छाभान्छाभाचानिष्टस्योपजायते ॥ ४४ ॥

रोग तीन प्रकार के हैं, (१) निज जो अपने शरीर में उत्पन्न हैं, (२) आगन्तुज और (३) मानस । इनमें (१) निज जो शरीर के दोष वात, पित्त, कफ के कारण उत्पन्न होने वाले हैं।(२) आगन्तुज भूत, विष, स्थावर, जंगम विष से जन्य, दुष्ट वायु से, आग से चोट आदि से उत्पन्न होने वाले (३) इष्ट वस्तु के निल्ने और अनिष्ट वस्तु के मिल जाने से मानस रोग उत्पन्न होते हैं॥ ४४॥

तत्र बुद्धिमता मानस-व्याधि-परीतेनापि सता बुद्धया हिताहितम-वेक्ष्यावेक्ष्य धर्मार्थकामानामहितानामनुपसेवने हिताना चोपसेवने अतितव्यम् , नद्यन्तरेण छोके त्रयमेतन्मानसं किञ्चिषिण्पद्यते-सुखं वा श्वाः सं वा, तस्मादेतचानुष्ठेयं, तद्विद्याष्ट्रद्वानां चोपसेवने प्रयतितव्यम् , भारस-देश-काल-बल-काने यथावच्चेति ॥ ४४ ॥ बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि मानस ब्याधि के रहते हुए भी लोम, काम, कोघ, मोह के विपरीत, उत्तम बुद्धि से हित और अहित कार्यों का विचार करते हुए. धर्म, अर्थ और काम इनके अहितकारक कार्यों को छोड़ ने में, तत्पर. एवं धर्म, अर्थ और काम के लिये हितकारी कार्यों को सेवन करने में प्रयत्नवान रहना चाहिये। वर्यों कि शंसार में धर्म अर्थ और काम तीनों के विना मनोजन्य खुल वा दुःख कुछ भी नहीं होता। इसलिये इन (धर्म, अर्थ और काम) के हितकारी कार्यों का प्रहण और अहितकारी कार्यों का स्थाग करने में प्रयत्नवील रहना चाहिये, इन के लिये विद्यानुद्ध पुरुषों का सेवन करना चाहिये। अत्म-ज्ञान, विरुष्धान, कील ज्ञान, अरि शक्ति ज्ञान के लिये उचित रीति सं प्रयत्न करना चाहिये।। ४५॥।

भवति चात्र।

मानसं प्रति भैषज्यं त्रिवर्गस्यान्ववेक्षणम् । नद्विद्यसेवा विज्ञानमात्मादीनां च सर्वशः ॥ ४६ ॥ इति ।

और इस प्रसङ्घ में एक दशंक है औषध धर्म, अर्थ, काम (त्रिवर्ग) का सेवन करना, धर्म, अर्थ काम इन को उपदेश करने वाले विद्यादृद्ध पुरुष की सेवा करना, आरमज्ञान, देश, काल, वर आदि का ज्ञान करना मानस रोगों की औषध है।। ४६॥

त्रयो रोगमार्गा इति-शाखा, मर्मास्थिसन्धयः, कोष्ठश्चा तत्र शाखा रक्तादयो धातवस्त्वक् च, स बाह्यो रोगमार्गः। मर्माणि पुनर्वस्ति-दृदय-मूर्घादीनि अस्थि-सन्धयोऽस्थि-संयोगाः, तत्रोपनिवद्धाश्च स्नायुकण्डराः, स मध्यमो रोगमार्गः। कोष्टः पुनरुच्यते महात्त्रोतः शरीरमध्यं महा-निम्नमामपकाशयश्चेति पर्यायशब्देस्तन्त्रे, स रोगमार्गआभ्यन्तरः।४७।

रोगों के तीन मार्ग हैं, जंसे—(१) शाला, (२) मर्म, अस्थि-विश्वयां और (३) कोष्ठ। इन में शाला रक्त आदि छः चातु और त्वचा ये सात बाह्य रोगमार्ग हैं, विस्त (मूत्राधय), हृदय (दिल) और धिर, मस्तिष्क एक सौ सात मर्म ओर अस्थि (हिंडुयां), सन्वियां (अस्थियों के जोड़), तथा इन में बंधी हुई रनायु और कण्डरायें ये 'मध्यम रोगमार्ग' हैं, यह दूसरा मार्ग है। शरीर के बीच में, बड़ा भारी सोत, बड़े भारी गड़े के तुल्य है, इस को आमाश्यय या पकाश्य के नाम से कहते हैं, यह तीसरा 'आभ्यन्तर रोगमार्ग' हैं॥ ४७॥

तत्रगण्ड-पिदकाल्ड्यपची-चर्म-कीलाधि-मास-मशक-कुष्ट-वङ्गादः विकारा बहिर्मार्गजाञ्च वीसर्प-२वयथु-गुल्मार्शो-विद्रध्यादयः शास्त्रातु सारिणो भवन्ति रोगाः॥ ४=॥ पश्च-वध-प्रदापतान कार्दित-शोष-राजयक्ष्मास्थि-मन्त्र-गुरु-धु-ज्ञादयः त्रिरो-हृद्धस्ति-रोगादयश्च मध्यम-मार्गानुभारिणो भवन्ति रागाः॥ ध्वरातीसार-च्छ्यं लमक-विपूचिका-कास-श्वास-दिकाऽऽनादेदर-दक्षीहादयोऽनग्मार्गजाश्च वीसपे-स्वययु-गुरुमार्गी-विद्रध्यादयः काष्ठ-मा-जोत्तमारिणो भवन्ति रोगाः॥ १०॥

द्रन में गण्ड (शांष, गलगण्ड रोग नहीं ), फुन्सी, अलजी, अपनी, चर्म, कील, अधिमांत, मशक (महसे ), कुछ, व्यंग, आर अजगिल का आदि रोग 'बहिमांगे' में होने हैं । वांसर्प, स्वन, गुल्म, अर्थ, विद्राध आदि राग शांखानु-सारी अर्थान् रकादि मार्गों के अनुसारी होते हैं । पक्षाधात, मन्याबह, अरतानक अर्दित, शांष, राजयक्षमा, अश्यि सून, सन्धिस् र, गुरअंश आदि, हिका आदि एवं शिरो रोग, हृदय रोग तथा बस्ति रोग आर अण्ड हृद्ध भी ये मध्यम, 'मार्गानुसारी' रोग हैं। चतर, अतीतार, अर्दि, अजनक, विष्ट्रिका, (हैजा) काल, क्वास, हिका, आनाह, उदर, प्लोहा, आदि रोग 'अन्तमांग' से उत्पन्न होते हैं। वीस्पं, स्वन, गुल्म, अर्ग, और विद्रिध जो शाखानुसारी रोग हैं, वे कांद्रानुसारी होते हैं। राजनुसारी राग कांद्रानुसारी नहीं होते और कांद्रानुसारी रोग नहीं होते ।। ४२०-५०॥

त्रिविधा भिपज इति-

भिषक् इद्मवराः सन्ति सन्त्येके सिद्धसाधिताः । सन्ति वैद्यगुणंर्युकाक्षित्रया भिषता मुवि ॥ ११ ॥

भिषक् भो तान भकार क हाते हैं, १. छद्मचर, २. विद्ववाधित और ३. वैद्य गुणा स युक्त ये तान प्रकार के चिकित्य क हुए प्रथ्वी पर भिअते हैं ॥५१॥

वैद्यभाण्डीषधैः पुस्तः पञ्जवैरवलाकनैः।

छभन्ते ये भिषक् अन्दमज्ञास्ते प्रतिरूपकाः ॥ ५२ ॥

छन्नचर वैद्या का लक्षण — देवी या ओपियों के वर्तन, पुस्त अर्थात् मिटी या लोहे के बने मनुष्य के डॉचे, पुस्तको, पत्तों को देखने से जो मनुष्य 'भिषक्' शब्द प्राप्त करते हैं, वे बंद्यों के नकलचा द्वागी मूख हैं, वे स्याक्य हैं। ५२।

भी-यशा-ज्ञान-।सद्धानी व्यवदेशादवाद्वधाः । वैद्यशब्दं छनन्ते ये ज्ञेगस्ते सिद्धसाधिताः ॥ ४३ ॥

्। सिद्धवाधित वैद्या—अन्य स्थान पर विकित्ता कर्म में यश, जान, और तफ़-अंदा प्राप्त (क्य हुए वैद्या के नाम से धांखा करके जो वैद्य बन जाते हैं, उनको हुसिद्धशिषित वैद्य समझना । इनको भी छोड़ देना चाहिये॥ ५३॥

1 340 88

प्रयोग-ज्ञान-विज्ञान-सिद्धि-सिद्धाः सुखप्रदाः । जीविताभिसरा ये स्युर्वेदात्वं तेष्ववस्थितम् ॥ ५४ ॥

सद्वैद्य का टक्षण—औषच का, प्रयोग और शास्त्र का ज्ञान, लोक व्यव-हार के जानने, प्रख्यात एवं रोगियों को सुखी करने वाले 'प्राणाभिसर' कहाते हैं। इन्हीं पुक्षों में वैद्य का लक्षण विद्यमान है। उन्हीं को वैद्य कहना चाहिये।

त्रिविधमौषधमिति दैवव्यपाश्रयम्, युक्तिव्यपाश्रयम्, सन्वावज-यश्च । तत्र दैवव्यपाश्रयं मन्त्रौषधि-मणि मङ्गल-बल्युपहार-होम-नि-यम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययन-प्रणिपात-तीर्थगमनादि, युक्तिव्यपाश्रयं पुनराहारौषधद्रव्याणां योजना । सत्त्वावजयः पुनरहितेभ्योऽथेभ्यो मनो-विनिष्रहः ॥ १५ ॥

औषध तीन प्रकार की है—देवव्यपाश्रय, युक्तिव्यपाश्रय और सस्यावजय। इनमें दैव-व्यपाश्रय देव अर्थात् ईश्वर पर आश्रित औषध, मन्त्र, ओषधि, मणि, मंगल, शुम कम्मे, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास, स्वित्तपाट, नमस्कार तीथांटन आदि हैं। युक्ति अ्थांत् योग पर आश्रित औषध आहार एवं औषध द्वव्यों दोष नाश्चक पदार्थों की योजना। सत्त्वावजय—मन, को अहितकारक विषयों से रोकना तीसरी प्रकार की औषध है। ५५।

शारीर-दोष प्रकोपे तु खलु शरीरमेवाऽऽशित्य प्रायशिक्षविधमौषध-मिच्छन्ति-अन्तःपरिमार्जनम् , बिहःपरिमार्जनम् , शस्त्रप्रणिधानं चेति । तत्रान्तःपरिमार्जनं यदन्तःशरीरम् तुप्रविद्यौषधमाहार-जात-व्याधीन् प्र-मार्ष्टि । यत्पुनवेहिःस्पर्शमाशित्याभ्यङ्ग-स्वेद-प्रदेष्ट-परिषेकोन्मर्दनाधौरा-मयान् प्रमाष्टि तद्वहिःपरिमार्जनम् । शस्त्रप्रणिधानं पुनश्लेदन-भेदन-व्यध-न-दारण-स्रेस्ननोत्पाटन-प्रच्छन-सीवनैषण-क्षार-जल्लौकसश्चेति ॥ ५६ ॥

श्रीर के बात, पिरा, कफ इन दोषों के कुपित होने पर शरीर को हो आश्रय करके तीन प्रकार की औषधों का विशेष रूप से व्यवहार करते हैं। जैसे अन्तःपरिमार्जन, बहिःपरिमार्जन और श्रव्य-प्रणिधान । इनमें जो औषध या आहार शरीर के अन्दर धुसकर उत्पन्न हुए रोगों को शान्त करता है वह 'अन्तःपरिमार्जन' है और जो शरीर के बाहर ही त्वचा पर अम्मंग, स्वेद, प्रवेष, परिषेक, उन्मर्दन (माल्शि ) आदि द्वारा रोगों को शान्त करता है, उसे 'बहिं, परिमार्जन' कहते हैं। छेदन (दो करना) मेदन (आश्रय के अन्दर धुसनां विश्व विश्व (आश्रयों से मिल स्थान में मेदन करना), दारण (चीरना), लेखन (खोरना), उत्पाटन (उस्लाइना), प्रव्यन्ता), उत्पाटन (स्वाइना), स्वर्चना), उत्पाटन (स्वाइना), स्वर्चना), उत्पाटन (स्वाइना), स्वर्चना), स्वर्चना), स्वर्चना (स्वाइना), स्वर्चना), स्वर्चना हो साइना, में

सीवन (सीना), एषण (नाई। या गति व्रण को हंदना), श्वार (इन्यों को ससक्तर श्वरण होने वाला सार भाग), जलीका (जोंक) इनके उपयोग को शब्द-प्रणिधान कहते हैं।। ५६।।

प्राज्ञो रोगे समुत्पन्ने बाह्येनाऽऽभ्यन्तरेण वा । कर्मणा लभते राम राखोपक्रमणन वा ॥ ४०॥ बालस्तु खल् मोहाद्वा प्रमादाद्वा न बुध्यते । उत्पद्यमानं प्रथमं रोगं शत्रुमनाबुधः॥ ५०॥ अर्णाई प्रथमं भूत्वा रोगः पश्चाद्धिवर्धते। स जातमूला मुख्णाति बलमायुश्च दुर्मतेः ॥ ५६ ॥ न मूढो छभते संज्ञां तावद्यावत्र पीड्यते । पीडितस्तु मति पश्चात्कुरुते व्याधिनग्रहे ॥ ६० ॥ अथ पुत्रांश्च दारांश्च ज्ञातींश्चाऽऽहूय भाषते। सर्वस्वेनापि मे कश्चिद्धपगानीयतामिति ॥ ६१ ॥ तथाविधं च कः शक्तो दुर्बलं व्याधिपीहितम्। कृशं क्षीणेन्द्रियं दीनं परित्रातुं गतायुषम् ॥ ६२ ॥ स त्रातारमनासाद्य बाल्स्त्यजेति जावितम्। गोधा लाङ्गूलबद्धेवाऽऽवृष्यमाणा बलीयसा ६३ ॥ तस्मात्प्रागेव रंगिभ्यो रंगिषु तरुणेषु वा । भेषजैः प्रतिकुर्वीत य इच्छेत्सुखमात्मनः ॥ ६४ ॥

बुद्धिमान् रांग के होने पर 'बहि:परिमार्जन' अथवा 'अन्तःपरिमार्जन' या 'शक्ज-क्रिया' सं शान्ति प्राप्त करता है। परन्छ बाल, अनिभन्न पुष्क मोह वध अथवा प्रमाद से उत्पन्न होते हुए रांग को पहिले से उसी प्रकार नहीं जानता; जिस प्रकार मूर्ख अपने उत्पन्न होते हुए शत्रु को नहीं पहिचानता। रोग प्रथम स्क्ष्म रूप में होता है, और पीछे वह जाता है। बहुने पर इस रोग की जह जम जाती है, जह पकड़ लेने पर रोग मूह व्यक्ति की आयु और बड दोनों को हर लेता है। जब तक मनुष्य रोग से पीड़ित नहीं होता, तब तक प्रतीकार का विचार नहीं करता और जब दुःख्लित हो जाता है, तब रोग के निराकरण सोचा करता है। सब पुत्रों, खियों और जाति स्म्यन्यियों को बुळा कर कहता के मेग सर्वस्व देकर भी किसी वैद्य को लाओं इस प्रकार के रोगप्रस्त, नर्बल, सीणेन्द्रिय, दीन, मरणासल व्यक्ति की कौन वैद्य रक्षा कर सकता है? वह मूह रक्षा करने वाले को न पाकर प्राण स्थाग देता है, जिस प्रकार पूंछ में

रस्सी से बँघी गोह बलवान पुरुष द्वारा खींचने पर मर जाती है—पेंसे ही वह भी मर जाता है। इसलिये जो व्यक्ति सुख चाहे वह रोगों के उत्पन्न होने से पूर्व, (संचयावस्था में, रोगों की तहणदशा में) ही दोषों का औषिषयों से प्रतीकार करें॥ ५० ६४॥

तत्र रहोकौ ।

एषणाश्चाप्युपस्तम्भा बलं कारणमामयाः । तिस्रैषणीये मार्गाश्च भिषजो भेषज्ञानि च ॥ ६५ ॥ न्नित्वेनाष्ट्रौ समुहिष्टाः कृष्णात्रेयेण धीमता । भावा भावेष्यसक्तेन येषु सर्वं प्रतिष्ठितम् ॥ ६६ ॥ इति । ५ मेलुणीय स्थापन् में बहिसान स्वित कृष्णात्रेयने नीन प्रकार्ये नाम्

तिक्षेत्रणीय अध्याय में बुढिमान् ऋषि रूष्णात्रेयने तीन एत्रणार्ये, उपस्तम्म, बज, रोगो के कारण, रोगमार्ग, वैद्य, भेषच्य, औषध, इन आठों के तीन तीन मेद कर करूपना सहित उपदेश किये हैं ॥ ६५ ६६ ॥

इत्यन्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने निर्देशचतुष्के तिखेषणीयो नामैकादशोऽध्यायः ॥ ११ ॥

## द्वादशोऽध्यायः।

अथातो वातकलाकलीयमध्यायं व्याल्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'बातकलाकलाय' नामक अध्याय का ब्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥ १-२ ॥

बातकलाकल्हानमधिकृत्य परस्परमतानि जिह्नासमानाः ससु-पवित्रय महर्षयः पप्रच्छुरन्योन्यं किंगुणो वायुः, किमस्य प्रकोपनम्, चपरामनानि वाऽस्य कानि, कथं चैनमसंघातवन्तमनवस्थितमनासाच प्रकोपनप्रशमनानि प्रकोपयन्ति प्रशमर्यान्त वा, कानि चास्य कुपिता-कुपितस्य झरीराझरीरचरस्य शरीरेषु चरतः कर्माणि बहिःझरीरेक्यो वेति ॥ ३ ॥

बायु के अंशोध विकल्पना के सम्बन्ध में महर्षि लोग एकत्र होकर पर क्रिं एक दूसरे के मत जानने के लिये पूछने लगे कि—वायु के क्या गुण हैं। बायु को प्रकुपित करने वाले कौन से कारण हैं! कुपित वायु को शान्त करने वाली कौन सी बस्तुएं हैं ? और किस प्रकार से इस अपूर्ण, अहस्य एवं निरन्तर गतिशील, चंचलस्यभाव वायु को बिना प्राप्त किये कुपित करने वाली वस्तुएं इसे कैसे कुपित करती हैं, अथवा शान्त करने वाली वस्तुएं किय प्रकार से इस को शान्त करती हैं? और शरीर के अन्दर गति करने वाले एवं लोक में चलने वाले, कुपित एवं अकुपित वायु के शरीर के अन्दर गति करते हुए कौन र से कमें हैं, और शरीर के वाहर लोक में गति करते हुए इस के कौन से कमें होते हैं ? ॥ ३ ॥

अत्रोवाच कुराः साङ्कृत्यायनः-रूक्ष-छघु-शीत-दारुण-खर-विशदाः षडिमे वानगुणा भवन्ति ॥ ४ ॥

इस प्रसङ्ग में ऋषि साङ्ग्यायन कुश बोले—वायु के रूक्ष, ख्रेषु, श्रीत, दारुण, खर, विशद ये छः गुण होने हैं ॥४॥

तच्छु देवा वाक्यं कुमारशिरा भरद्वाज उवाच—एवमेनचथा भग-वानाइ. एत एव वातगुणा भवन्ति, स त्वेत्रंगुणंद्रेव्येरेवंप्रभावेश्च कर्मभिरम्यस्यमानेर्वायुः प्रकोपमापचते, समानगुणाभ्यासो हि धातूना वृद्धिकारणमिति ॥ ५ ॥

इस को सुनकर ऋषि कुमारिश्या भरद्वाज बोले— "जिस प्रकार आपने कहा, ठीक इसी प्रकार है। ये रूख आदि छः गुण ही वाय के हैं, इसिलये इन गुणों वाले पदार्थों इन गुण वाले प्रभावों और इन गुण वाले कमों के पुनः २ सेवन करने से वायु का प्रकाप हांता है। क्योंकि धातुओं के समान गुण वाले पदार्थों वा कमों के पुनः २ सेवन करने से धातुओं को वृद्धि होती है! ।।।।।

तच्छ त्वा वाक्यं काङ्कायनो बाह्वीकभिषगुवाच-एवमेतद्यथा भगवानाह, एतान्येव वानप्रकोपनानि भगन्त, अतो विपरोतानि खल्वस्य प्रशामनानि भवन्ति, प्रकोपनविपर्ययो हि धातूनां प्रशमकारण-मिति ॥ ६ ॥

इस बात को पुनकर काङ्कायन नाम बाङ्कोक (बल्ख़) देश के वैद्य बोळे— 'श्रिष्ठ प्रकार आपने कहा ठीक ऐसा ही है। ये ही कारण वात को कुपित करते हैं। इनके विपरीत स्निग्ध, गुरु, उष्ण, मृहु, पिन्छिल, इल्क्ष्ण, स्थून, स्थिर, गुण वाले द्रव्य या इस प्रकार के कर्म इस कुपित वायु को प्रशमन करते हैं। ंयोंकि कोषक वस्तुओं के कारणों के विपरीत गुण वाले द्रव्य धातुओं को शान्त करते हैं।। इ।।

तच्छ् त्वा वाक्यं बिडशो धामार्गव खवाच-एवमेतद्यथा भगवा-

नाह, एतान्येव वातप्रकोपप्रशमनानि भवन्ति, यथा ह्येनमसंघातनमव-स्थितमनासाद्य प्रकोपप्रशमनानि प्रकोपयन्ति प्रशमयन्ति वा, तथाऽतु-ज्याख्यास्यामः । वातप्रकोपनानि खलु रूक्ष-छन्धु-शीत-दारुण-खा-विश्वद-शृषिर-कराणि शरीराणाम्, तथाविषेषु शरीरेषु वायुगाश्रयं, गत्वाऽऽप्या-प्र्यमानः प्रकोपमापद्यते, वातप्रशमनानि पुनः निनय्-गुरूष्ण-स्टक्ष्ण-मृदु-पिच्छिल-धन-कराणि शरीराणाम्, तथाविषेषु शरीरेषु वायुरसज्य-मानश्चरन् प्रशान्तिमापद्यते ॥ ७ ॥

कांकायन ऋषि के वचन सुनकर बिंडिश धामार्गव बोले — आपने जो कहा सो ठीक ही कहा है। ये ही आपके कहे हुए कारण वायु को कुणते और शान्त करने वाले होते हैं। जिस प्रकार कि इस सूक्ष्म एवं निरन्तर गतिशोल वायु को प्राप्त करके ये रूख आदि गुण इस बायु को कुषित करते हैं, तथा शान्त करते हैं इसकी व्याख्या करेंगे। बात को कुषित करने वाले द्रव्य शरीर को रूख लघु ठण्डा दारुण (किटन) खरखरा विशद (जो चिप चिपा न हो)और छिद्र युक्त कर देते हैं। रूख लघु आदि शरीर में आश्रय पाकर संचित हुआ वायु प्रकृषित हो जाता है। वात को शान्त करने वाले द्रव्य एवं कर्म शरीर को रिनम्ध, गुरु, उष्ण (गरम), रुख्ण, मृदु (कोमल), चिपचिपा, तथा गादा कर देते हैं। इस प्रकार के शरीर में संचार करता हुआ वायु आश्रय न पाकर शान्त हो जाता है॥ ७॥

तच्छुत्वा बिह्मवचनमवितथमृषिगणैरनुमतमुवाच वार्योविदो राजिः-एवमेतत्सर्वमनपवादं यथा भगवानाह, यानि तु खलु वायोः कुपिताकुपितस्य सरीराझरीरचरस्य सरीरेषु चरतः कर्माण बहिः सरीरेश्यो वा भवन्ति, तेषामवयवान् प्रत्यक्षानुमानोपमानैः साध-यत्वा नमस्कृत्य वायवे यथाशक्ति प्रवक्ष्यामः, वायुस्तन्त्र-यन्त्र घरः, प्राणोदान-समान-व्यानापानातमा, प्रवत्वकृत्वेष्टानामुद्यावचानां, नियन्ता प्रणेता च मनसः, सर्वेन्द्रियाणामुद्योजकः, सर्वेन्द्रियार्थानामभिवोदा, सर्व-शरीर-धातु-व्यूह-करः, सन्धानकरः सरीरस्य, प्रवत्वेषे वाचः, प्रकृतिः स्पर्श-रुच्वयोः, अात्रस्पर्शनयोर्मूलं, हर्षोत्साह्यार्थोनिः; समीरणोऽन्नेः, दोषसंशोषणः, क्षेपा बहिर्मलानां, स्यूलाणुस्तातमां भेता, कर्ता गर्मा-कृतीनाम्, आयुषाऽनुवृत्ति-प्रत्यय-भूता भवत्यकृपितः। कृपितस्तु खलु सरीरे शरीरं नानाविधविकारक्ष्यत्वति बलवर्ण-सुव्वायुषासुप्रधातायः, मनो व्याह्वर्षयति, सर्वेन्द्रयाण्युपहन्ति, विनिहन्ति गर्भान् विकृतिमा-

पादयत्यतिकाळं घारयति, भय-शोक्र-मोह्र-दैन्यातिप्रळापाञ्चनयति, प्राणाञ्चोपरुणद्धि ।

प्रकृतिभूतस्य खल्बस्य छोकेषु चरतः कर्माणीमानि भवन्ति, तद्यथा-घरणीधारणं, ज्वळनोज्ज्वाळनं, आदित्य-चन्द्र-तक्षत्र-प्रह गणानां सन्तान-गति-विधानं सृष्टिश्च मेधानां, अपां च विसर्गः, प्रवर्तनं स्रोतसां, पुष्पफळानां चाभिनिवर्तनम्, चद्वेदनं चीद्विदानां, ऋतूनां प्रविभागः, विभागो धातूनां धातुमानसंस्थानव्यक्तिः, बीजाभिसंस्कारः, शस्या-भिवधनमविक्छेदोपशोषणेऽवैकारिक-विकाराइचेति।

प्रकृषितस्य खल्बस्य लोकंषु चरतः कर्माणीमानि भवन्ति. तद्यथा-उद्दीदनं सागराणां, उद्दतेनं सरसा शितसरणमापगानाम्, आकम्पनं च भूमेः, आधमनमम्बुदानां, शिखरिशिखरावमथनं, उन्मथनमनाकहानां, नीहार-निर्ह्वाद-पासु-सिकता-मत्त्य-भेकारण श्लार रुधिराश्माशनि-विसर्गः ज्यापादनं च षण्णामृत्नां, शस्यानामसंघातः, भूतानां चोपसर्गः, भावानां चाभावकरणं, चतुर्युगान्तकराणां मेघ-सूर्यानलानिलानां विसर्गः।

स हि भगवान् प्रभवश्चान्ययश्च, भूतानां भावाभावकरः, सुझा-सुक्षयार्विधाता, मृत्युः, यमो, नियन्ता, प्रजापतिः, अदितिः, विश्वकर्मा, विश्वक्ष्यः, सवंगः, सवतन्त्राणां विधाता, भावानामणूर्विसुर्विष्णुः, क्रान्ता लोकानां, वायुरेव भगवानिति ॥ ८॥

बिड्य के सत्य एवं ऋृषियों के अनुमोदित उस बचन को सुन कर राजर्षि वार्योबिद ने कहा —आपने जो कुछ कहा है वह सब ठीक ही है, अयोत् इन नियमों के प्रतिकृत्र एक भी उदाहरण नहीं है। "अपवाद" का अर्थ निन्दामी होता है। अभिप्राय यह है कि सब ऋृषियों का इस विषय में एक हो मत है। कुपित तथा शान्त हुये शरीर में संचार करने वाले एवं शरीर से बाहर संचार करने वाले वायु के शरीर में तथा शरीर से बाहर जो कर्म हैं उनके अवयवों को प्रत्यक्षादि प्रमाणों से सिद्ध कर तथा वायु को नमस्कार कर यथाशित कहूँगा। बायु शरीररूप यन्त्रों को घारण करने वाला है। 'तन्त्र' शब्द से शरीरस्थ धातुओं के जो अपने-अपने नियम हैं उनसे अभिप्राय है। यन्त्र से अभिप्राय विसक्ते द्वारा शरीरस्थ घातुओं का एक जगह से कुसरी जगह जाना आदि व्यापार होता है। अर्थात् तन्त्र (नियम) एवं यन्त्र होनों को घारण करनेवाला है।

वायु प्राणादि पांच रूपों वाला है। सम्पूर्ण उच्च या नीच विविध प्रकार की चेष्टाओं का प्रवर्त्तक है, सनका नियासक तथा नेता(हेजाने वाला) है ( वायु मनको अनिष्ट विषय से लौटा कर इष्ट विषय में लगाता है। यही बायु सम्पूर्ण इन्द्रियों को विषयों में प्रेरणा करता है।

सम्पूर्ण शब्द आदि इन्द्रियों के विषयों का वहन करने वाला भी वायू हो है। बायु ही शरीरस्य धातुओं को यथानियम अपने २ स्थलों पर स्थापित करता है। शरीर को जोड़ने वाला भी यही वायु है, वाणी को प्रश्च करने वाला, स्पर्श तथा शब्द की प्रकृति (कारण) आंत्रेन्द्रिय एवं स्पर्शनेन्द्रिय का मूल कारण वायु ही है।

यह वायु हर्ष तथा उत्साह की योनि है (अभिव्यक्ति) का कारण है । अग्नि का प्रेरक शरीरस्थ दोपों का शोपण करनेवाला। मलों को बाहर निकालने वाला. स्थल एवं सदम सोतों को भेदन करने वाला, शरीरांत्यत्त के समय गर्भ की आकृ-तियों को बनाने वाला भी वायु ही है। यह वायु आयु के अनुवर्त्तन-परिपालन का कारणभूत होता है। उपर्युक्त सभी कर्म शान्तवायु के कहे गये हैं। शरीर में कुपित हुआ वायु तो शरीर को नाना प्रकार के रोगों से पीड़ित करता है. जिस से बलवणांदि श्राण होता है, मनको दुःखित करता है, सम्पूर्ण इन्द्रियों को नष्ट करता है, गर्भ को नाश करता है,अथवा जितने काल तक गर्भ को गर्भाशय में रहना चाहिये उससे अधिक काल तक गर्भाशय में ठहराता है। भय,शांक, मोह. दीनता, अतिप्रलाप इनको उत्पन्न करता है और मृत्यु काभी कारण होता है। प्रकातस्थ वाय के लोक में संचरण करने से ये कर्म हाते हैं, जैसे-पृथ्वी का धारण करना, अग्नि को जलाना, सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र तथा प्रहों को बरावर नियमपूर्वक गति में रखना, बादलों को बनाना, जलों का छोड़ना, स्रोतों को बहाना पल-पलों को उत्पन्न करना बुझादि को प्रथ्वी से बाहर निकालना (अंकृरित करना), अपूरुओं का विभाग करना, स्वर्णाद धातुओं का आकार तथा परिमाण को व्यक्त करना बीजों में अंकर को उत्पन्न करने की शक्ति पैदा करना. शस्यादि को बढ़ाना, इसे सहने तथा सुखने न देना अन्य जो भी प्रकृतिकार्य हैं उसे करना, जब यह बायु प्रकृषित हो कर संसार में संचरण करता है तो इससे ये कर्म होते है-समुद्रों को उत्पाइन करना, तालाव आदि जलाश्य के जलों को ऊँचा-करना ( क्षथांत तट के बाहर जल को निकालना ) नदिओं को विपरीत दिशा में बहाना मुक्प कराना, मेघों का गर्जन कराना,पर्वतों के चोटियों को तोइना, बुखों को उलाइना नीहार गर्जन धलि बाल , मछली मेढक सांप क्षार (राख) रुधिर छोटेर पत्थर तथा विजली को आकाश से गिराना, छहो ऋतुओं को नाश करना, अनको उत्पन्न न होने देना. प्राणियों को मारना, उत्पन्न हये बस्तओं का नावा

करना,चारों युगोका संहार करनेवाले बादल,सूर्य,अग्नि एवं वायु की सृष्टि करना इत्यादि होते हैं।

बह भगवान् वायु स्ति के कारण हैं, अविनाशी हैं, एवं प्राणियों का उत्पादक तथा नाशक हैं। युख एवं दुःख को देने वाला, मृत्यु, यम, नियन्ता, प्रजापित, अदिति, विश्वकमों, विश्वक्त सर्वण (व्यापक), सम्पूर्ण नियमों, कमों तथा शरीरों का बनाने वाला सभी वस्तुओं का विभाता, सूक्ष्म, व्यापक, विष्णु पृष्ट्यादिलोकों को आक्रमण करने वाला भगवान् वायु ही हैं॥ 二॥

तच्छु,त्वा वार्येविदवचो मरीचिरवाच-यद्यप्येवमेतत्किमर्थ-स्यास्य वचने विद्वाने वा सामर्थ्यमस्ति भिषान्वद्यायां, भिषान्वद्यां चाधिकृत्येयं कथा प्रवृत्तेति ॥ ६ ॥

बायोंबिदि के बचन को सुनकर भगवान् मरीचि ने कहा, यद्यपि आपने जो कहा है घह ठीक है तथापि आयुर्वेद मे इस विषय को कहना या जानना निष्मयोजन है यहां तो केवल चिकित्सा सम्बन्धी ही कथा हो रही है ॥ ९॥

वार्योविद उवाच — भिषक् पवनमतिग्रहमतिप्रविधकारिणमात्ययिकं चेन्नानुनिज्ञम्येत्, सहमा प्रकुपितमतिप्रयतः कथमप्रेऽ-भिरक्षितुमभिधास्यति प्रागेवैनमत्ययभयादिति । वार्योर्थथार्था स्तुति-रिष भवस्यारोग्याय बरुवर्णवृद्धये वचेस्वित्वायोपचयाय झानोपपत्तये परमायुःप्रकष्येय चेति ॥ १०॥

षार्येविद बोले—चिकित्सा-शास्त्र में वायु बहुत बलवान्, बहुत कठोर, अति धीमकारी अतिचयल; अति दुःखदायक है, यदि ऐसा ज्ञात न हो तो, सहता बायु के कुपित होने पर, वैद्य किस प्रकार से उसके बिना जाने पहिले ही हससे बचने को कहेगा। वायु के विषय में यथार्थ रूप में कहना, जानना, स्तुति करना भी आरोग्यलाभ, बल, कान्ति, तेज, शक्ति को बढ़ाने, ज्ञान दृद्धिकरने और दीर्घतम आयु को प्राप्त करने और बढ़ाने के लिये है।। १०॥

मरीचिरुवाच-अग्निरेव शरीरे पित्तान्तर्गतः कुपिताकुपितः शुमा-शुमानि करोति, तद्यथा-पिक्तमपिक्तं दर्शनमदर्शनं मात्राभात्रत्वमूष्मणः प्रकृति-विकृति-वर्णं शौर्यं भयं कोधं हर्षं मोहं प्रसादमित्येवमादीनि चापराणि द्वन्द्वानीति॥ ११॥

मरीनि बोळे—शरीर में स्थित पित्त के अन्दर पहुंची हुई अनिन हो कुपित और अकुपित अवस्था में शुभ एवं अशुभ कमों को (क्रमशः) करती है । यथा—कुपित न होने पर पचन किया को (भ्राजक पित्त ), स्वाभाविक रंग को (रंजक पित्त ), द्यौर्य, हर्प, प्रसाद प्रमन्नता को (साधक अभिन) उत्सन्न करती है। कुपित होने पर, पाचन किया की जड़ता, मन्द दृष्टि, उष्मता को अयोग्य प्रमाण में, विकृत वर्ण, भय, कोच, मूच्छा उत्पन्न करता है। इसी प्रकार कुपित और अकुपित अवस्थाओं में पित्त अन्य हन्द्रों को भी उत्पन्न करता है। ११॥

तच्छ्रत्वा मरीचिवचः काष्य डवाच-सोम एव शरीर श्लेष्मान्त-गंतः शभाशभानि करोति, तद्यथा-दार्ख्यं शिथिल्यमुपचयं काश्यंमुस्माह-मालस्यं वृपतां क्लोबतां ज्ञानमज्ञानं वृद्धि माहमेवमादीनि चापरोणि वृन्द्रानीति ॥ १२॥

मरीचि ऋषि के वचन सुनकर काप्य बांखे—शरीरस्थ कर में सोम (जल तस्व) पहुंच कर कुपित और अकुपित अवस्था में शुभ एव अशुभ कर्मों का करता है। अकुपित अवस्था में—शरीर की दृदता हुद्धि, कार्यों में उत्साह, पुरुषत्व, ज्ञान, बुद्धि आदि को उत्पन्न करता है। कुपित होने पर शरीर का दौलापन, निर्वरता, आरूस्य, नपुंचकता, मृहता मूच्छो आदि उत्पन्न करता है। इस प्रकार कुपित और अकुपित अवस्था में दूखरे द्वन्द्वों को भी उत्पन्न करता है। इस प्रकार कुपित और अकुपित अवस्था में दूखरे द्वन्द्वों को भी उत्पन्न करता है। स्था

तच्छुत्वा काष्यवचो भगवान् पुनर्वसुरात्रेय उवाच-सर्व एव भवन्तः सम्यगाहुरन्यत्रैकान्तिकवचनात्, सव एव खळ् वातपित्त-रुकेष्माणः प्रकृतिभूताः पुरुषमञ्यापन्नेन्द्रयं बळ्वर्ण-सुखोपपन्नमायुवा भहतोपपादयन्ति सम्यगेवाऽऽचरिता धर्मार्थकामा इव निःश्रेयसेन महतोपपादयन्ति पुरुषमिह वासुष्मिश्च ळोके, विकृतास्वेनं महता विषययेणोपषादयन्ति ऋतवस्वय इव विकृतिमापन्ना लोकमशुभेनो-पषातकाले इति ॥ १३ ॥

काप्य ऋषि के वचनों को मुनकर पुनर्वमु आवेय बोळे—आप सबने जो कुछ कहा वह सब ठीक है। परन्तु आपने जो यह कहा कि अकेला बायु या अकेला पित्त अथवा अकेला कफ ही कुपित और अकुपित अवस्था में सब मुम-अग्रुम कर्म करते हैं—यह बचन व्यमिचरित होने से ठीक नहीं है। सब हो बात पित्त कफ (र्तानों) अकुपित अर्थात् स्वस्थावस्था में प्रकृति सुक्त. स्वस्थ इन्द्रियमुक्त पुरुष को, बल, वर्ण, सुख और दीषांयुष्य प्रदान करते हैं। जिस प्रकार कि उचित रूप में सेवन किये हुए धर्म, अर्थ और काम पुदुष को इस लोक में और परलोक में बढ़े भारी कल्याण से युक्त करते हैं, जिस प्रकार की विकृत हुई तीनों ऋनुएं (शांत, प्रीध्म और वर्षा) संस्थार को प्रलयकाल में कष्टों से पीड़ित करते हैं। इसी प्रकार कृपित हुए बात पित्त और कफ पुरुष को बढ़े भारी विपरीत बल, वर्ण, सुख से हीन तथा अल्यायु बनाते हैं।। १३।।

तदृषयः सर्व एवानुमेनिरे वचनमात्रेयस्य भवगतोऽभिननन्दु-रुचेति ॥ १८ ॥

भवति चात्र।

तदात्रेयवचः श्रत्वा सर्व एवानुमेनिरं । ऋषयोऽभिननन्दुश्च यथेन्द्रवचनं सुराः ॥ १५ ॥

भगवान् आत्रेय के कथन कां तय ऋषियों ने अनुमोदन किया। जित प्रकार कि देवता इन्द्र कं वचनों कां तराइते हैं, इस प्रकार ऋषियों ने आत्रेय के बचनों की प्रशंसा की ॥ १४-१५ ॥ तत्र क्लोकों-गुणाः यह द्विविधो हतुर्विविधं कर्म यत्पुतः।

वायाश्चतुर्विधं कमें पृथक्च ककिपत्तयोः ॥ १६ ॥ महर्षीणां मतियो या पुनर्वसुमतिश्च या । कलाकलीये वातस्य तस्सर्व' संप्रकाशितम् ॥ १९ ॥ इति ।

बायु के छ: गुण, दो प्रकार के कारण कुषित और अकुषित, बायु के नाना प्रकार के कर्म, कफ और पित्त के पृथक् कर्म, महर्षियो एवं पुनर्वेषु आत्रेय की संसति, ये सब इस 'क्षात-कहाकठीय' अध्याय में सम्पूर्ण रूप में कह दिया।

इत्यग्निकेश्कृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने स्वस्थ्यस्य चतुष्के वातकखाकलीयो नाम द्वादशोऽध्यायः ॥ १२ ॥ इति निर्देशचतुष्कस्ततीयः ॥ ३ ॥

# त्रयोदशोऽध्यायः ।

अथातः स्तेहाध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

इसके आगे स्नेइ-अध्याय का ज्याख्यान करेंगे जेसा मगवानानेय ने कहा या॥ १-२॥ सांख्येः संख्यातसंख्येयैः सहाऽऽसीनं पुनर्वसुम् । जगद्भितार्थं पप्रच्छ वह्निवेशः स्वसंशयम् ॥ ३ ॥

जिन तस्वज्ञानी होगों ने जानने यांग्य बातों को भदी प्रकार जान लिया था ऐसे मुनियों के साथ बैठे हुए पुनर्वमु आत्रेय से, ऋषि अग्निबेश ने अपने सन्देह को जगत् के कल्याण के लिये पूछा ॥ ३ ॥

किंयोनयः, कित स्नेहाः, के च स्नेहगुणाः पृथक्। कालानुपाने के, कस्य, कित, काख्य वि नारणाः ॥ ४ ॥ कित मात्राः कथंमानाः का च वेपूपिद्दश्यते । कश्च वेक्ष्यो हितः स्नेहः, प्रकर्षः स्नेहने च कः ॥ ४ ॥ स्नेह्याः के, के न च न्निग्धाः निनग्यातिस्निग्धलक्षणम् । कि पानास्प्रथमं, पीते जीर्णे कि च हिनाहितम् ॥ ६ ॥ के सृदुःक्र्र-कोष्टाः, का न्यापदः, निद्धयश्च काः । अच्छे संशोधने चैव स्नेहं का वृत्तिरिष्यते ॥ ७ ॥ विचारणाः केषु योज्या विधिना केन नत् प्रमो ! । स्नेहस्यामितविज्ञान ! शास्त्रिम्ल्छामि वेदितुम् ॥ ८ ॥

स्तेहों के उत्पत्ति स्थान कीन से हैं ! स्तेह कितने हैं ! पृथक् पृथक् प्रत्येक स्तेह के गुण क्या हैं ! प्रत्येक स्तेह का समय, अनुपान क्या है ! विचारणाएं कितने प्रकार की हैं ! मात्र में कितनी हैं ! उनका परिमाण क्या है ! और कीन सा परिमाण किसके लिये कहा गया है ! कीनसा स्तेह किस के लिये हितकारी है ! स्तेहन में कीन से स्तेह उत्तम हैं ! स्तेह के शंग्य कीन है ! स्तेहका से अयोग्य कीन हैं ! स्तेहका और अतिस्तिग्ध के लखण क्या हैं ! स्तेहका से भूयोग्य कीन हैं ! स्तेहका और अतिस्तिग्ध के लखण क्या हैं ! स्तेहकान से पूर्व क्या पाना और क्या नहीं पीना चाहिये ! स्तेह के जीण होने पर क्या पीना हितकारी और क्या अहितकारो है ! मुद्ध, कृर, कांष्ठ वाले कीन हैं ! स्तेह से कीन से रोग उत्पन्न होते हैं ! उनका उपचार क्या है ! संशमन, संशोधन और स्तेहन में कैसे बर्ताव से रहें ! किन २ पुरुषों में विचारणा किस विधि से प्रयोग करनी चाहिये ! हे प्रमो ! स्तेह सम्बन्धी अनन्त ज्ञान को जानने की मेरी हक्या है ॥ ४-०॥

अथ तत्संशयच्छेत्ता प्रत्युवाच पुनर्वेद्यः। स्नेडानां द्विविधा सौम्य ! योनिः स्थावर-जङ्गमा ॥ ९ ॥ तिळः प्रियाळाभिषुकौ विभीतकश्चित्राभयरण्ड-मधूक-सर्वेपाः। इसुम्भ-विश्वाकक-मूळकातसी-निकोटकाक्षोड-करख्च-शिमुकाः॥ १० ॥ स्तेहाश्रयाः स्थावरसंज्ञितास्तथा स्युजेङ्गमा मस्यमृताः सपश्चिणः । तेषां दिध-क्षीर घृतानिषं वमा स्तेहेषु मज्जा च तथापदिस्यते ॥ ११ ॥

श्रीविश के सन्देह को दूर करने वाले भगवान पुनर्वस ने उत्तर दिया— स्नेहों के उत्पत्ति स्थान दो प्रकार के हैं; स्थावर और जंगम । इनमे—ितंज, पियाल, (चिरों जो फल) अभिपुक (चिल्योज़ा), बहेदा, चीता, हरद बदी, ऐरण्ड, महुवा, सरतो, कुसुम्म, बेलांगरी, मिलावा, मूचक, अचसी, निकांटक, अखरंट, नाटा बरंगुआ, सीतांजन ये स्नेह के स्थावर उत्पत्ति स्थान हैं। मछल्यों, मृग (पशु), पक्षी एवं उनका दूध, दही, धृत, माँव वसा और मजा ये स्नेह के जंगम उत्पत्ति स्थान कहे हैं॥ ६-११॥

> सर्वेषां तेळजातानां तिळतळ प्रशस्यते । बलार्थे स्तदने चाम्यमस्पद्धं तु विरोचने ॥ १२ ॥ सर्परतेळ वसा मञ्जा सर्वस्तेद्दाचमा मताः । एभ्यञ्जवोत्तमं सर्पिः संस्कारस्यानुवतनात् ॥ १३ ॥

सब प्रकार के तैं शं में तिल का तैल श्रष्ट है। बल और मृतुता लाने के लिये तिल का तैल सब में श्रेष्ठ है और विरंचन के लिये एएड का तैल सर्व श्रेष्ठ है। सब प्रकार के स्नेहां में घी, तैल, वसा और मजा ये चार श्रेष्ठ हैं। इन चारों में भी घी सबसे श्रेष्ठ हैं; क्यों कि यह अन्य पदार्थों का गुण अपन में के केता है।। १२-१३।।

ष्टुतं वित्तानिल्हरं रसशुक्रीजसां दितम् । निर्वादणं सृदुकरं स्वर-वर्ण-प्रसादनम् ॥ १२ ॥

वी बात और (पत्त का नाशक है, रस, शुक्र और ओज को बढ़ाता है, बढ़ी हुई उष्णिमा को शान्त करता है, शरीर मे कीमलता पैदा करता है, स्वर और कान्ति को बढ़ाता है ॥ १४॥

मारतःनं न च ऋष्मवर्धनं बलवर्धनम्।

त्वच्यमुष्णं स्थिरकरं तेलं योनिविशोधनम् ॥ १५ ॥

तैल बायु नाशक, परन्तु कफ को नहीं बहाता, बलवर्षक, त्वचा के लिये हितकारी, उष्णवार्थ, उष्णगुण, शर्रार को स्थि (टिकाऊ) बनाने बाला एवं की-जननेंद्रिय (गर्माश्य ) का शोधन करने वाला है, (तिल तैल में ये गुण विशेष कप से हैं)॥ १५॥

विद्ध-भग्नाहत भ्रष्ट-योनि-कर्ण-शिरोरिजि । पौरुषापचये स्तेहे ज्यायामे चेच्यते वसा ॥ १६॥ भाले आदि से बिचने चोट लगाकर अस्य आदि के टूटने चोट कगने, योनि की अंशता (गर्माशय आदि अंगों की स्थान च्युति), कर्ण रोग, शिरो रोग, पुरुषत्व बढ़ाने, शरीर को चिकना करने और व्यायाम अर्थात् शारीरिक अस में बता (चर्ची) दितकारी है।। १६॥

> बल-शुक्र-रस-श्रेष्म-मेदो मज्ज-विवर्धनः । मज्जा विशेषतोऽस्थनां च बलकृत्स्नेहने हितः ॥ १७॥

बल, शुक्त, रस, कफ, मेद और मजा को बदाती है। विशेषकर अस्थियों की शक्ति बदाती एवं शरीर को चिकना बनाने में विशेष रूप से हितकारी है।। १७॥

> सर्पिः शरदि पातव्यं, वसा मज्जा च माघवे। तैळं प्रावृषि, नात्युष्णशीते स्नेहं पिवेन्नरः॥ १८॥ वातपित्ताधिके रात्रावुष्णे चापि पिवेन्नरः॥ ऋष्माधिके दिवा शीते पिवेचामळभाक्तरे॥ १८॥

घी शरद् ऋतु ( आश्विन-कार्त्तिक ) में, चर्वी और मजा वसन्त ऋतु ( फाल्गुन-चैत्र ) में और तैल वर्षाकाल ( आवण-भाद्रपद ) में सेवन करना चाहिये। अति उष्ण काल ( प्रीष्म ) अथवा आते श्रीतकाल ( हेमन्त ) में स्नेह नहीं पीना चाहिये। तीव न्याधि में, ग्रीष्म ऋतु में, रात्रि के समय; वात और पित्त की अधिकता होने पर स्नेह पी लेना चाहिये। कफ्रप्रधान न्याधि में शीतकाल के अन्दर ( हेमन्त-शिशिर ऋतु में ) मध्याह्न समय में दिन के समय स्नेहपान करना चाहिये॥ १८-१९॥

अत्युष्णे वा दिवा पीतो वातपीत्ताधिकेन वा । मूच्छाँ पिपासामुन्मादं कामछा वा समीरयेत् ॥ २० ॥ शीते रात्रौ पिवेस्त्नेहं नरः ऋष्माधिकाऽपि वा । आनाहमरुचि शृष्ठं पाण्डुतां वा समृच्छिति ॥ २१ ॥ जलमुष्णं घृते पेयं, यूपस्तैछेऽनुसस्यते । बसामख्डोस्तु मण्डः स्यात्सर्वेषृष्णमथाम्बु वा ॥ २२ ॥

बातप्रधान या पित्तप्रयान रोगी श्रीष्म ऋतु में या दिन के समय यदि स्तेहपान करता है तो मूर्जा, प्यास, उन्माद अथवा कामका रोग उत्पन्न हो जाते हैं। कफप्रधान रोगी यदि शीत ऋतु में या रात्रि के समय स्तेहपान करता है तो उसे अफरा, अक्रिन, शूल-पीड़ा या पाण्डुरोग उत्पन्न हो जाता है। धी पीने के उपरान्त गरम जल, तैल के उपरान्त यूष और वसा एवं मजा के उपरान्त मण्ड ( माड ) पीना उत्तम है। अथवा सब ( घी, तैल, वसा ऑर मजा ) के पीछे गरम पानी पीना अयरकर है॥ २०-२२॥

स्नेह की विचारणाएं---

आंदनश्च विलेपी च रसो मांसं पयो द्घि । यवागः स्पराको च युवः काम्यल्किः खडः ॥ २३ ॥ सक्तवांस्तर्लपष्टं च मद्यं लेहास्तर्थेव च । भक्ष्यमभ्यञ्जनं बस्तिस्तया चोत्तरबस्तयः ॥ २४ ॥ गण्डूषः कर्णतेलं च नस्यं कर्णाक्षित्रपेगम् । चतुर्विश्रातिरित्येताः स्नेहस्य प्रविचारणाः ॥ २४ ॥

स्नेह की विचारणा ( उपयोग-प्रयोग विधि ) २४ चौबीस प्रकार की है। कैसे—(१) ओटन—चावल पांच गुणे जल में पकाओ, (२) विलेपी अर्थात् दरकच किये चावलों को चार गुणे जल में पकाने से बहुत मांडयुक्त यवाग् वनता है (३) रस (मांस रस) टीक तरह से पका मांस, (४) यवाग् (दरकच किये चावलों को छः गुणे जल में पकाने से मांड युक्त द्रव हो)।(५) सूप—दाल को १६ या १४ या १८ गुणे जल में पका कर स्वर्चांश शेष रखे, (६) शाक, (७) यूप—अक्ष को दल कर १४ या १८ गुणे जल में पका वे आधा पानी शेष रखे। काम्बलिक, खड, सन्, तिलपिष्ट (तिलकुट या खल) मदिरा, चाटन, मध्य, (मालपूआ, पूरणपाली आदि), अभ्यंजन मालिश, बस्त, उत्तर बस्ति गण्डूष (गराले), अर्थात् मुख में तैल का रण्जा, कान मे तैल डालना, नस्य कर्म, नेत्र के अन्दर स्नेह मदान करके आंख की तृम करना, यह स्नेह की चौबीस प्रकार की प्रविचारणा अर्थात् सेवन विधि है ।। २३-२५॥

अन्छपेयस्य यः स्तेहो न तामाहुर्विचारणाम्। स्तेहस्य स भिषग्दष्टः कल्पः प्राथमकल्पकः॥ २६॥

शुद्ध स्नेहपीने को 'विचारणा' नहीं कहते। यह तो स्नेह का सर्व प्रयम श्रेष्ठ रूप है। इसके पीछे प्रकृति, देह, दोष आदि देखकर पाचन शक्ति की विवेचना करके ओटन आदि संवन विधि करनी चाहिये॥ २६॥

रसञ्चार्थाह्नः स्नेहः समास-व्यास-योगिभिः। षड्।भक्तिषाष्ट्रभा संख्यां प्राप्तोत्येकञ्च केवलः॥ २७॥ एकमेषा चतुःपष्टिः स्नेहानां प्रविचारणाः।

प्रावचार्यतं अवचार्यतंऽनुकल्पेनापयुज्यतंऽनयेति प्रावचारणा ।

ओकर्तु-ज्याधि-पुरुषान् प्रयोज्या जानना भवेन् ॥ २० ॥

छः ग्वां ( मधुर अन्न, लजग, तिक, कटु और कपाय) के परस्तर मिछने से ६३ प्रकार के भेद हो जाते हैं। इन तिरतन मेरों के साथ जब स्तेह मिछता है, तो वह भी ६३ प्रकार का हो जाता है और जब किसी भी रस के साथ न मिछकर शुद्ध स्तेह रूप में ही रहता है, तब एक भेद होता है। इस एक प्रकार को भी मिश्रकर स्तेह के ६४ प्रकार हो जाते हैं। इस प्रकार से स्तेह की विचारणा अर्थात् सेवन विधि ६४ (चौं भठ) प्रकार की है। (ओक) साल्य, ऋतु और रोग-वल आदि का विचार करके सेवन विधि का प्रयोग करना चाहिये।। २७-२८॥

स्नेह की मात्रा--

अहोरात्रमहः कृतन्तमर्थाहं च प्रतीक्षते । प्रधाना मध्यमा ह्रस्वा स्नेहमात्रा जरां प्रति ॥ २६ ॥ इति तिस्नः समुद्दिष्टा मात्रा स्नेहस्य माननः । वासां प्रयोगान्वक्ष्यामि पुरुषं पुरुषं प्रति ॥ ३० ॥

स्तेह की मात्रा तीन प्रकार की है। प्रवान, मध्यम और छ्रव । इनमें जो स्तेह की मात्रा रात और दिन (२४ घण्टे) में जीर्ण होती है, वह स्तेह की प्रवान मात्रा है और जा सारे दिन भर (१२ घण्टे) में जीर्ण होती है वह मध्यम, और जो आवे दिन (६ घण्टे) में जीर्ण होती है वह स्तेह की छ्रव मात्रा है। ये मात्राएं स्तेह के जाणे होने के समय के अनुसार हैं। इस प्रकार से स्तेह की मात्रा और मान कह दिया है।। २६-२०।

अब प्रस्थेक पुरुष के लिये स्नेह के प्रयोगों को कहते हैं-

प्रभूतस्तेद्दिन्त्या ये श्वत्यिपासासहा नराः ।
पात्रकक्षीत्तम्बलो येषां ये चात्तमा बले ॥ ३१ ॥
गुल्मितः सपदण्याश्च विसर्पोपहताश्च ये ।
उन्मत्ताः कच्छ्रमूत्राश्च गादबर्चेत एव च ॥ ३२ ॥
पिबेयुहत्तमा मात्रां, तस्याः पाने गुणान् शृण् ।
विकारान् झमयत्येषा शीघं सम्यवपयाजिता ॥ ३३ ॥
दोषानु हर्षिणी मात्रा सर्वमागीनुसारिणो ।
बल्या पुनर्नवकरी शरीरेन्द्रियचेतसाम् ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>quot;तके कपित्य वाङ्गेरोमरिचा गाजिवित्रकैः। सुरक्कः खण्डयूपोऽयं कान्बलिको सतः॥ दृष्यस्को क्ष्वण-स्नेह-तिलमापान्वितः श्टतः॥"

जो मनुष्य नित्य प्रति विशेष रूप में स्नेह का व्यवहार करते हैं. भूख और प्यास को न सहन कर सकते वाले, उत्तम बल्बान् जठरामि बाले, श्रेष्ठ शारीरिक बल वाले, गुल्मरांगी, सर्वविषाकान्त रोगी, वीसर्व रोगी, पागल, मृत्रकुच्छ रोगी और जिनका मछ सूला रहता है, वे स्नेह की उत्तम मात्रा का वान करें। स्नेह की प्रधान मात्रा के पीन का गुण सुनी-यदि मात्रा की भली प्रकार से प्रयोग किया जाये तो उपरोक्त समस्त रोग मिट जाते हैं। वह शरीर के दोषों को खींच कर बाहर कर देती है, शरार के सब भागों में ऊपर, नाचे, तिरछे सब जगह फैल जाता है। वह बलवर्डक एवं शरीर, इन्द्रिय और विस को फिर से इरा भरा बना देती है।। ३१-३४॥

#### मध्यम मात्रा-

अरुष्का स्कोट-निडका-कण्ड-पामाभिरदिताः । क्रिनश्च प्रमीढाश्च वातशणितिकाश्च ये ॥ ३४ ॥ नातिबह्वाशिनश्चैव सृद्क्षेष्ठास्तथे । च । पिबेयमध्यमां मात्रां मध्यमारुवापि ये बले ॥ ३६ ॥ मात्रषा मन्दविभंशा न चातिबळहारिणी। सुखे न च स्नेह्यति शोधनार्थे च युज्यते ॥ ३७ ॥

गांठें, फोड़े, फ़न्तियां, खाज, पामा, कुष्ठरोगी, प्रमेही, अतिमूत्ररोगी, बातरकरागी, अधिक न खाने वाले, न कम खाने वाले, मृदुकाष्ठ वाले, (जिनको दूध से भी विरेचन हो जाता है), और मध्यम बळ वाले व्यक्ति स्नेह की मध्यम मात्रा का पान करें। यह मध्यममात्रा मृदु-विरेचक, थोड़ा कष्ट करने वाली, एवं बल को बहुत नहीं घटाती, सुलपूर्वक सरलता से शरीर को कोमल कर देती है, इसीलिये शरीर को शोधन करने के लिये हितकारी है ॥ ३४-३७ ॥

### इस्व मात्रा--

ये तु वृद्धाश्च बाढाश्च सुकुमाराः सुखोचिताः । रिक्तकाव्रत्वमहितं येषां मन्दाप्रयक्ष ये॥ ३८॥ ब्बरातीसार-कासाइच येषां चिरसमृत्यिताः। स्नेहमात्रा पिबेयुस्ते हस्वां ये चावरा बछे ॥ ३६ ॥ परिहारे सखा चंषा मात्रा स्नेहनबृंहणी। मुख्या बल्या निराबाधा चिरं चाप्यनुवर्तते ॥ ४० ॥ इड, बालक, क्रोमल, नालुक प्रकृति के, ऐश की जिन्दगी बसर करने बाले, खाड़ी पेट रहने से जिनके पेट में दर्द होने लगता है, मन्दाम्नि, निर्वेळ जाटरामि वाले, जिनको ज्वर, अतीसार, कास पुराना बहुत दिनों का हो, और निर्वेळ, अल्प शारीरिक बळ वाले ब्यक्ति स्नेह की हस्व मात्रा लेखें। यह मात्रा जीर्ण होने में सरळ है, सुखपूर्वक पच जाती है। शर्रार कां चिकना करती एवं बळ बढ़ाती है। पुरुपत्वकारक, बलकान्क, निरापद, एवं देर तक सेवन ब्यवहार में टाई जा सकती है। १६-४०॥

कौनसा स्नेह किस के लिये हितकारी है-

वात-पित्त-प्रकृतयो वात-पित्त-विकारिणः । चत्तुष्कामाः क्षताः क्षीणा वृद्धा वालास्तथाऽवलाः ॥ ४१ ॥ आयुःप्रकर्षकामाश्च वल-वर्ण-स्वराधितः । पुष्टिकामाः प्रजाकामाः सौकुमार्याधिनश्च ये ॥ ४२ ॥ दीप्रचोज्ञः-स्ट्रिन-मेघाग्नि-वृद्धीन्द्रय-वलाधितः । पिवेयः सपिरार्ताश्च दाह-शस्त्र-विपाग्निभिः ॥ ४३ ॥

जिनकी प्रकृति वात-(पत्त हो, वात-कित्त के रोगी, उत्तम दृष्टि न्याहने वाले. उरःक्षत रोग से क्षीण, निर्वल, दृद्ध, बालक, निर्वल मनुष्य, आयु की दृष्टि की कामना करने वाले, बल, वर्ण, कान्ति, स्वर को न्याहने वाले, शरीर पृष्टि के इच्छुक, संतित की न्याह वाले, युकुमारता, कोमलता के इच्छुक, तेज, ओज, स्मृति, बुद्धि, अग्नि, धारण करने की शक्ति और इन्द्रिय बल को न्याहने वाले और आग, जल, शक्त, विष से आकान्त रंगी भी का सेवन करें ॥ ४१-४३॥

प्रवृद्ध-२लेडम-मेदस्काञ्चल-म्थूल-गलोदराः । वात-व्याधिभराविष्टा वात-प्रकृतयस्य ये ॥ ४४ ॥ बलं तनुत्वं लघुतां दृद्तां स्थिरगात्रताम् । स्तिग्ध-२लक्ष्ण-तनुत्वकां ये च काङ्क्षन्ति देहिनः ॥ ४४ ॥ कृमिकोष्टाः कृरकोष्टास्तथा नाडीभिरदिताः । पिवेयुः शीतले काले तैलं तलोचिताञ्च ये ॥ ४६ ॥

जिनमें कफ की या चर्चों की अधिकता हो, जिनका पेट या गर्दन मोटी और दीकी हो, बात रोगों से पीकित, बात प्रकृति के, जा बल, पतलापन, इल्कापन, भजवृती, शरीर की स्थिरता (संघटन), चिकनापन, और त्वचा की कोमलता चाहते हैं, कृमिरोग से आकान्त, कूर कोष्ठ बाले (जिनको तीक विरेचन से प्रभाव होता है), नाइनिष्ण से आकान्त और जिनको तील सेवन करने का अभ्यास है वे शीतकाल (हेमन्त शिश्चिर) में दिन के समय तैल का पान करें ॥४४-४६॥

> बानातपसहा ये च रूक्षा भाराध्वकशिताः। संशुष्क-रेनो-रुधिरा निष्पीत-क्रक्र-मेदसः॥ ४०॥ अस्थ-सन्धि-शिरा-स्नायु-मर्म-कोष्ट-महारूजः। बल्लवान्मारुतो येपां खानि चाऽऽशृत्य तिष्ठति॥ ४८॥ महच्चान्निवलं येपां वसा-सात्म्याश्च ये नराः। तेपां भ्नेश्वयत्व्यानां वसापानं विधीयते॥ ४९॥

बायु और धूप को सहन करने वाले, रूक्ष प्रकृति, भार के उठाने या मार्ग चलने वाले, परिश्रम के कारण जो निर्मल हो गये, जिनका वीर्य या रक्त सूल गया है; कफ क्षीण हो, मेद क्षाण हो, जिनका अिंग; सन्धि-सेरा, स्तायु मर्म कोष्ठ के भयानक रोग हो, जिनकी इन्द्रियों को चलवान् वायु घेरे रहता है, जिनका अग्निवल-जाटरागिन चलवान् हो. और जो वसा सेवन करने के अभ्यासी हो, ऐसे पुरुष स्नेहन करने के लिये वसा (चर्बा) का पान करें।४७-४९।

दीप्ताग्नयः वरेशसहा घरमराः स्नेहसेविनः । वानार्ताः कर-कोशश्च स्नेद्या मज्जानमाप्नुयुः ॥ १० ॥

जिनकी जाटरांग्नि दीप्त हैं, जो क्लेश को सहन कर सकते हो, खूब खाने बाले, स्नेहसेबन के अभ्यासी; बात रोगी और करकोष्ठ बाले व्यक्तियों को सजा हारा स्नेहन करना चाहिये॥॥..॥

> येक्र्यो येम्यो हितो यो यः स्नेहः स परिकीर्तितः। स्नेहनस्य प्रकर्षौ तु सप्तरात्र त्रिरात्रक्षौ॥ ५१॥

जिन जिन पुरुषों के लिये जो जो स्तेह हितकारी हैं, उनके लिये उसी स्तेह का उपदेश किया है। स्तेह की तेवन विधि दो प्रकार की है। एक सात रात की और दूसरी तीन रात की। इनमें क्रूफोष्ठ व्यक्तियों के लिये सात रात, और

मृदुकोष्ठ व्यक्ति के लिये तीन रात हैं # ॥५१॥

स्वेद्याः शोधयितव्याश्च रूक्षा वातविकारिणः।

व्यायाम-भश्च-स्नीनित्याः स्नेह्माः स्युर्ये च चिन्तकाः ॥ ५२ ॥ स्नेष्टन के योग्य व्यक्ति-जो व्यक्ति स्वेद देने या संशोधन के योग्य हैं;

 जैसा आगे कहेंगे "त्यहावरं सप्तदिनं परन्तु स्निग्धो नरः स्वेदयितव्य इष्टः । नातः परं स्नेहनमादिशन्ति" । रूक्षप्रकृति, वातरोगी, नित्य व्यायामसेवी, नित्य मदासेवी, नित्य स्त्रीमेवो, और जो चिन्ता ( शोक ) करते रहते हैं; वे व्यक्ति स्नेहन के योग्य हैं ॥ ५२ ॥

स्नेह के अयोग्य व्यक्ति-

संशोधनाहते येपां रुष्ट्रणं संप्रवक्ष्यते । न तेषां स्तरनं शस्तमुत्सम्र-कफ्नमेदसाम् । ५३ ॥ अभिष्यण्णानन गुद्र। नित्यं मन्दाग्त्यश्च ये । तृष्णा मृच्छी-पर्याताश्च गर्भिण्यस्तालु-शापिणः ॥ ५४ ॥ अन्नद्विषश्चरत्यन्ता जठरान-पर्यादताः । दुवलाश्च प्रनान्ताश्च स्तेहस्लाना मदातुराः ॥ ५४ ॥ न स्तेह्या वर्तमानेषु न नस्तावस्तिकर्मसु । स्तेह्यानात्प्रजायन्ते तेषां रागाः सुद्रारुणाः ॥ ५६ ॥

संशोधन किये विना जिनका रूक्षण करना कहा जायेगा; उनको; जिनका कफ और में द बढ़ा हो, जिनके नाक, मुख और गुदा से खाव होता हो, जिनको सदा मन्दाग्नि रहती हो, प्यास और मूच्छां से आकान्त, गर्भवती, तालुकण्ठ जिनको स्वता हो; भाजन से अरुचि करने वाले, वमन करते हुए, उदर रांगी या विष से आकान्त. दुर्वल, ग्लानि करने वाले (कच्चे दिल के, घृणा करने की प्रकृति के), स्नेह के पाने में जो प्रसन्त नहीं होते, घृणा करते हैं और मद (नशें) से प्रस्त व्यक्तियों को और नस्य कर्म एवं अनुवासन वस्ति जिन्होंने ही हो उनवां स्नेहन नहीं देना चाहिये। यदि इनको स्नेह पिलाया जायगा तो भयानक रोग उत्यन्न हो जायेंगे। रूक्षण के योग्य— अभिष्यन्दा महादोषा मर्फस्था व्याधयक्ष ये। ऊक्स्तम्म-प्रमुत्तयों रूक्षणीया निदर्शिताः। ॥ ५३-५६ ॥

अस्निग्ध, स्निग्ध और अतिस्निग्ध के रुक्षण--

पुरीषं व्रथितं रूक्षं, वायुरप्रगुणो, मृदुः । यक्ता, खरत्वं रौक्ष्यं च गात्रस्यास्तिग्धलक्षणम् ॥ ५७ ॥

जिसका मल बंधा हुआ, रूखता वायु अपनी प्रकृति में न हो, जाठराग्नि मन्द हो, धरीर में कर्कधता रूखापन हो, तो समझे कि स्नेहन क्रिया ठीक नहीं हुई ॥ ५०॥

बातानुक्षोर्ग्यं दीप्तोऽग्निर्वर्षः स्निग्धमसंहतम् । सादवं स्नग्धता चाङ्गे स्निग्धानामुपजायते ॥ ५८ ॥ बायु कं। अनुबूक्ता, जठराग्नि को बढ्ना ( मूल का स्थाना ), सक चिक्रना और पतला, अंगों में कोमलता और चिक्रनापन हो, तो समझना चाहिंबे कि उचित रूप में स्नेहन हुवा है ॥ ५८ ॥

पाण्डुता गौरवं जाड्यं पुरीपस्यात्रिपकता ।

तन्द्रीररुचिरुत्वछेशः म्यादितिस्निम्घलक्षणम् ॥ ५६ ॥

पण्डुता ( पीलापन, निस्तेज वर्ण ), शरीर में भारीपन, आलस्य, मल का भली प्रकार पाक न होना, अरुचि, युस्ती, वमन की इच्छा ये अतिस्तिग्ध के स्थण हैं। ५६ ॥

द्रबोष्णमनभिष्यन्दि भोष्यमञ्जं प्रमाणतः । नातिस्निग्धमसंकीर्णं २: स्नेहं पातुमिच्छता ॥ ६० ॥ पिबेस्संशमनं स्नेहमञ्जकाले प्रकाष्ट्रिश्चतः ।

स्नेह से पूर्व लेने योग्य हितकारी पदार्थ—स्नेह पान करने की इच्छावाले व्यक्ति को चाहिये कि स्नेह पाने से पहिले दिन, द्रव. और गरम, जो कफकारक न हो, अतिस्निग्य, अतिविकार युक्त, असंकीर्ण ऐसे मोजन को मात्रा से खावे, जो दो तीन वस्तुओं को निलाकर न बनाया गया हो और अगले दिन जक मोजन के समय आकांक्षा हा तब संशमन स्नेह का हो पान करे॥ ६०॥

शुद्धवर्थं पुनराहारे नशे जीर्णे पिवेन्नरः॥ ६१॥

संशोधन के उद्देश्य से स्नेह पान करने के लिये रात्रि का भोजन जीर्ण होने पर प्रातःकाल स्नेहपान करे।। ६१॥

ढण्णोदकोपचारी स्याद् ब्रह्मचारी क्षपाशयः। शकुन्मूत्रानिलोद्गारानुदाणीं ख्र न धारयेत्॥ ६२॥ ज्यायाममुखेवचनं काध-शोकौ हिमातपौ। वर्जयेदप्रवातं च सेवेत शयनासनम्॥ ६३॥ स्नेहं पीत्वा नरः स्नेहं प्रतिमुखान एव च। स्नेहंमिथ्योपचाराद्वि जायन्ते दारुणा गदाः॥ ६४॥

स्तिहास व्यापनाराह्य जायन्त दृश्या गदाः ॥ दशा स्तिहास व्यापनाराह्य जायन्त दृश्या गदाः ॥ दशा स्तिहास व्यापनाराह्य जायन्त दृश्याना, शीच आदि कार्यों में गरम विपाना का व्यवहार करे, मैथुन को छोड़ दे। रात्रि में सोये, दिन में न सोये रात में न जाये, उपस्थित हुए मल, मूत्र, बायु और डकार के बेगों का न रोके। क्यायाम-अभन, और जार से या अधिक भाषण, कोथ, शोक, सरदी या गरमी न सहे। खुली-वायु में बायु के सामने न बैठे और न साये। स्नेह को पीने के पीछे दुनः स्नेह पान करने पर, स्नेह पीकर, भोजन आदि में दूसरी बार स्नेह युक्त पदार्थ साने से, स्नेह के मिथ्याबोग से भयानक रोग उत्पन्न हो जाते हैं॥६२-६४॥

मृदुकोष्ठास्त्रगत्रेण स्निद्धत्यच्छोपसेवया । स्निद्यति क्रूरकोष्टस्तु सप्तरात्रेण मानवः ॥ ६५ ॥

मृदुकोष्ट वाला ेयांक स्नेइ का अच्छपान करके तीन रात्रि तक सेवन करने पर स्निग्ध हो जाता है। क्रूरकोष्ट वाला व्यक्ति स्नेइ का सात दिन अच्छपान करके स्निग्ध होता है॥ ६५॥

गुडमिश्चरसं मस्तु श्लीरमुङ्गांडितं दिघ । पायसं कुसरं सर्पिः काश्मर्थ-त्रिफला-रसम् ॥ ६६ ॥ द्राक्षारसं पीलुरसं जलगुष्णमथापि वा । मदां वा तरुणं पीत्वा मृदुकोष्टो विरिच्यते ॥ ६७ ॥

गुढ़, गन्ने का रस, मस्तु ( दही का द्रव्य भाग ), दूप, चिनेई हुई दही ( सङ्घा ), खीर, खिचड़ीं, धी, गम्भारी का रस, त्रिफला ( हर इ. वहेड़े, आंवले का रस ), अंग्र का रस, पील का रम, गरम जल, नवीन मदिरा ( पुरानी नहीं ), इनको पीने से मुनुकोष्ट, व्यांक्त यों को विरेचन हो जाता है। अथांत् जिनको इन वस्तुओं के नेवन से विरेचन हो जाय, वह मुनुकोष्ट होता है। ६६-६७।

विरेचयन्ति नैतानि क्र्रकोष्ठं कदाचन । भवति क्र्रकोष्ठस्य महण्यत्युल्वणानिस्या ॥ ६८ ॥

इन पदार्थों से 'क्र्रकोच्छ' वाले व्यक्ति को कभी विरेचन नहीं होता। क्योंकि 'क्र्रकोच्छ' व्यक्ति की ग्रहणी (नाड़ी) अति प्रवल वासुवाली होती है॥ ६ = ॥

**बदीर्णपित्ताऽल्पकफा ग्रहणी मन्दमारुता ।** 

मृदुकोष्ठस्य तस्मात्स सुविरेच्यो नरः स्मृतः ॥ ६२ ॥ मृदुकोष्ट की ग्रहणी और पित्त प्रचल एवं मन्दकफ तथा अरूपवायु युक्त है। इसल्यि गुङ्ग आदि से उसे विरेचन हो जाता है॥ ६६ ॥

स्नेह की व्यापत्तियां--

चदीणिपत्ता महणी यस्य चारिनवळं महत् । भरमीभवति तस्याऽऽशु स्नेहः पीतोऽग्नितेजसा ॥ ७० ॥ स जम्ब्वा स्नेहमात्रां तामोजः प्रक्षारयन् बळी । स्नेहाग्निरुत्तमां तृष्णां सोपसगीमुदीरयेत् ॥ ७१ ॥ नाळं स्नेहसमृद्धस्य शमायात्रं सुगुर्वेष । स चेरसुशीतं सळिळं नाऽऽसादयि दह्यते ॥ ७२ ॥ सथैबाऽऽशीविषः कक्षसम्बगः स्वविषाग्निना । जिसको महणी (अग्नि को अधिष्ठान-भूमि ) प्रवल पित्तवाली हो (कफ और वायु से युक्त न हो ), और जिसका अग्निवल बढ़ा होता है, उस पुरुप का पिया हुआ स्तेह अग्नि के तेज से शीम भस्म हो जाता है। यह महा-बलवान् जाठराग्नि पीये हुए स्तेह को जार्ण करके फिर बलवान् बनकर ओज को घटाती हुई, उपद्रवों से युक्त प्रवल प्यास को पैदा कर देती है। ऐसी अवस्था में स्तेह के कारण बहुत वहुं हुई जाठराग्नि को शान्त करने के लिये गुरु भोजन भी अग्ने नहीं होता। इनलिय स्तेहरान से प्रवल अग्नि बाले पुरुष को यदि शातल जल पीने के लिये नहीं दिया जाय तो वह इसी अग्नि से जलने लगता है। जिस प्रकार कि घास फून या कांटों के बीच में फंसा हुआ सीप अग्नी अग्नि लगे अपने विव सं स्वयं जलने लगता है और दुगुने क्रोध से फुंकारें मारता है। ७०००२।

ब्यापत्तियों के उपाय कहते हैं-

अर्जाणें यदि तु स्नेहे तृष्णा स्याच्छदंयेद्भिषक् ॥ ७३ ॥ शीतोदकं पुनः पात्वा मुक्त्वा रूक्षात्रमुङ्किखेन् । न सर्विः कवलं पित्तं पेयं साम विशेषतः ॥ ७४ ॥ सर्वे बनुरजेदेहं हत्या संज्ञां च मारयेत् ।

यदि स्तेह के पान में अवाणां बस्था अथान् स्तेह के जीणं न हुए विना ही प्यास लगने लगे तब वैद्य स्तेह को वमन से बाहर करा देवे। इसके पीछे शीतल जल और रूथ मोजन कराके फिर वमन करा देवे। इसलिये केवल पिस की प्रधानता में, विशेष कर आम सहित पिस विकार में थी नहीं पोना चाहिये। क्योंकि पिस के तीक्ष्ण गुणवाला होने से सम्पूर्ण देह में ब्यास होने वाला वी रूप स्तेह सारे शरीर में फैल जायगा। शरीर में फैलकर उसकी पीला कर देता और चेतना नाश करके प्राण नाश कर देता और चेतना नाश करके प्राण नाश कर देता और चेतना नाश करके प्राण नाश कर देता है। ७३-७४॥

तन्द्रा सोक्लेश आनाहा ब्वरः स्तम्भो विरोज्ञता ॥ ७४ ॥ कुष्ठानि कण्डूः पण्डुत्वं शो कार्यास्यक्रचिस्तृषा । जठरं प्रहणादोषः स्तेमित्यं वाक्यनिव्रहः ॥ ७६ ॥ शूलमामप्रदोषाश्च जायन्ते स्नहिक्षिमान् ॥ तत्राप्युक्केबनं शस्तं स्वेदः काल्यनाक्षणम् ॥ ७७ ॥ प्रति प्रति ज्याधिवलं बुद्ध् ॥ स्रंसनमेव च । तकारिष्टप्रयोगश्च रूक्ष-पानान्न-सेवनम् ॥ ७८ ॥ म्त्राणां त्रिक्खायाश्च स्नेह-व्यापत्ति-भेषजम् । तन्द्रा ( आलस्य ), उत्करेश ( वमन की इच्छा ), आनाह ( अफ़्रा ) ज्वर, स्तम्म ( शरीर की जड़ता ), मंजानाश, कुष्ठ, खाज, पाण्डुता, शोध, अर्था, अर्थान, प्यास, मरोझा, प्रहणी रोग, स्तैमित्य ( अंगों का गीले कपड़े में खियटने का सा भान होना, वा ऐंडन ), वाणी का बन्द हो जाना, उदरश्ल, आमदोष, रनेह के मिच्यायोग के ये लक्षण हैं। इन लक्षणों के होने पर भी वमन कराना चाहिये, स्वेद देना चाहिये, समय की प्रतीक्षा करनी ( स्नेह दोष के क्षय होने तक भोजन नहीं करना ) चाहिये, प्रत्येक व्याधि का बल विचार करके जो व्याधि संखन योग्य हो उसका संसन करना चाहिये। इसी प्रकार 'तकारिष्ठ' का प्रयोग, रूख ( सुखा ) खान-गन देना आठों प्रकार के मूत्रों और त्रिफला का सेवन करना स्तेह जन्य रोगां की चिकित्सा है ॥ ७५-७५ ॥

रोग होने के कारण-

अकाले चाहितश्चेव मात्रया न च योजितः॥ ७६॥ स्नेहो मिध्योपचाराच न्यापचेतातिसेवितः।

स्नेह लेने के ठीक समय पर स्नेह न लेने से, जो-स्नेह: जिस पुरुष के लिये हितकारी नहीं है उनके सेवन से, उचित मात्रा में न लेने से, स्नह के मिथ्या, अनुचित उपयोग से, और स्नेह के अति सेवन से स्नेह जन्य विकार उत्पन्न होते हैं॥ ७६॥

स्नेद्दात्प्रस्कन्दनं जन्तुस्त्रिरात्रोपरतः पिवेत् ॥ ८० ॥ स्नेद्दवद्-द्रवसुष्णं च ज्यहं भुक्त्वा रसौदनम् । एकाद्दोपरतस्तद्वद्भक्त्वा प्रच्छदेनं पिवेत् ॥ ८१ ॥

स्नेह पान के पींछे पुरुष तीन रात तक ठहरे। इन तीन दिनों में स्नेह मिश्रित द्वव, उष्ण मांख रस ठुक्त मात खाकर विरेचन छेवे। एक दिन जिसने आराम किया ऐसा पुरुष पहले की भांति भोजन करके वसन (कारक द्रव्य) पीये॥ ८०-८१॥

स्यास्वरांशोधनार्थीये यृत्तिः स्नेहे विश्क्तिवत्।

संधमन के उद्देश्य से स्नेहपान करने में विरेचन लिये हुए के समानः व्यवहार करना चाहिये ;

विचारणा का प्रयोग-

स्नेहद्विषः स्नेहनित्या मृदुकोष्टाश्च ये नराः ॥ =२ ॥ क्रशासहा मद्यनित्यारतेषानिष्टा विचारणा । छाव-तैचिर-मायूर-हांस-वाराह-कोकुटाः ॥ =३ ॥ गन्या औरभ्र-मात्म्याश्च रसाः म्युः स्तेहने हिताः । यव-कोळ-कुळत्याश्च ग्तेहाः सगुडशर्कराः ॥ =४ ॥ हाडिमं दिध सन्योषं रस-संयोग-संग्रहः ।

जो मनुष्य स्नेह से हेप करते हो, जो नित्य प्रति रनेह का व्यवहार करते हों, मृदुकोष्ठ वाले, कष्ट को सहन न करने वाले, जो नित्य मिदरासेवी हों, उनमें विचारणा का प्रयोग करना चाहिये। प्रयोग करने की विधि कहते हैं— वटेर, मोर, हंस, सुअर, मुर्गी, हाथी, वकरा, मेंदा और मछली इनके मांसी का रस स्नेहन किया में हितकारा है। इन मांसरसों का संस्कार करने के लिये जो, वेर, कुलथी, घी या तेल, गुड़, शक्दर अनारदाना, दही, सोठ, काली मिर्च, पिपस्टी, ये यथायोग्य मिलाने चाहियें॥ ८२-८४॥

स्नेहयन्ति तिलाः पूर्वं जग्धाः सम्नेहफाणिताः ॥ ८५ ॥ कुशराश्च बहम्नेहास्तिलकाम्बलिकास्तथा ।

घी में (स्तेह में) भून कर बनाये हुए तिलकुट को भोजन से पूर्व खाने से शरीर का स्तेहन करते हैं। इसी प्रकार बहुत स्तेह वाली खिचड़ी तथा तिल युक्त 'काम्बलिक अर्थात् यूप'—भोजन से पूर्व खाने से शरीर का स्तेहन करते हैं॥ ८५॥

फाणितं शृङ्गवेरं च तेलं च सुरया मह ॥ ८६ ॥ पिवेद्रुश्लो भृतैमी सैजींगेंऽश्लोयाच भोजनम् ।

फाणित (आधा पका गन्ने का रस, राव), अदरख, और तैल इन तीनों को एक करके, शराब में मिलाकर रूख व्यक्ति पीये। इसके जीर्ण हाने पर अने हुए मौस से भोजन खाये॥ ८६॥

> तैलं सुराया मण्डेन वसां मज्जानमेव वा ॥ ८७ ॥ पिवेत्सफाणितं क्षीरं नरः स्निद्यति वातिकः ।

वातप्रकृति का मनुष्य मद्य, या मण्ड के साथ तैल, वसा या मजा को मिलाकर पीये तो स्नेहन होता है। वात प्रकृति का आदमी राव के साथ दूध को पीये तो भी स्नेहन होता है। प्रा

> धारोष्णं स्नेहसंयुक्तं पीत्वा सज्ञकरं पयः ॥ ८८ ॥ नरः स्निद्यति पीत्वा वा सरं दध्नः सफाणितम् ।

भागेष्ण, ताले दुहे हुए दूध को धर्कर एवं वी के साथ पीने से शरीर का दुरन्त स्नेहन होता है। अथवा राव के साथ दही की मलाई खाने से भी स्नेहन दुरन्त होता है। प्रद्रा। पाद्धप्रसृतिकी पेया पायसो मापिमश्रकः ॥ ⊏६ ॥ श्लारिक्षद्वो बहुस्नेहः स्नेहयेदचिरात्ररम् । सपिस्तेळ-वक्षा-मज्जा-तण्डु-उन्प्रसृतैः श्रुता ॥ ६० ॥ पाद्धप्रसृतिकी पेया पेया स्नेहनमिच्छता ।

आगे कही जाने वाली 'पांचप्रस्तिका पेया' को पीकर मनुष्य शीव ही हिनग्ध वन जाता है। उड़दों को चावलों में मिलाकर घो आदि हनेह में खून भून कर दूध में पकाई (घो से युक्त) खोर जल्दी ही हिनग्य कर देती है। पांचप्रस्ति की पेया—घी, तैल,वना, मजा और चावल प्रत्येक आठ आठ तोले लेकर छः गुने जल में पकावे। इसका नाम 'पाञ्चप्रस्तिकी पेया' है। स्तेहन की इच्छा करने वाले व्यक्ति को इसका नाम 'पाञ्चप्रस्तिकी पेया' है। स्तेहन की इच्छा करने वाले व्यक्ति को इसका नाम 'पाञ्चप्रस्तिकी पेया' है।

प्राप्यानूपोदकं मांसं गुडं द्धि पयस्तिलान्। कुछी शोधा प्रमेही च स्तेहने न प्रयोजयेत्॥ ६१॥ स्तेहैर्यथास्वं तान् सिद्धंः स्तेहयेदिकारिभिः। पिप्पलीभिईरातक्या सिद्धेखिकल्याऽपि वा॥ ६२॥

कुछ रोगी, कोथ ( सोज ) रोगी, प्रमेह रोगी—इनके स्तेहन के लिए ग्रास्य निन्दित मांस, जलीय मांस, गुड़, दही, तूच आर तिज इनका प्रयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि ये वस्तुयें इनका बढ़ाता हैं। इन रोगियों के लिये, इन रोगों को नाश करने वाली औषधियां से सिद्ध किये हुए घृत आदि स्तेह, एवं इन रोगियों के लिये विकार न करने वाले स्तेहां से इनकी चिकिस्सा करनी चाहिये। अथवा पिप्पली के करूक या हरीतकी ( हर इ) के करूक अथवा त्रिपाला के करूक द्वारा सिद्ध घृतादि स्तेह द्वारा कुछ-रोगां, शाय-रोगा, प्रमेह-रोगी का स्तेहन करना चाहिये॥ ६१-९२॥

द्राक्षाऽमलक-यूषाभ्यां दक्ष्मा चाम्लेन साधयेत्। क्योषगर्भं भिषक स्नेहं पीत्वा स्निद्धति तन्नरः॥ ६३॥

द्राक्षायून, आंग्ले का यून, और खही दही (ये मिलित चार भाग) सीठ, मिरिच और पिप्पली (मिलित एक भाग) इनका कल्क डाल कर उवित मात्रा से धृत सिद्ध करना चाहिये। इस घृत के पान करने से मनुष्य का स्नेहन होता है।। ६३॥

यव कोल-कुलस्थानां रसाः क्षीरं सुरा दिधि । क्षारः सर्पिश्च तस्सिद्धं स्नेहनीयं घृतात्तमम् ॥ ६४ ॥ जौ, बेर, कुल्थी, प्रत्येक का काय ( रस ), तूथ, दही और मद्य, खार और घी, इनको मिलाकर घी सिद्ध करनाचाहिये । यह स्नेहन के लिये अन्न है ॥ ६४ ॥

तैल-मजा-बसा-सर्पिबंदर-त्रिफला-रसेः।

योनि-श्क-प्रदोपेषु माधयित्वा प्रयोजयेन् ॥ ६५ ॥

तैल, बसा, मजा, घी, बेर और तिफला ( हरड़, बहेड़ा, आंबला ) इनका रस ( काथ ) में ( पृथक् २ या मिलित चारो स्नेह सिद्ध करने चाहिये )। यह स्नेह बोनिरोग और बीर्यरागों में स्नेहन कार्य के लिये उपयोगी हैं ॥६५॥

> गृह्वात्यम्बु यथा वस्त्रं प्रसवत्यधिकं यथा । तथाऽग्विजीयति स्तंहं तथा स्वर्गत चाधिकम् ॥ ८६ ॥

जिस प्रकार बस्न पानी का उचित मात्रा का ही ग्रहण करता है और अधिक पानी निकट जाता है; इस प्रकार अग्नि स्नेह की योग्य मात्रा को ही जीर्ण करतो है, अधिक मात्रा निकट जाती है। IE. ६ II

> यथा वाडक्छंच मृत्पिण्डमासिक्तं त्वरया जलम् । स्रवित स्नंसते स्तेद्दस्तथा त्वरितसेवितः ॥ ६० ॥ लवणोपिद्दताः स्तेदाः स्तेदयन्त्यिचरान्तरम् । तद्धचभिष्यन्यस्त्वं च सुक्ष्मभुष्णं व्यवायि च ॥ ६८ ॥ स्तेद्दमभ्रे प्रयुक्षीत ततः स्वेदमनन्तरम् । स्तेद्दस्वेदोपपन्तस्य संशोधनमयेतरत् ॥ ६९ ॥

जिस प्रकार मिट्टी के ढंले पर जल्दो से गिरा हुआ बहुतसा पानी, ढेले को गीला करके वह जाता है, और ढेला गलने लगता है, उसी प्रकार जल्दी से अधिक मात्रा में पिया स्नेह जल्दी से गुदा मार्ग से बाहर वह जाता है। जितने भी स्नेह कहे हैं, वे सब सैन्यव-लवण के साथ सेवन करने से मनुष्य को शीध ही स्निग्य कर देते हैं। क्योंकि नमक अभिष्यन्दि, (द्रवकारक) अरुख, सुक्ष, उष्ण और व्यवायी गुण वाला है। अ संशोधन करने से पूर्व स्नेहन करना चाहिये। स्वके पीछे स्वेदन कर चुकने पर पीछे संशोधन अथवा संशाम चिकित्सा करनी चाहिये। स्टिक प्रथवा संशाम चिकित्सा करनी चाहिये। स्टिक स्टिहा

अभिष्यन्दि होने से दोषसमूह को तोड़ता है। रूख न होने से स्नेहन करता है। स्कम होने से शरीर के स्कम भागों में घुछ जाता है। गरम होने से पिये हुए स्नेह को शीघ जीर्ण करता है। व्यवायी होने से स्नेह के साथ सारे शरीर में फैळ जाता है।

## तत्र इलोकः ।

स्नेहाः स्नेहविधिः कृत्स्नो व्यापत् सिद्धिः सभेषजा । यथाप्रवनं भगवना व्याहतं चान्द्रभागिना ॥ १०० ॥

स्नेहों के प्रकार, मध्यूर्ण स्नेहिविधि, स्नेह की ब्यापनियाँ और उनकी मेघज-ओषध समेत सिद्धि भगवान् पुनर्वसु आत्रेय ने अग्निवेश के प्रकानुसार सब कह दी ॥२००॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चग्कप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने कल्पनाचतुष्के स्नेहाध्यायो नाम त्रयोदशोऽध्यायः ॥ १३ ॥

## चतुर्दशोऽष्यायः ।

अथातः स्वेदाध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अन (स्तेह कर्म के उपरान्त) स्वेद सम्बन्धी अध्याय का व्याख्यान करते हैं, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ २ ॥

अतः स्वेदाः प्रवक्ष्यन्ते यैर्यथावत्प्रयोजितेः।

स्वेदसाध्याः प्रशाम्यन्ति गदा वातकफात्मकाः ॥ ३ ॥

क्षत्र स्वेद विधियों का उपदेश करेंगे, जिनको उचित प्रकार से करने पर स्वेदन से शान्त होने वाले, वात-कफ-जन्य रोग शान्त हो जाते हैं !! ३ !!

स्तेहपूर्वं प्रयुक्तेन स्वेदेनाऽऽवर्जितेऽनिछे। पुरीष-मूत्र-रेतांसि न सज्जन्ति कथछन ॥ ४॥

पहले स्नेहन कार्य करके वायु को शमन कर लेने पर शरीर में मल, मूत्र और वीर्य ये किसी भी प्रकार कके नहीं रहते ॥ ४ ॥

शुष्काण्यपि हि काष्टानि स्नेहस्वेदोपपादनैः।

नमयन्ति यथान्यायं कि पुनर्जीवती नरान् ॥ ४ ॥

स्खे हुए काठ (बांस आदि लकड़ियां) भी स्नेहन और स्वेदन द्वारा मन के अनुसार मोड़ी या संधी की जा सकती हैं, फिर जीवित (रसयुक्त और कोमक) मनुष्यों को वैद्य क्या स्नेहन और स्वेदन द्वारा इच्छानुसार परिवर्त्तित नहीं कर सकेगा ? ॥ ५ ॥

रोगर्तु-न्याधितापेक्षो नात्युष्णोऽतिमृदुर्न च।

द्रव्यवान् कल्पितो देशे स्वेरः कार्यकरो मतः ॥ ६ ॥ व्यापि, काल, रोगी पुरुष, इच्छा इनके अनुशर न बहुत गरम, न बहुत कोमल, उस-उस रोग को नाश करने वाले द्रव्यों द्वारा, स्वेदन करने योग्य स्थानों से दिया गया स्वेद कार्य करने में समर्थ होता है ॥ ६ ॥

सादया गया स्वद काय करन म समय हता है । दे ।। ज्याची शीते अरीरे च महान् स्वेदो महाबळे । दुर्बेळे दुर्बेळः स्वेदो मध्यमे मध्यमो हिनः ॥ ७ ॥ बातरुळेष्मणि बाते वा कफे वा स्वेद इष्यते । सिग्ध-रूक्षस्तथा स्निग्धो रूक्षश्चाप्यु-कल्पितः ॥ = ॥

श्रीत रोग में और शीतशरीर में महाबल्यान् पुरुष के लिये महास्वेद जिते शरीर सहन कर सके उतना ही देना चाहिये। शीत गेग और शीत शरीर बाले निर्वल पुरुष में दुर्बल स्वेद देना चाहिये। 'मध्यम बल्य पुरुष में श्वीत स्वेद देना चाहिये। 'मध्यम बल्य पुरुष में श्वीत स्वाया क्षित्र श्वीत देना चाहिये। केवल वानजन्य स्वाययों में स्निग्ध पदायों से स्निग्ध स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य स्वाययों में स्निग्ध स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य स्वाययों में स्निग्ध स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य स्वाययों में स्निग्ध स्वेद देना चाहिये। कि

आमाञ्चयाते वाते कफे पकाशयाश्रिते । रूक्षपूर्वो हितः स्वेदः स्नेहपूवस्तथैव च ॥ ६ ॥ वृषणौ हृदयं रुष्टी स्वेदयेन्मृदुनैव वा । मध्यमं वङ्खणौ शेषमङ्गावयवमिष्टतः ॥ १० ॥

वायु यदि आमाशय (कफस्थान) में पहुंचो हो तो प्रयम स्तेहकर्म न करके रूख कर्म करे जिससे कफ निकल जाय। फिर वायु को शान्त करने के लिए स्तेहन कार्य करे। इसी प्रकार जब कफ प्रकाशय (वात स्थान) में पहुंचा हो तब पहिले रूख कार्य न करके स्तेहन कार्य करे (जिससे कि वायु की शान्ति हो फिर कफ की शान्ति के लिये रूख कार्य करें) हृदय, आंख, इनका मृदु स्वेद द्वारा स्वेदन करना चाहिये। यदि दूसरी चिकित्सा से कार्य चल जाय, तो स्वेद विलकुल न करे। वंदाण स्थित रांग में वंदाणों में मध्यम स्वेद देना चाहिये। शोष अगो को (रोगी की) इच्छानुसार स्वेदन करे।।१०॥

सुजुद्धैर्लककैः पिण्ड्या गोधूमानामथापि वा । पद्मोत्पल-पढाजैर्वा स्वेद्यः संदृत्य चक्षुषी ॥ ११ ॥ सुकाबळीभिः शीताभिः शीतळंभीजनैरपि । ब्रह्मार्द्वेजळजैर्द्दस्यः स्विद्यते हृदयं स्पृशेत् ॥ १२ ॥ धृत आदि दृषक पदार्थों से रहित, रूर्द से, रूर्द के बस्नो से अथवा गेह्रं की पोटलो बांध कर आंख पर स्वेद देना चाहिये। स्वेद देने से पूर्व आंख को कमल, या नीला कमल इनके पत्तों से ढांप लेना चाहिये। श्रीतल मोतियों की मालाओं से, शीतल पात्रों से, जल से भोगे कमलों से और हाथों से स्वेदन किये जाते रोगी के हृदय को स्पर्श करता रहे।।११-१२॥

शीत-शूल व्युपरमे स्तम्भ-गौरव-निप्रहे । संजाते मार्दवे स्वेदे स्वेदनाद्विरतिर्मता ॥ १३ ॥

सरदी और बेदना इट जाने पर, शरीर में जड़ता तथा भारीपन शतीत न होने पर और शरीर में कोमलता उत्पन्न होने से,तथा शरीर पर पसीना आ जाने पर स्वेद देना बन्द कर दे ॥१३॥

पित्तप्रकोपो मूर्च्छा च शरीर-सदनं तृषा । दाहः स्वेदाङ्ग-दोर्बल्यमतिस्वन्नस्य लक्षणम् ॥ १४ ॥ उक्तस्तस्याशिताये यो प्रेष्मिकः सर्वशो विविः । सोऽतिस्वन्नस्य कर्तव्यो मधुरः स्निग्धशीनलः ॥ १५ ॥

अतिस्वेदन के लक्षण और उपचार—अतिस्वेद देने से पित्त का प्रकांप, मूर्च्छा, शरीर में मुस्ती, प्यास का लगना, जलन, प्रशीन का बहुत आना, अंगों में निर्वलता आ जाती हैं। अतिस्वेद के लिये 'तस्याशितिय' (अध्याय ६ में ) कही हुई प्रीष्म भृष्टत की मधुर, स्निग्ध, शीतल गुणवाली सम्पूर्ण परिचर्या ( मद्याविधि को छोड़ कर ) करे। यह अतिस्वेद की चिकित्सा है।।१४-१५॥

कषाय-मद्य-नित्यानां गर्भिण्या रक्तवित्तनाम् । पित्तिनां सातिसाराणां रूझाणां मधुमेहिनाम् ॥ १६ ॥ विदग्ध-अष्ट-त्रभ्रानां विष-मद्य-विकारिणाम् । श्रान्तानां नष्टसंज्ञानां स्थूलानां वित्तमेहिनाम् ॥ १० ॥ तृष्यतां श्रुषितानां च क्रुद्धानां शोचतामपि । कामल्युदरिणां चेव श्रतानामात्व्यरोगिणाम् ॥ १८ ॥ दुर्वलातिवशुष्काणामुपश्लीणोजसां तथा । भिषक् तैमिरिकाणां च न स्वेदमवतारयेत् ॥ १६ ॥

स्वेद न देने योग्य व्यक्ति—जो वात-कफ प्रकृति के मनुष्य नित्य प्रति पाचनादि कषायों और मद्य का सेवन करते हों, गर्भवती, रक्त-पिच रोगी, पिच ' प्रकृति या पिच जन्य रोग वाले व्यक्ति, अतिसार रोगी, रूक्ष प्रकृति, मधुमेही, सब प्रकार के प्रमेह रोगी, इनमें भी खास कर मधुमेह के रोगी, जिनकी गुदा पक गई हो, या गुदा बाहर आगई हो, विषरोगी, या नहीं में मस्त अथवा शराब से उत्पन्न रोगवाला, परिश्रम करने से थके, मूर्व्छित, बेहोश रोगी, स्थूल-चर्बीवाले पुरुष, पित्तजन्य प्रमेही, प्यासे पुरुष, भूले, क्रोधी, शोक-चिन्ता-प्रस्त, कामला, उदर रोगी, कुछ रोगी, वात रक्त रोगी, निर्वल, बहुत रुख शरीर वाले, जिनका ओज खीण हो गया हो उनका, तथा तिमिर रोगियों को स्वेद नहीं देना चाहिये। (परन्तु तोव ब्याधि में अल्पस्वेद दिया जा सकता है) ॥१६-१९॥

प्रतिरुयाये च कासे च हिक्का स्वासेट्य छाघचे। कर्णमन्या-शिरःश्हे स्वर भेदे गळप्रहे॥ २०॥ अदितंकाङ्ग-मर्वाङ्ग-पक्षाघाते विनामके। कोष्टानाहविवन्धेषु श्काषाते विज्ञुम्भके॥ २१॥ पार्श्व-पृष्ट-कटी-कुक्षि संग्रहे गृथसीपु च। मृत्रकृष्ट्ये महत्त्वे च सुष्क्रयोरङ्ग भदके॥ २२॥ पारोह-जानु-जङ्गार्ति-संग्रहे श्वयथावाप। खङ्गीष्वामेषु शांते च वपयी वातकण्टकं॥ २३॥ संकोचायामशुद्धेषु स्तरभ-गौरव-सुप्तिषु। सर्वोङ्गेषु विकारेषु स्वेदनं हितसुच्यते॥ २४॥

स्वेद योग्य व्यक्ति—जुकाम, खांसां, हिका, दमा, शरीर का भारीपन, कान की दर्द, मन्या-खूल, शिरांवेदना, स्वरमेद, गलप्रह, अदिंत (चेहरे का लकवा), एकांग वात, सवाङ्ग वात, पखाधात रोग, विनामक (दण्डापतानक आदि) में, पैट का अपृरा, मल-मूत्र के अवरोध में (कब्ज), जुक्त के अवरोध, जग्माई का अधिक आना, पार्वशृष्ण, पृष्ठचेदना, किंटगुल, कुश्चिशृल, प्रधिरी रोग, मूत्रकुच्छू रोग, अण्डवृद्धि, सारे शरीर में वेदना, पांव की वेदना या ऐंटन, छुटना अथवा जंधा की पीड़ा अथवा ऐंटन, छुटना अथवा जंधा की पीड़ा अथवा ऐंटन, छुटना अथवा जंधा की पीड़ा अथवा ऐंटन, स्वृद्धी अर्थात् हाथ-पांव के ऐंटन में, आम रोग, श्वीतावस्था, कंपकपी, वातकण्टक, गुल्माश्रित वात रोग, श्वारीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्वरीर को संकुचित, स्तम्म (श्वरीर की ज़्वरा), मारीपन, अंग का सो जाना या स्पर्श श्वरीत हो स्वरीर की संवर्ध देना हितकारी है ॥२०-२४॥

स्वेदन द्रव्य---

तिल-माष-कुलस्थाम्ल-घृत-तैलामिषौदनैः । पायसैः कुशरैर्मासैः पिण्डस्वेदं प्रयोजयेत् ॥ २५ ॥ गा-खगेष्ट्र बराहाश्व-शकृद्धिः सतुर्षेयवैः । सि इता-पांशु-पाषाण-कराषायस-पृटकेः ॥ २६ ॥ इलांब्नका । स्वेदयेत पूर्वेवातिकान् ममुपाचरेत् । द्रव्याण्यतान शस्यन्ते यथास्यं प्रस्तरेष्विष ॥ २०॥ भूगृश्यु च जन्ताकेपूष्णगर्भगृहेषु च । विजुमाङ्गारतप्रष्वभ्यकः स्विद्यति ना सुखम् ॥ २८ ॥

तिल, उद्दर, कुश्यो, अम्ब (चांगरी-वीपनिया), पृत, तैल, ओदन-विक हुए चावल, खोर (मावा-दूप का खोया), (तिल और मांव की खिन्दी), मांव, इन पदायों को गांशकार बना कर 'पिण्ड स्वेद्रश्का प्रयोग करना चाहिये। रूब स्वेद के द्रव्य—गाय का गोवर, गये का मल, ऊँट का मल, सुअर का मल और घोड़े की लांद, छिल्कों कोले जो, रेता, पांतु (धूली-वारीक रेत), पत्थर (ईट का) चूरा, छाना (अरना) का चूर, आयव-लोंदे का चूरा इनका पांटजी बनाकर कफ शोगयों को स्वेद देना चाहिये और तिल, उद्दर आदि में बातरोगियों का स्वेद देना चाहिये। पिण्ड स्वेद को 'संकर स्वेद कहते हैं। ये तिल आदि पदार्थ प्रस्तर स्वेद में भी प्रशस्त हैं। नाड़ी स्वेद —मूमि को खोद कर बनाया हुआ घर, जेन्ताक अर्थात् कृतिम विधि से गरम किया हुआ घर, उष्ण गर्म अर्थात् इमाम-विना खिड़का के घर, इनमें, वातहर, या कफहर लकड़ियों को जलकर, धुवें रहित अंगारों से इन घरों को गरम करके, शर्रार का स्तेहन करने के पीछे मनुष्य मुख्यूर्वक स्वेद ले पक्ता है।।२५-२=॥

प्राम्यान्यीदकं मांसं पयो बस्तशिरस्तथा।
बराह-मध्य-पित्तास् क् स्तेहवत्तिल-तण्डुकाः ॥ २६ ॥
इत्यताांन सभुक्ताध्य नाडीस्वेदं प्रयोजयेत्।
देश-काल-विभागज्ञा युक्त्यपेक्षा भिषक्तमः ॥ ३० ॥
बारुणासृतकं रण्ड-शिधु-मूलक-सर्षयेः।
बासा-वंश-करञ्जार्क-पत्ररश्म-तकस्य च ॥ ३१ ॥
शोभाञ्जनककारेय-मालती-सुरसार्जकः।
पत्रेरुत्काध्य सलिलं नाडीस्वेदं प्रयोजयेत्॥ ३२ ॥
सूर्ताक-पञ्चमूलाभ्यां सुरया द्धिमस्तुना।
मूत्रैरम्लेश्च सस्तेहैर्नाडीस्वेदं प्रयोजयेत्॥ ३३ ॥
युत्र एव च निर्यृहाः प्रयोज्या जलकोष्ठके।

स्वेदनार्थं घत-क्षीर-तैल-कोष्टांश्च कारयेत् ॥ ३४ ॥

१२

नाइन्दिद के लिए-प्राग्य (पालत्) पशु और जलीय जन्तुओं का मांस, दूध, बकरी का शिर, सुअर का मध्यभाग, पित्त, रक्त, एरण्ड के बीज, तिल (तुष रहित ) इन सबको यथायाय उबालकर नलिका द्वारा स्वेद देवे। देश. काल के विभाग को समझने वाला और युक्ति-प्रयागविधि जानने वाला वैद्य स्वेद देवे । यह स्वेद वात रांग में हितकारी है । वरना, गिलोय, ऐरण्ड, सहजन, मूली के बीज, बांसा, रेणु, करख, आक, पापाणभेद और चागेरी के पत्तं लाल सहजन, शिलाहा, अनक ( तुलसी मेद ) इनके पत्तों को और छालों को भी काथ करके देश, काल के विभाग को जानने वाला, युक्ति को समझने बाला वैद्य नाड़ी स्वेद देवे, यह स्वेद कफ जन्य रोगों में हित कारी है। भूतोक ( बड़ी अजवायन ),पञ्चमूल (बृहत्यञ्चमूल वात कफ हर होने से), सैरेय (सिटी), दही का पानी ( मस्त ), आठों प्रकार के मूत्र, अम्लवर्ग से, स्नेह, घृत, तैल आदि के साथ काय करके बात कफ में नाइस्विद देना चाहिये। ये ग्राम्य मांस आदि तीनो नियु ह (काथ) ऋम से, वात जन्य, कफ जन्य, और वात-कफजन्य रोगों में 'जल कोष्ठक' अर्थात इनके कार्था से भरे द्रोणीपात्र में खड़ा कर के आदमी को स्वेद देवे। स्वेदन के लिये घी का कोठा (बोप्ड), दूध का कोटा. या तैल का कोटा भी बना लेना चाहिये ॥२६--३४॥

> गोधूम-शक्छैइचुणैर्यवानामम्छसंयुतः । सस्तेह-किण्व-लवणरूपनाहः प्रशस्यते ॥ ३४ ॥ गन्धैः सुरायाः किण्वेन जीवन्त्या शतपूष्यया । उमया कुष्ठतेलाभ्यां युक्तया चोपनाहयेत् ॥ ३६ ॥ चर्मभिश्च पनद्भव्यः सलोमभिरपृतिभिः। उष्णवीर्येरलाभे तु कौशेयाविकशाटकैः ॥ ३७ ॥ रात्रौ बद्धं दिवा मुख्नेन्मुञ्चेद्रात्रौ दिवाकृतम् । विदाह-परिहारार्थ, स्यात्प्रकर्षस्त शीवले ॥ ३०॥

उपनाइ विधि-गेहुं का दरकच चूर्ण, जौ का चूर्ण, कांजी, तैल, मद्यकिट्ट के साथ मिलाकर गरम करके उपनाह ( पुलटिस ) बांधना वातजन्य रांगी में उपकारी है। चन्दन अगरू आदि सगन्धित पदार्थ मद्य पात्र में बैठे तडकर-प्रक्षेप, जीवन्ती सौंफ, कफ जन्य रोगों में इनकी पुलटिस लगावे। अलसी. कठ और तैल से पुलटिस तैय्यार करे, इसे वात-कफ रांगियों में प्रयोग करे दर्शन्य रहित, वालोंवाली एवं उष्ण वीर्य वाली खालों से छेप को बांध देना चाहिये। और जब ऐसे चमड़े न मिले तो रेशमी बखों से या ऊन से बने कम्बल से बांधना चाहिये। रात्रि में प्रलेप लगाकर बांधे हुए बन्धन को दिन में खोल देना चाहिये। दिन में बांधे दंधन को रात में खोल देना चाहिये। जिससे कि जलन उत्पन्न न हो। श्रीत (हेमन्त और शिशिर) काल में बंधी रहने में कोई हर नहीं दिन में बंधी पट्टी रात् भी रह जाय, तो कोई हर नहीं॥ ३५.२८॥

संकरः प्रस्तरो नाडी परिषेकोऽवगाहनम् । जैन्ताकोऽश्मधनः कर्षुः कुटी भूः कुम्मिकंव च ॥ ३६॥ कूपो होलाक इत्येते स्वेदयन्ति त्रयोदश । तान् यथावत्प्रवस्यामि सर्वोनेवातुपूर्वशः॥ ४०॥ इति ।

स्वेदकर्म के तेरह प्रकार हैं ?. संकर, २. प्रस्तर, ३. नाडी, ४. परिषेक, ५. अवगाहन, ६. जेन्ताक, ७. अझ्मघन, ८. कर्ष, ९. कुटी, १०. भृ ११. कुम्मिक, १२. कृप, १३. होलाक, ये तेरह प्रकार के स्वेद हैं। इन तेरह स्वेदों को क्रमशः कहते हैं ॥३६-४०॥

तत्र वस्त्रान्तरितैरवस्त्रान्तरितैर्वो पिण्डैर्यथोक्तैरुपस्वेदनं संकरस्वेद इति विद्यात् ॥ ४१ ॥

(१) संकरस्वेद — तिल, मात्र आदि पदार्थों का पिण्ड बनाकर बस्न में रूपेट कर अथवा बिना वस्त्र में रूपेटे ही गरम करके स्वेदन कार्य करने का नाम 'संकर-स्वेद' है ॥४१॥

श्रूक-शर्मी-धान्य-पुलाकानां वेसवारायस-कृशरोत्कारिकादीनां वा प्रस्तरे कौशेयाविकोत्तर-प्रच्छदे पद्माङ्गुलोत्त्वकार्कपत्र-प्रच्छदे वा स्वभ्यक्त-सर्व-गात्रस्य शयानस्योपरि स्वेदनं प्रस्तरस्वेद इति विद्यात् ॥ ४२ ॥

(२) प्रस्तर रवेद—शूक थान्य (चावल गेहूँ आदि), श्वामी धान्य (मूंग, उहद, चना आदि), पुलाक (चावल रिंद धान्य, पटास ), वेसवार, पायस (मावा, खोया), इश्चार, तिल, उइद की बनी यवागू, उत्कारिका (उइद की बनी पूरी या पूना), आदि वस्तुओं को गरम करके, पत्थर (क्षयवा काष्ठ आदि कड़ी वस्तु पर फैलाये हुए )रेशम, कम्बल (ऊनी वस्त्र) को फैलाकर, अथवा ऐरण्ड, उरुवक (छेटा एरण्ड), या आक के पत्ते को फैलाकर इन पर औषध छगा देवे। फिर सारे श्वारे एर स्नेह खगा कर इन पत्तों या वस्त्र पर हेट कर स्वेद होने का नाम 'मस्तरस्वेद' है ॥४२॥

स्वेदनद्रव्याणां पुनर्मू छ-फल-पत्र-सङ्कादीनां मृग-शङ्कनि-पिशित-शिर-स्पदादीनासुष्णस्वभावानां वा यथाईमम्छ-ट्यण-स्नेहोपसीहतानां मृत्रक्षी-रादीनां वा कुम्भ्यां बाष्पमनुद्वमन्त्यासुत्कथितानां नाड्या शरेषीका-वंश- दकःकरञ्जाकं-पत्रान्यतम-कृतया गजाप्र-हस्त-संस्थानया व्याम-दीर्घया व्यामाधेदीर्धया वा व्यामचतुर्भागाष्टमागम्लाप्रपरिणाहस्रातसा सर्वता वातहर-पत्र-संवृत-च्छिद्रया द्विस्त्रिया विनामितया वातहर-सिद्ध-स्तेहा-भ्रयक्तगात्रो वाष्यमुपहरत्, वाष्या हान्ध्वगामी विहत-चण्ड-वेगस्त्व चमिवदहन् सुखं स्वेदयर्ताति नाडीस्वेदः ॥ ४३ ॥

(३) नाड़ीस्वेद-पहिले कहे हुए स्वेदन द्रव्यों के मूल, फल, पत्र और कोंपल और पश, पक्षी इनका मांस, शिर, पांव आदि उष्ण स्वभावयक्त अथवा यथायोग्य अम्ल, लवण एवं स्नेह युक्त, आठों प्रकार के मूत्र, गौ आदि के द्ध और मस्तु को घड़े में बन्द करके इसके मुख की उक्कन से बन्द कर दे फिर इस को गरम करे। इस घड़े में शर, ईपीक आदि से बनी निलका (नहीं) को लगाकर इसके द्वारा वातहर तैल से स्निग्य पुरुष को स्वेद देना चाहिये। नलिका का स्वरूप सरकण्डा का अगला भाग, पत्ता, बांस का पत्ता, करंज का पत्ता आक का पत्ता इन में से किसी की नलिका बनाले। नली हाथी की सुंड के समान ऊपर से मोटो नीचे पतली मुख पर से गोल हो, तथा व्याम अर्थात परुष के दोनों हाथ फैला लेने पर इस लम्बाई के बराबर लम्बी. अथवा आधे व्याम लम्बी, और जड़ से अप्र तक व्याम के चौथाई भाग घेर में. वा व्याम का आठवां भाग होना चाहिये। और नाड़ी के चारी ओर जितने भी छेद हों, उन सब को वातनाशक एरण्ड आदि के पत्तों से बन्द करके दो या तीन बार टेड़ी घूमा कर पात्र के मुख में लगी हुई निलका से बाष्य रोगी को देने चाहियें। दो तीन वार टेड़ी-मेड़ी घुमाने से बाष्य ऊपर की ओर न जाकर. प्रवल वेग सं त्वचा को न जलाता हुआ सुखपूर्वक स्वेदन करता है ॥४३॥

बातिकोत्तरवातिकानां पुनम् लादीनामृत्काथैः सुखोष्णैः कुम्भीर्व-र्षणिकाः प्रनादीर्वा पूरयित्वा यथाईसिद्धस्नेहाभ्यक्तगात्रं वस्नावच्छन्नं परिषेचयेदिति परिषेकः॥ ४४॥

(४) परिषेक स्वेद—वातनाशक एवं विशेष रूप से त्रिदोषनाशक द्रव्यों के मूल, फल, पत्र, शुंग आदि को मुखदायक काथ—जिसे शरीर सहन कर सके हतने गरम काथ को सच्छिद्र वर्तन के दक्कन में छेद रखकर जिससे बाष्प निकल सकें, अथवा वर्तन में नाली लगाकर यथायोग्य स्नेह से स्निष्ण शरीर बाले मनुष्य को कपड़ों से सम्पूर्ण रूप में दांप कर स्वेद देना चाहिये ॥४४॥

वातहरोत्काथ-क्षीर-तैल-पृत-पिशित-रसोष्ण-सिल्लल-कोष्ठकावगाहस्तु यथोक्त प्वावगाहः ॥ ४४ ॥ (५) अवगाह स्वेद—वात नाशक द्रव्यों से काय, घी, तैल, मीव रख गरम पानी बनाकर 'कोठी' लकड़ी का बना हुआ बड़ा पात्र जिसमें मनुष्य बैठ सके उसमें बैठकर स्नान करना जबगाहन है ॥ ४५॥

अथ जेन्ताकं चिकीर्पुर्भूमिं परीक्षेत-तत्र पूर्वस्यां दिश्युत्तरस्यां वा गुणवित प्रशस्ते भूमिभागे कृष्णमृत्तिके सुवर्णमृत्तिके वा परीवाप-पुरकारण्यादीनां जलाशयानामन्यतमस्य कूळे दक्षिणे पश्चिमे वा सूपतीर्थे सम-सुविभक्त-भूमि-भागे सप्ताष्टी वाऽरल्लीरुपक्रम्योदकात्प्राङ्-मुखमुदङ्मुखं वाऽभिमुखतीर्थं कृटागारं कारयेत्, उत्सेधविस्तरतः परमरक्षीः षोडश, समन्तात्सुवृत्तं मृत्कर्मसंपन्नमनेकवातायनम् । अस्य कूटागारस्यान्तः समन्ततो भित्तिमन्त्रिविस्तारोत्सेधा पिण्डिकां कार-येदाकपाटात्, मध्ये चास्य कृटागारस्य चतुष्किष्कुमात्र-पुरुषप्रमाणं मृनमयं कुन्दसंस्थानं बहु-सूक्ष्म-च्छिद्रमङ्गार-कोष्ठक-स्तम्भं सपिधानं कारयेत्, तं च खादिराणामा३वकणीदीनां वा काष्टानां पूर्यित्वा प्रदीपयेत्, स यदा जानीयात्साधुद्रम्थानि काष्टानि, विगतधूमान्यवतर्भ च केवलमामना तदाम्नगृहं स्वेदयोग्येन चोष्मणा यक्तमिति, तत्रैनं पुरुषं वातहराभ्यक्तगात्रं वस्नावच्छत्रं प्रवेशयेत्, प्रवेशयंश्चैनमतुः शिष्यात्—"सीम्य ! प्रविश कल्याणायाऽऽरोग्याय चेति, प्रविश्य चैनां पिण्डिकामधिरुद्धा पार्श्वापरपार्श्वाभ्यां यथासुखं शर्याथाः, न च त्वया स्वेद-मूच्छी-वरीतेनापि सता पिण्डकैषा विमोक्तव्याऽऽप्राणोच्छ्व।सात्, भ्रत्यमानो हातः पिण्डिकावकाशाद् द्वारमनाधगच्छन् स्वेदः मूर्च्छाः परीततया सद्यः प्राणान् जह्याः, तस्मात्विण्डकामेनां न कथंचन मुख्रेथाः, त्वं यदा जानीया विगताभिष्यन्दमात्मानं सम्यक् प्रस्रुत-स्वद-पिच्छं सर्व-स्रोता-विमुक्तं छघुभूतमपगत-विवन्ध-स्तम्भ-सुप्त-वेदना-गौरव-मिति, ततस्तां पिण्डिकामनुसरन् द्वारं प्रपद्येथाः, निष्कम्य च न सहसा चक्कषोः परिपाळनार्थं शीतोदकमुपस्पृशेथाः, अपगत-सन्ताप-क्ळमस्त सदुर्तात्सुखोष्णेन वारिणा यथान्यायं परिविक्तोऽश्रीयाः—इति जेन्ताकः स्वेदः ॥ ४६ ॥

(६) जेन्ताक स्वेद — जेन्ताक स्वेद करने की इच्छा करने वाला वैद्य सब से प्रथम मूमि की परीक्षा करें । इसके लिये मनुष्य के निवास स्थान से पूर्व अथवा उत्तर दिशा में जो मूमि-प्रदेश (वृक्ष आदि के उत्पन्न होने से) प्रशस्त एवं गुणवान् तथा सुन्दर हो, काली मिट्टी वाला या स्वर्ण (पीली

मिट्टी ) मिट्टी का हो, तालाव, पुष्करिणी, बावड़ी अथवा बड़े तालाव के दक्षिण या पश्चिम किनारे पर, जहां पर किनारे का अच्छा घाट बना हो, जहां भृमि ऊंची नीची न हो. बिल्कुल समान हो। (२) कूटागार निर्माण-वहां पर पानी से सात या आठ हाथ पीछे हटकर जलाशय के पश्चिम किनारे पर प्वा-भिमम्ब अथवा जलाशय के दक्षिण किनारे पर उत्तराभिमुख कटागार बनाना चाहिये। यह कूटागार ऊंचाई में १६ हाथ और चौड़ाई में १६ हाय चारों ओर से गोलाकार बहुत रोशनदानों वाला मिड़ी से लिया पता कर तैयार करना चाहिये। इस घर के अन्दर दिवार के चारों ओर किवाड़ तक एक हाथ भर अंची चब्तरी बनानी चाहिये। मध्य में चार हाथ विस्तृत पुरुप के परिमाण की मिट्टी से बनी, कन्द्रक आकार की बहुत सूक्ष्म, छोटे २ छिद्दां वाला अंगार कोष्ठ रूप स्तम्भ बनाये. और इस का दक्कन भी बनाये। (३) स्वेदन विधि॰ इस भाड को खैर, अश्वकर्ण (बड़े पत्तों वाजा ढाक) को लकड़ियों से भरकर जला देवे। जिस समय यह मालम हो जाए कि लकड़ियां मनो प्रकार जल चुकी, धुंआ नहीं रहा, और घर भी आग से गरम हो गया है तथा पर्धाना देने की यांग्यता वाली गरमी से युक्त है. तब वातहर तैल से स्निग्य एवं यस्त्र से दंके हए पुरुष को इस घर में प्रवेश करावे। प्रवेश कराने से पूर्व उस को समझा दे कि-हे सौम्य ! कल्याण, मंगल और आरोग्यता के लिये इस घर में प्रवेश करो । इस घर में प्रविष्ट होकर इस चबूतरे के ऊपर दक्षिण पार्ख से. या वाम पार्का से, जिससे चाहो उस पार्क से (जैसे आराम मिले, बैसे) सुखपूर्वक लेटो । परन्तु पत्तीने आने से उत्पन्न मृच्छी के कारण व्याकुल होने पर भी इस चब्तरे को प्राणों के रहने तक बिल्कुल मत छोड़ा। क्योंकि इस चब्तरे पर से फिसल कर दर्वाजे को न पाकर मुच्छों की ब्याकुलता के कारण प्राण निकल जायंगे। इसलिए चब्तरे को बिल्कुल न छोड़ना। जिस समय कफ का जोर घट जाय. परीना भी सब स्रोतों से मली प्रकार निकल जाय, सारे छिद्र खुल जायें, शरीर हल्का हो जाय, मल बन्ध, जहता, स्पर्श ज्ञान का अभाव, पीड़ा और भारीपन शरीर में नहीं रहे, उस समय चब्तरे के साथ साथ चलकर दर्बाजे के पास पहुंच जाना और बाहर निकल कर आंखों की रक्षा के लिये सहसा शीतल जल का प्रयोग न करना कुछ देर ठहर कर जब थकान और गरमी, शिथिबता दूर हो जाय तब थोड़े गरम पानी से इच्छानुसार स्नान करके भोजन करना ॥ ४६ ॥

> शयानस्य प्रमाणेन घनामश्ममयीं शिलाम् । तापयित्वा मारुतघनेद्दिसीः संप्रदीपितैः ॥ ४७ ॥

ज्यपोक्स्य सर्वानङ्गारान् प्रोक्ष्य चवाष्णबारिणा । तां शिलामय कुर्वात कीषेयाविक-संस्तराम् ॥ ४८ ॥ तस्यां स्वभ्यक्तसर्वाङ्गः स्वपन् स्विद्यति ना सुखम् । कौरवाजिन-कीषेय-प्रावाराद्यैः सुसंदृतः ॥ ४९ ॥ इस्युक्तोऽइसघनस्वेदः, कर्पूस्वेदः प्रवक्ष्यते ।

(७) अध्ययन स्वेद विधि—पुरुष लेट तके, इतनी वड़ी लम्बो, चौड़ी, मजब्त परथर की बनी शिला को; वातनाशक (देवदार या अगर आदि) लकड़ियां जलाकर गरम करे। गरम होने पर सब अंगारों को दूर हटा दे, शिला पर गरम पानी लिड़क देवे (जिससे कि ऊपर की गरमी वाहर हो-जाये) सब अंगों पर तैल का अभ्यंज्ञ करके मनुष्य सोता हुआ स्त की चादर, मृग चर्म, रेशमी चादर कम्बल आदि भड़ी प्रकार आंद्रकर सुन्य पूर्वक रिवन होता है। इस प्रकार अध्मधन स्वेद बता दिया गया. अब कर्षू-स्वेद बताया जाता है।।४७-४६।।

खानयेच्छ्यनस्याधः कर्षु , स्थानविभागवित् ॥ ५० ॥ दीप्तैरघूमैरङ्कारस्तां कर्षु पूरयेत्ततः । तस्यामुपरि सृष्यायां स्वपन् स्विद्यति ना सुख्य् ॥ ५९ ॥

(८) कर्षू-स्वेद विधि—स्थान के विभाग को जानने वाजा वेदा शब्या के नीचे हाण्डा के आकार का एक गाल गड्डा बनावे। इस गड्डे को जलते हुए परन्तु घूमरिहत अंगारों से भर दे। इस गड्डे के ऊगर खाट विछाकर छेटने से सुख पूर्वक पत्तीना आता है॥ ५०-५१॥

अनत्युत्सेघविस्तारां चृत्ताकारामळोचनाम् । घनभित्तं कुटीं कृत्वा कुष्ठाग्धैः संप्रळेपयेत् ॥ ५२ ॥ कुटीमध्ये भिषक्शय्यां स्वास्तीर्णां चोषकल्पयेत् । प्रावाराज्ञिन-कोषेय-कुथ-कम्बळ-गोळकेः ॥ ५३ ॥ इसन्तिकाभिरङ्कार-पूर्णाभिस्तां च सर्वशः । परिवार्यान्तराराहे्द्रस्थकः स्विद्यते सुखम् ॥ ५४ ॥

(६) कुटीस्बेद विधि—न बहुत ऊंची ओर न बहुत चौड़ी गोलाकार, रोशनदान रहित (जिसमें वायु के लिये छेद न हों) तथा मोटी दिवारों वाली कुटी बनाये। इस घर को अन्दर से कुछ आदि उष्णवोर्य द्रव्यों से लेग देना चाहिये। इस लियी कुटी के बीच में वैद्य लम्बी, चौड़ी शय्या बनाये। इस शय्या के चारों ओर अंगारों से भरी अंगीठियां रख देवे। फिर व्यावचर्म, मृगचर्म, रेशम, कम्बल, चित्र विचित्र गरम बक्त शय्या पर विद्याकर, लपेट लेने चाहिये। शरीर पर स्नेह लगाकर स्वेद लेना चाहिये। इस प्रकार सुखपूर्वक स्वेदन हो जाता है। । ५२-५४ ॥

य एवाश्मधनस्वेद्-विधिर्भूमौ स एव तु । प्रशस्तायां निवातायां समायासुपदिश्यते ॥ १५ ॥

(१०) भूरवेद विधि—जो विभि अश्मधन स्वेद की है, वहीं भूस्वेद की है। इस स्वेद के लिये भूमि उत्तम, वायु रहित तथा समान हो ऊंची-नीची नहीं होनी चाहिये।।५५॥

कुम्मी वातहर-काथ-पूर्णं भूमी तिखानयेत्। अर्धभागं त्रिभागं वा शयनं तत्र चोपरि ॥ ५६ ॥ स्थानयेदासनं वाऽपि नर्गतसान्द्रगरिच्छदम् । अथ कुम्भ्यां सुसन्तप्तान् प्रक्षिपेदयसो गुडान् ॥ ५० ॥ पाषाणांश्रोधमणा तेन तत्स्थः स्विद्यति ना सुखम् । सुसंवृताङ्गः स्वभ्यकः स्नेह्र्रनिखनाहानः ॥ ५८ ॥

(११) कुमी-स्वेद थिथि—घड़ को बातहर देवदार आदि के काथ से मरकर भूमि में आया या तिहाई भाग गाड़ देना चाहिये। इसके ऊपर एक खाट विकाद रे। खाट के ऊपर बहुत गहरा मीटा करड़ा न विकाना चाहिये। फिर लोडे के गीले, या परथरों को खूब गरम करके भूमि में या गड़ी और बात हर काथ से भरी कुम्मी (चड़े) में गिरा दे। इनकी गरमी से, शब्या के ऊपर अंगों को लपेट कर लेटे हुए, शरीर पर बातनाशक स्नेह का मर्दन किये हुए पुरुष को सुखपूर्वक स्वेदन होता है।। ५६-५६ ।।

कूपं शयनविस्तारं द्विगुणं चापि वेध्यतः । देशे निवाते शस्त च कुर्यादन्तः सुमार्जितम् ॥ ५६ ॥ इस्त्यश्व-गो-खरोष्ट्राणां करीषैर्दग्धपूरिते । स्वचच्छन्नः सुर्सस्तीर्णेऽभ्यकः स्विद्यति ना सुखम् ॥ ६० ॥

(१२) क्प-स्वेद — जितनी जगह पर खाट विछती हो, उतने स्थान पर शय्या के बराबर लग्दा, चीड़ा एक गड्ढा खांदे। इस गड्ढे की गहराई दुगनी हो। इस कुए को बायु रहित स्थान पर बनावे इस कुए को अन्दर भळी प्रकार लेप कर साफ स्वच्छ कर लेना चाहिये। इस गत्ते में हायी, घोड़े आदि के शुष्क मळ (गोटों को) को डाल कर जला देना चाहिये। जब धुंआ निकलना बन्द हो जाय तब इस कुप के ऊपर चारपाई विछा कर कोई बख इस पर विछा कर, घरीर पर वातहर तैल मर्दन करके, व्यावचर्म, मृगछाला, कम्बल आदि औदकर लेटने से सुख पूर्वक स्वेद हो जाता है। १५९-६०॥

धीतिकां तु करीषाणां यथोक्तानां प्रदीपयेत् । शयनान्तःप्रमाणेन शय्यामुपरि तत्र च ॥ ६१ ॥ सुदग्धायां विधूणयां यथोक्तामुपकल्पयेत् । स्ववच्छन्नः स्वपस्तत्राभ्यक्तः स्विदाति ना सुखम् ॥ ६२ ॥ होलाकस्वेद इत्येष सुखः प्रोक्तो महर्षिणा । इति त्रयोदशविधः स्वेदोऽग्निग्णसंश्रयः ॥ ६३ ॥

(१३) होलाक स्वेद — हाथी, घोड़ा, गाय गधा, उंट हनके छानों (मल) को लम्बी परन्तु गोलाकार (धीतिका अर्थात् चिता के रूप में) बना कर जला देना चाहिये और जब यह चिता धूम रहित हो जाय, तर्वे इस पर यथांक्ष शब्या आदि विछाकर, बातहर तेल का मर्दन करके, उष्ण बस्त ओढ़कर सोने से मुख्यूर्वक पसीना आता है। यह सुखकारक होलाकरलेट है। ये तेरह प्रकार के स्वेद अग्नि के अथीन हैं, इनका महर्षि ने उपदेश किया है।।ह१-६३।

व्यायाम च्हणसदनं गुरुपावरणं श्रुघा । बहुपानं भयकोघानुपनाहाहवातपाः ॥ ६४ ॥ स्वेदयन्ति दशैतानि नरमाग्नगुणाहते ।

अग्निरहित स्वेद—क्यायाम ( शारीरिक भ्रम ), उज्ज सदन ( वायु और शीत स्पर्श रहित तहखाना भूमि के नीचे के गरम घर ), कम्बल आदि भारी वस्त्र, खुधा ( भूख ), बहुपान ( गरम पानी या मद्य आदि का बहुत पीना ), भय, क्रोध, उपनाह ( पुलटिस ) आहव ( युद्ध ), आतप ( धूप ), ये दस अग्नि के बिना भी शरीर में स्वेदन करते हैं।। ६४॥

इत्युक्तो द्विविधः स्वेदः संयुक्तोऽग्निगुणैर्न व ॥ ६५ ॥ एकाङ्ग-सर्वाङ्ग-गतः स्निग्धो रूक्षस्तथैव व । इत्येतद् द्विविधं द्वन्द्वं स्वेदमुद्दिरय कीर्वितम् ॥ ६६ ॥ स्निग्धः स्वेदैरुपकम्य स्विन्नः पथ्याशनो भवेत् । तद्दृहः स्विन्नगात्रस्तु न्यायामं वर्जयेन्नरः ॥ ६७ ॥

इस प्रकार से दो प्रकार की स्नेद कह दिया; अग्न गुण वाला और अग्न-गुण रहित, एकांग और सर्वोग स्नेद, स्निग्य एवं रूख स्नेद, इस प्रकार तीन प्रकार के दो-दो स्मेदों को कह दिया, स्निग्य मनुष्य की स्मेद द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये। स्मेदन हो जाने पर पथ्य भोजन करना चाहिये। स्मेद दिया मनुष्य उस दिन ब्यायाम को न करे।।६५-६७॥

तत्र इछोकाः । स्वेदो यथा कार्यकरो हितो येश्र्यश्च यद्विषः । यत्र देशे यथा योग्यो देशो रहयश्च यो यथा ॥ ६८ ॥ स्विन्नातिस्विन्नरूपाणि तथाऽतिस्विन्नभेषज्ञम् । अस्वेद्याः स्वेद्योग्याश्च स्वेदद्रज्याणि कल्पना ॥ ६६ ॥ त्रयोदशिवधः स्वेदो विना दशिवधोऽग्निना । संप्रदेण च षट् स्वेदाः स्वेदाध्याये निद्शिताः ॥ ७० ॥ स्वेदाधिकारे यद्वाच्यमुक्तमेतन्महर्षिणा । शिष्येस्त प्रतिपत्तव्यम्पदेष्टा पुनर्वसः ॥ ७१ ॥ इति ।

किस प्रकार से स्वेद कार्य कर सकता है, किनके लिये उपकारी है, किस प्रकार, किस स्थान पर, कैसा स्थान, किस प्रकार रक्षा करनी, सम्यक् स्विच, अितस्वेद के लक्षण, अितस्वेद की चिकत्सा, त्वेद के अयोग्य और स्वेद के योग्य, स्वेदन द्रव्य, तेरह प्रकार का स्वेद और बिना अग्नि के दस प्रकार का स्वेद, संक्षेप रूप में छः स्वेद—ये सब स्वेदाध्याय में कह दिया। स्वेद अधिकार में जो कुछ कहना चाहिये या वह सब महर्षि ने कह दिया है। शिष्यों को ठीक २ प्रकार समझना चाहिये, इसके उपदेश करने वाले पुनर्बसु आने वहाँ।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने कल्पनाचतुष्के स्वेदाध्यायो नाम चतुर्दशोऽध्यायः ॥ १४ ॥

## पश्चदशोऽध्यायः ।

अथात उपकल्पनीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह म्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अव उपबल्पनीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे । ऐसा भगवान् आत्रेय ने कडा या ॥२॥

इह खलु राजानं राजमात्रं वाऽन्यं विपुल्हन्यं संभृतसंभारं वमनं विरेचनं वा पायितुकामेन भिषजा प्रागेवौषधपानात्संभारा उपकल्प-नीया भवन्ति, सम्यक्षेव हि गच्छत्यौषधे प्रतिभोगार्थाः, ज्यापन्ने चौषवे न्यापदः परिसंख्याय प्रतीकारार्थाः। नहि संनिकृष्टे काले प्रादुर्भू-तायामापदि सत्यपि क्रयाक्रये सुकरमाशु संभरणमौषधाना यथा-विति ॥ ३॥

इस लोक में राजा अथवा राजा के समान ठाठ वाले पुरुष को या बहुत धन और नौकर चाकरों वाले किसी रईस को बमन, विरेचन देने की इच्छा करने वाले वैद्य को चाहिये, कि, औषध पिलाने से पूर्व ही सन आवस्यक वस्तुएं अपने पास एकत्र कर ले। क्योंकि यदि औषध टीक प्रकार से काम कर गई तो ये वस्तुनें फिर काम में आ जायेंगी और यदि प्रयोग से कुछ तकलिए हो गई तो इनको सहायता से प्रतिकार किया जा सकेगा। और यदि सन आवस्यक उपकरणों को सभीप में न रक्ला जाय तो उपद्रव हां जाने पर, तुरन्त वाज़ार से सरीद कर सन वस्तुओं को लागा भी उतना सरल नहीं होता जितना कि प्रथम से ही सन वस्तुओं का संग्रह करना सरल है। । ३॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमित्रदेश उवाच-नतु, भगवन् !आदावेष ज्ञानवता तथा प्रतिविधातव्यं यथा प्रतिविद्विते सिध्येदेवीषधमेकोन्तेन, सम्यक्षयागिनिमित्ता हि सर्वकर्मणा सिद्धिरिष्ठा, व्यापचासम्यक्ष-योगिनिमित्ता। अथ सम्यगसम्यक् च समारव्यं कर्म सिध्यति व्यापद्यते वाऽनियमेन, तुल्यं भवति ज्ञानसज्ञानेनेति ॥ ४॥

ऐसा कहते हुए भगवान् आत्रेय को अभिवेश वंखि—भगवन् ! ज्ञानवान् नैय को पहिले से ही चाहिये कि वह संशोधन देने से पूर्व रोगी के बल, आयु, किया, सहनशक्ति, सर्व, देश, काल, दांष का बलावल, प्रकृति आदि बातों का विचार करक यांग्य मात्रा में आंषध पि गये। जिसस कि औपध देने पर वह ओषध निश्चय से ही गुणकारों सफ हो। क्योंकि सब कायों को भली प्रकार उचित रीति से करने पर सफलता अवश्य होती है। अनुचित राति से करने पर आगत्तियों का हाना भी निश्चित है। और यदि ज्ञानपूर्वक किया हुआ कर्म उचित या अनुचित रूप से करने पर कर्मा सिद्ध हो जाता है, और कभी सिद्ध नहीं होता, तो ज्ञान अज्ञान के समान ही है, पढ़ना न पढ़ना बरावर हो जाता है। ध

तमुवाच भगवानात्रयः—शक्यं तथा प्रतिविधातुमस्माभिरस्मद्वियंबाऽप्यग्नियंश ! यथा प्रतिविद्विते सिध्येदंबीवधमेकान्तेन, तश्च
प्रयोगसीष्टवमुपदेण्डं यथावत् न हि कश्चिद्स्ति य एतदेवमुपदिष्टमुपधारियतुमुस्सहेत, उपधार्य वा तथा प्रतिपत्तुं प्रयोक्तुं वा, सूक्ष्माणि हि
होष-भेषज्ञ-देश-काल-बङ-शरीराहार-सात्म्य-सत्त्व-प्रकृति-वयसामवस्थान्तराणि यान्यतुचिन्त्यमानानि विमङ्गविपुरुवुद्धेरि बुद्धिमाकुळीकुर्युः कि पुनरल्पबुद्धेः १ । तस्मादुभयमेतद्यथावदुपदेख्यामः सम्यक्प्रयोगं चौषयानां व्यापन्नानां च व्यापरसाधनानि सिद्धिनुत्तरकाळम् ॥॥॥

अभिवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—हे अभिवेश! औषध देने पर निश्चय रूप से सफल हो, ऐसा औषधोरचार करना हम वा हम जैसे तपोबल द्वारा रजस्, तमस् से निर्मुक हुए पुरुषों से ही सम्मव है और इस प्रयोग की सफलता को पूरे पूरे रूप से उपदेश करने के लिये कोई तैस्यार नहीं। इसी प्रकार ऐसा भी कोई शिष्य नहीं है जो कि इस प्रयोग को यथावत् रूप में जान सके और जानकर प्रयोग ठीक २ प्रकार से कर सके, ऐसा भी कोई आदमी नहीं है, क्योंकि प्रयोक पुरुष में दोष, ओषध, देश समय, बल, शरीर, भीजन, सारम्, सस्व, प्रकृति, और आयु इनकी स्थिति प्रतिक्षण यदलती रहती है। इन दोष आदि की सुरुष विवेचना निर्मल एवं विशाल बुद्धि वाले पुरुष की भी बुद्धि को चकरा देते हैं, फिर अल्पबुद्धि वाले मनुष्य का तो कहना ही क्या ? इसलिये थोड़ी बुद्धि वाले मनुष्य की सुद्धि को ज्यानुल करने के कारण दोनों वाते अर्थात् औष-ध्यों का उचित प्रयोग और ऑपय्र प्रयोग के मिय्यायोग से उत्यन्न आपित्यों को सिद्धिस्थान में कहेंगे।।५॥

इदानी ताबत्संभारान्विविधानिष समासेनोपदेख्यामः, तद्यथा-द्वढं तिवातं प्रवातेकदेशं सुखप्रविचारमनुपत्यकं धूमातपज्जरजसामन-भिगमनीयमितिष्टानां च शब्द-स्पश-रस-रूप-गन्धानां सोदपानोळ्खळ-सुसळ-वर्चः-स्थान-स्नान-भूमि-महानसोपेतं वास्तुविद्याक्कशळः प्रशस्तं गृहमेव तावत् पूर्वसुपकल्पयेत् ॥ ६॥

इस अध्याय में संशोधन के उपयोगी नाना प्रकार के उपकरणों का संखेप से उपदेश करेंगे। सबसे पहिले मकान बनाने की विद्या (स्थापत्य कर्म या वास्तुविद्या) को जानने वाला चतुर शिल्पी ऐसा ग्रह बनाये जो मज़बूत हो, जिल्लमें खु थी वायु सामने से न आकर एक पार्श्व से पर्याप्त मात्रा में आ सके। जिल्लमें रोगी आराम से धूम-फिर सके, पहाड़ की तराई या पहाड़ पर न बना हो, धुंवा, गरमी, धूप और धूल जिल्लमें न आ सकें, मन को अच्छे न लगाने बाले शब्द, स्पर्ध, रूप, रस और गन्ध जहां पर न जा सकें, पाने का घड़ा, ऊखल, मूलल, मलत्याग का स्थान, स्नानचर, रसोई, पाकशाला साथ हो।।६॥

ततः शोळ-शोचाचारानुराग-दाहय-प्रादक्षिण्योपपन्नानुपचार-कुश-लान् सर्वकमंसु पर्यवदातान् सूपौदन-पाचक-स्नापक-संवाहकोत्थापक-संवेशकौषघपेषकां परिचारकान् सर्वकमेरवप्रतिक्लान्, तथा गीत-वादित्रोक्षापक-ऋोक-गाथाख्यायिकेतिहास - पुराण-कुशलानिभप्रायज्ञान-नुमतां व्यवक्षक स्वाप्तकार्यायाक्ष्यायां तथा लावक-पिद्धल-शश-हरिणेण-कालपुरुष्ठक-सृग-मात्कोरभान्, गां दोग्धी शीलवतीमनानुरां जीवद्रस्थां 8==

सुप्रतिविहित-तृष-शरण-पानीयां, जलपात्रयाचमनीयोदकोष्ठमणिक-घर्-पिठर-पर्योग-कुम्भी कुम्भ-कुण्ड-शराव-दर्वी-कटोदखन परिपचन-मन्थान-चर्म-चेल-सत्र-कार्पासोर्णादीनि च, शयनामनादीनि चोपन्यस्त-भूकार-प्रतिग्रहाणि सप्रयक्तास्तरणोत्तर-प्रच्छदोपधानानि स्वापाश्रयाणि संवेश-नोपवेशन-स्नेह-स्वेदाध्यद्भ-प्रदेह-परिपेकानुरुपन-वमन-विरेचना-स्थापना-नुवासन-शिरोविरेचन-मुत्रोचार-कर्मणामुपचारस्खानि, सुप्रशालिनोप-धानाश्च सुऋष्टण-खर-मध्यमा दृषदः, शस्त्राणि चोपकरणार्थानि. धूमनेत्रं च. बस्तिनेत्रं चोत्तरबस्तिकं च, कुशहस्तकं च, तुळां च, मानभाण्डं च, धृत-तेल-वसा-मज्ज-क्षौद्र-फाणित-लवणेन्धनोद्य-मधु-सीधु-सुरा-सोवी-रक-त्रषोदक-मेरेय-मेदक-दधि-मण्डोदश्विद्धान्याम्ल-मूत्राणि च, तथा शास्त्रि-षष्टिक-मुदुग-माप-यव-तिल-कुलत्य-चदर-मृद्गीका-काश्मर्य-परूपका-भयामलक-विभीतकानि, नानाविधानि च स्नेहस्वेदोपकरणानि द्रव्याणि. तथैवोध्वेहरानुलोमिकाभय-भाव्जि संग्रहणीय-दीपनीय-पाचनीयोपशम-नीय-वातहराणि समाख्यातानि चाषधानि, यश्चान्यद्पि किंचिद् व्यापदः परिसंख्यायोपकरणं विद्यात , यच प्रतिभोगार्थः तत्तदपकल्पयेत ॥ ७॥

इस के उपरान्त पवित्र शुद्ध स्वभाव, निर्मल आचरण के, रोगी से प्रेम रखने वाले, कर्मकुशल, सेवाकर्म में दक्ष, अपने २ कर्म में कुशल (शिक्षित) रसोई बनाने में होशियार रसोइये, स्नान कराने वाले, हाथ पांव मलने वाले, शरीर को पकड़ थाम कर खड़ा करने वाले, विठानेवाले, औषध-दवाई पीछने-वाले सब कार्यों में अनुकल नीकर, गाने बजाने में चतर, स्तृतिपाठ करने वाले, श्लोक, गाथा, कहानी, अध्यायिका, बात-चीत, इतिहास, पुराण आदि सुनाने वाले, अभिप्रायों, को उसके इशारों से पहिचाननेवाले, मालिक के मन के अनुकूल. देश, काल को समझने वाले यार-दोस्त, सोसायटी के आदमी वहां रहने चाहियें। इसी प्रकार बटेर, कपिख्त (कबड़ा ), खरगोहा, हरिण; कास्रा हरिण, कालपुच्छ (हरिण का भेद), मृगमातृका (बड़े पेटवाला हरिण, बारहसींगा ), और मेढा इन को भी एकत्र करना चाहिये। दथ देनेवाला, अच्छे शान्त स्वभाव की, रोगरहित, जिसका बछड़ा जीता हो, ऐसी गाय रक्खे । इस गाय के लिये रहने, घास और पानी का अच्छा बन्दोबस्त करे. छोटा पात्र. आचमन का पात्र, पानी रखने का बढ़ा पात्र, मणिक ( मटका ), घड़ा, थाली, कड़ाही, बड़ा घड़ा, मजबूत छोटा कलता. बूंडा गहरा बर्त्तान, तकोरा, दक्कन, कड़ छी, चटाई, ढांकने का ऊपर का ढ़कन, तेल पकाने की कड़ाईी, रई

( मथानी ), मृगछाल, पुराने ( परन्तु साफ धुले ) बस्न, स्त, कपास, रूई, कन तथा छेटने या बैठने के साधनों ( खाट, तिकया, आसन ) के पास में पानी बरतने का गंगासागर, पीकदान, और सुन्दर सफेद चांदनी की भांति इवेत चादर और तिकया लगा पलंग, सुलपूर्वक बैठने के लिये गादी, तिकया या आराम-कर्धा, एवं स्नेहन, स्वेदन अम्बंग, प्रलेप, स्नान, अनुलेपन, बमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, शिरोविरेचन, मृत्रयाग (पेशाब घर) का स्थान, मल-त्याग का स्थान ( संडास ), उत्तम एवं मुखकारक तथा साधनयुक्त बनावे। म्बच्छ धली, चिकनी, खरदरी, मध्यम रूप की पत्थर की शिला (सिल, दवाई आदि पीसने के लिये ) एवं केंची, फांबड़ा गण्डासा, दरांती आदि शक्त ये सब पदार्थ एकत्र करे। धूमनेत्र धूमनेलिका, और उत्तर बस्ति को नलिका. बुहारनी ( झाडू ), तराजू, द्रव मापने के लिये पात्र, घी, तैल, वसा, मजा, मधु, राब ( आधा पका गुड़ ), नमक, ईंधन, पानो, मधु, सीधु, सुरा, कांजी, तुपादक, मैरेय, मेदक, दहो, दही का पानो, छाछ, धान्य, कांजी, आठां प्रकार के मूत्र, शालि ( हेमन्त धान्य ), साठा चावल, मूंग, उहर, जो, तिल, कुलस्थी, बर, किशमिस, फालसा, हरड़, आंथरा, बहेड़ा अर नाना प्रकार के स्नंह एवं स्टंदन के साधन, दमन, विरंचन के पदार्थ, राग्रहणीय, दीपनीय, पाचनीय, शानक, बातनाशक गण की आंपधियां, तथा इनके अतिरिक्त और भी जो सायन या द्रव्य आपत्तियों का दूर करने वाले हों, उनकी और जी उनयोग के लिये आवश्यक प्रतीत हो, उन संबक्षा एकत्र करना चाहिये ॥ ७ ॥

तवस्तं पुरुषं यथोक्ताभ्यां स्तेश्स्वेदाभ्यां यथाईनुप्पादयेत्। तं चेत्रस्मिनन्तरे मानसः शार्रारो वा व्याधिः कश्चित्तीव्यरः सहसाऽभ्या-गच्छोत्तमेव तावदस्योपावतियतुं यतेत। ततस्त्रमुपावर्त्यं वावन्तमेवैनं कालं तथाविषेत्रव कर्मणोपाचरेत्॥ = ॥

नाधन द्रव्य एकत्र करने के उपगन्त पुरुष को पहिले कही हुई विधि से मनेह एवं स्वेदन किया करने चाहिये। स्नेहन और स्वेदन किया करने हुए च में यदि सहसा कोई भयानक तीव्र, शारोरिक या मानतिक व्याधि उराख्य जाय तो स्नेहन और स्वेदन बन्द करके प्रथम उत्पन्न व्याधि का प्रतीकार किया चाहिये। इस उपस्थित रोग के प्रतीकार में जितने दिन लगें, उतने दिनों जैंक रोग को आराम करना चाहिये। !!!

त्वस्तं पुरुषं स्नेहस्वेदोपपन्नमनुपह्तमनसमभिसमीक्ष्य युखोषितं प्रजीणभक्तं जिरस्तातमनुलिप्तगात्रं स्निष्यमनुपहतवस्त्रसंवीतं देवताग्नि-दिज्ञ-गुरु-बृद्ध-वेद्यानचितवन्तं, इष्टे नक्षत्र-तिथि-करण-ग्रहुर्ते कारयित्वा ब्राह्मणान् स्वस्तिवाचनं प्रयुक्ताभिराशीभिरभिमन्त्रितां मधु-मधुकः सैन्धव-फाणितोपहितां मदन-फछ-कषाय-मात्रां पाययेत्॥ १॥

फिर मनुष्य को स्नेह एवं स्वेदन किया से युक्त कराकर, युलपूर्वक विठाकर, पहिले दिन का खाया भोजन जीणें होने पर, सम्पूर्ण अंगों का स्नान कराके, शरीर पर चन्दन अगर आदि द्रव्य लगाकर, माला पहिना कर, उत्तम-खच्छ वस्त्र पहिने हुए, देवता, ब्राह्मण, गुरू, श्र्व और वेध की पूजा कराकर, पुष्य नक्षत्र, तिथि युहूर्त में, ब्राह्मणों से मंगल पाठ करवा कर, मशस्त्र मंगल किया आशीर्वाद मन्त्रों से अभिमन्त्रित शहर, मुखेहटी, सैन्थव नमक, गुर्क सं युक्त महत्वकल के कषाय को उचित मात्रा में पिलावे ॥६॥

सदनफङ-कषाय-मात्राप्रमाणं तु खळु सर्वसंशोधनमात्राप्रमाणानि च प्रतिपुरुषमपेक्षितव्यानि भवन्ति; याबद्धि यस्य संशोधनं पीतं वैकारिक-दोष-हरणायोपपद्यते; न चातियोगायोगाय, ताबदस्य मात्रा-प्रमाणं वेदितव्यं भवति ॥ १०॥

मदनफल के कपाय की मात्रा, तथा सम्पूर्ण संशोधनों की मात्रा प्रत्येक पुरुष को देखकर निश्चत की जाती है। जितनी मात्रा पान करने पर दारार के विकार जन्य दोषों को बाहर निकाल सके और अतियोग आदि विकार उत्पन्न न करे, उतनी इस संशोधन ओपध की मात्रा वैद्य को समझनी चाहिये।

पीतवन्तं तु खल्वेनं मुहूर्तमनुकाङ्क्षेत् । तस्य यदा जानीयात्स्वेद-प्रादुर्भावेण दोषं प्रवित्तयनमापद्यमानं, लोमहर्षण च स्थानेश्यः प्रच-लितं, कृक्षिसमाध्मापनेन च कुक्षिमनुगतं, हृङ्खासास्यस्रवणाश्यामिषचो-ध्वेमुखीभूतमथास्मे जानुसममसंवाधं सुप्रयुक्तास्तरणोत्तरप्रच्छदोप-धानं स्वापाश्रयमासनमुपवेषु प्रयच्छेत् ॥ ११ ॥

प्रतिग्रहाश्चोपचारयेत्— छ्छाटप्रतिष्रहे पाश्चोपग्रहणे नाभिप्रपीडने पृष्ठोन्मदंने चानपत्रपनीयाः सुहृदोऽनुमताः प्रयतेरन् ॥ १२ ॥

उचित मात्रा में वमन-ओषध पिलाकर कुछ काल तक एकाम चित्त रे ध्यानावस्थित होकर प्रतीक्षा करे और जब पिता उत्पन्न होकर दोध निकल जाने, द्वारीर में रोमांच हो तब दोध को अपने स्थान से चलायमान समझे। जब उदर में अफारा प्रतीत हो, उस समय दोध को पेट में आया समझे। जब वमन की हच्छा, और मुख से थूक गिरने लगे उस समय दोध को एकत्र होकर उपर की ओर आता हुआ जानना चाहिये। इसके पीछे रोगी मनुष्य को छुटने उठा-कर मिलाकर, बैठने को उत्तम गई और चहुर तथा तकिये से युक्त खाट देवे। बमन करते हुए रोगी को पकड़ कर सहारा देना चाहिये । इसके लिये कोई माथे को, कोई पसलियों को पकड़े, कोई पेट को दवाये, और कोई पीट को मले! इस कार्य में जिनके सामने लजा अनुमन न हो ऐसे मनोनुकूल मित्र सहा-यता करें ॥११-१२॥

अधैनमनुशिष्यात् - विवृतोष्ट-ताळु-कण्डो नातिमहता व्यायामेन वेगानुदीर्णोनुदीरयन् किंचिद्वनस्य प्रीवामूर्ध्वशरीरमुपवेगमप्रवृत्तान् प्रवर्तयन सुपरिळिखितनखाक्ष्यामङ्गळीक्ष्यामुरूळ-कुमुद्द-सौगन्धिक-ना-छैर्वा कण्डमनिमस्पृशन् सुखं प्रवत्तयस्य-इति ॥ १३ ॥

स तथाविधं कुर्यात् । ततोऽस्य वेगान् प्रतिप्रहागतानवेक्षेतान-हितः । वेगविशेषदर्शनाद्धि कुरालो योगायोगातियोगविशेषातुपलभेत, वेगविशेषदर्शी पुनः कृत्यं यथाईमवबुष्येत लक्ष्णेन, तस्माहेगानवे-क्षेतावहितः ॥ १४ ॥

इसके अनन्तर वेदा रोगी को उपदेश दे कि तालु और गला खोल कर बहुत अधिक बल से नहीं, प्रत्युत साधारण शक्ति से बाहर आते हुए वेग को बाहर करे। इसके लिये गर्दन, तथा मुख को आगे की ओर शुका दे तथा अनु-पिस्यत बेग को बाहर निकालने के लिये खून अच्छी प्रकार से नखों से रहित दो अंगुलियों, अथवा कमल, इसुर या सुगन्धित कमल की डण्डो से धीर-थीरे गले के भीतर स्पर्ध करे और वेग को बाहर कर देवे। रोगी वैद्य के कहे अनु-सार करे। वैद्य रोगी के बमन किये पदार्थ को सावधानी से देखे। इश्लिक करही स्थयक् योग, अभंग और अतियोग का अनु-मान कर सकता है। वेग को समक्षने में चतुर वैद्य वेग देखकर लक्षणों से अतियोग आदि के प्रतिकार को ठीक प्रकार से समझ लेता है। इस्तिये वैद्य सावधानी से वेगों को देखे। १३-१४॥

तत्रामुन्ययोग-योगातियोग-विशेषज्ञानानि भवन्ति, तद्यथा-अप्र-चृत्तिः क्रुतश्चित् केवलस्य वाऽष्यौषधस्य विश्रंशो विवन्धो वेगानामयो-गळक्षणानि भवन्ति । काले प्रवृत्तिरनतिमहत्ती न्यथा यथाकमं दोषह-रणं स्वयं चावस्थानमिति योगलक्षणानि भवन्ति । योगेन तु दोषभमाण-विशेषण तीक्ष्ण-सुदु-मध्यविभागो ह्रोयः, योगाधिक्येन तु फेनिल-रक्त-चन्द्रिकोषगमनिमत्यतियोगलक्षणानि भवन्ति । तत्रातियोगायोगनि-मित्तानिमानुपद्रवान् विद्यात्-आध्मानं परिकर्तिका परिस्नावो हृदयो-पसरणमङ्गमहो जीवादानं विश्रंशः स्तम्भः क्लम उपद्रव इति ॥ १४ ॥ अयोग, सम्यक् योग और अतियोग के विशेष रुखण ये हैं। जैसे किंधी विशेष कारण से (गले में अंगुली आदि डालने से भी वमन का थोड़ा आना अथवा, वमनकारक औषघ ही का केवर बाहर आना,) वेगों का कव जाना ये अयोग के चिन्ह हैं। न तो बहुत जल्दी और न देर में ठीक समय पर वमन का आना; वमन करने में कष्ट का अधिक न होना, कम से पहले कफ, फिर पिच और अन्त में वायु इन दोगों का बाहर अना; और वमन का अपने आप रुक जाना सम्यक् योग के लक्षण हैं। सम्यक् योग में दोषों के प्रमाणों के अनुसार तीक्षण, मृदु और मध्य माग होते हैं। वमन के अतियोग से झागदार, रक्तमिश्रित, चिन्द्रका का आना ये अतियोग के लक्षण हैं। अतियोग और अयोग से होने वाले उपद्रवों को जानना चाहिये। अक्तरा, गुरा में काटने के समान पीड़ा होना, खाव होना, हृदय का बाहर आना, अयोग् कले का सुख को आना (आमाश्य का बाहर आना सा मतीत होना), अंगों में वेदना और जकदना, रक्त का बाहर निकलना, शरीर का विश्रम (चक्कर आना), शरीर की जकता, शरीर में यकान, उदासी का होना, ये अयोग और अतियोग के उपद्रव है।। १५ ॥

योगेन तु खल्वेनं छर्दितवन्तमभिसमीक्ष्य सुप्रक्षाळित-पाणि-पादास्यं सुद्दर्तमाश्वास्य, स्नैहिकवेरेचनिकोपशनर्नायानां धूमानामन्यतमं साम-श्येतः पाययित्वा, पुनरेवोदकसुपस्पर्शयेत् ॥ १६॥

डपस्पृष्टोदकं चैनं निवातमागारमतुप्रवेदय संवदय चातुशिष्यात्— उद्ये नीष्यमस्यासनमतिस्थानमतिचङ्क्रमणं क्रोय-शोक-हिमानपावदयाया-तिप्रवातान् यानयानं प्राम्यधर्ममस्वपनं निशि दिवा स्वप्नं विरुद्धाजी-र्णामारुयाकालप्रमितातिहीन-गुरु-विषम-भोजन-वेग-सन्धारणोदीरण-मिनि भावानेतान् मनसाऽप्यसेवमानः सर्वमाहारमद्यात्-इति। स तथा कुर्यात्॥ १७॥

सम्यक् यांग से वमन कर जुकते पर रोगी को देखकर उसके हाय पांव, मुख धुलवा कर यांड़ी देर विश्राम लेने दे। इसके पीछे स्नैहिक, बैरेचिनिक या उपरामनीय कोई एक प्रकार का धूम यथायांकि पिलाकर फिर पानी से हाय पांव धुला देवे। पानी से मुंह हाय धुलाकर वमन किये पुरुष को वायुरहित— सीधी वायु जिसमें न आ सके, एक पार्श्व से आये, ऐसे पर में लेजा कर लेटा दे और निम्न आदेश करे—जंवा बोलना, बहुत देर बैठना, बहुत सोना, बहुत चलना-फिरना, क्रोध, शोक, ठण्डक, धूग, ओस, वायु में अधिक बैठना, बोहे आदि की सवारी अधिक करना, मैथुन, रात में जागना, दिन में सोना, विकद्ध भोजन अजीर्ण, असाल्यप्रकृति के प्रतिकृत, अकाल, कुसमय, मात्रा से कम, गुरु-मारी और विषम भोजन; उपस्थित वेगों को रोकना, अनुपस्थित क्षेगों को वेकना, अनुपस्थित क्षेगों को बख पूर्वक बाहर करना, इस प्रकार के कर्मों का विचार मन से भी न करे और सब प्रकार का उचित आहार-भोजन करें। वह रोगी इसी प्रकार करें। १७॥

अथैनं सायाह्ने परे वाऽहि सुखोदकपरिषक्तं पुराणानां छोहितझाछितण्डुलानां स्वविक्तमानां मण्डपूर्वां सुखोष्णां यवागूं पाययेदिग्निवछममिसमीक्ष्य च, एवं द्वितीये तृतीयं चानकाले। चतुर्थे त्वनकाले
तथाविधानामेव शालितण्डुलानार्मात्त्वन्नां विलेगीमुष्णादकद्वितीयामसेन्द्र-खवणामल्य-सेन्द्र-खवणां वा भाजयेत्, एवं पञ्चमे षष्टे चानकाले,
सप्तमे त्वनकाले तथाविधानामेव शालानां द्विमृत्ततं सुस्विन्नमादनसुष्णादकानुपानं तनुना ततु-स्नेद्द-खवणां पपन्नेन सुद्ग्यूषेण भाजयेत्,
एवमप्टमे नवमे चानकाले, दशमे त्वन्नकाले लावक्रिक्जलादीनामन्यतमस्य मासरसेनोदकलावणिकनाणि सारवता भाजयेदुष्णादकानुपानम्,
एवमेकादशे द्वादशे चानकाले, अत कर्ध्वमन्नगुणान् क्रमेणोपसुक्जानः
सप्तरावेण प्रकृतिभोजनमागच्छेत् ॥ १८ ॥

इसके पींछे रोगी को सायंकाल अथवा अगले दिन कुछ गरम पानी से सम्पूर्ण अंगों का स्नान कराये। एक साल पुराने सीठी चावलों का यवागू बना कर जब गल जावे, तब थोड़ी गरम यवागू के ऊरर की माण्ड का पहिंल पीले। फिर अग्नि का वल देखकर शेष गाढ़े भाग को खावे। इसा प्रकार दूसर तीसरे भोजन के समय भी अग्निश्त को देखकर इसी प्रकार का यवागू खाव। चौंय भोजन काल में इसी प्रकार पुराने सीठों के चावलों से (विलेषों रूप मं बनाई) थोड़े नमक और स्नेहरित यवागू को गरम पानी के साथ खाये। (प्रथम दो तीन समयों में जल, नमक और स्नेह नहीं खाना चाहिये)। इस प्रकार पांचर्ने और छठे अन-काल में चौंये समय के अनुसार बरते। सातनें भोजन समय में पुराने सीठों के चावलों को दो प्रसृति लेकर पकाये। इन चावलों को गरम पानी के साथ, थोड़े से घी एवं नमक क साथ मूंग के यूच के साथ खाये। इसी प्रकार आठवें और नवे भोजन के समय में भी करे। दसवें अन-काल में बटीर, किप्झल आदि किसी पशु-पश्ची के मांस रस के साथ बनी व माई चावलों की थवागू खाये, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की थवागू खाये, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की यवागू खाये, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की सवागू खाये, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की सवागू खाये, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की सवागू खायें, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार यारहवें और बावलों की सवागू खायें, तया गरम पानी ऊपर से पीये। इसी

गुरु, कठिन मधुर ) पदार्थों को सेवन करने पर सात दिन पीछे अपने स्वामाविक भोजन को ग्रहण करे ॥१⊏॥

अधैनं पुनरेव रनेहस्वेदाध्यासुपपाद्यानुपहृतमनसमिभसमीध्य सुखोषितं सुप्रजीणभक्तं इत-होम-बांळ-मङ्गळ-जप्य-प्रायधिक्तमिष्टति-धि-नक्षत्र-करण-सुहृतें ब्राह्मणान् स्वस्ति वाचियत्वा त्रिवृत्कल्काक्षमात्रं यथाहांछोडनप्रतिविनीतं पाययेत् प्रसमीक्ष्य दोष-भेषज-देश-काळ-वळ-शरीराहार-सात्स्य-सक्व-प्रकृति-वयसामवस्थान्तराणि विकारांध्रः। सम्यग्विरक्तं चेनं वमनानन्तरळक्षणोक्तेन धूमवर्जेन विधिनोपपादय-दाबळ-वर्ण-प्रकृति-छाभात् । बळवर्णोपपन्नं चैनमनुपहृतमनसमिभस-मीक्ष्य सुखोषितं सुप्रजीर्णभक्तं शिरःस्नातमनुष्ठिप्तगात्रं स्रविणमनुप-हत-बक्त-संबीतमनुरूपाळहु।राळङ्कृतं सुहृदां दर्शयत्वा ज्ञातीनां दर्शयत् , अथैनं कामेष्ववसृजेत् ॥ १६॥

भवन्ति चात्र-अनेन विधिना राजा राजमात्रोऽथवा पुनः।
यस्य वा विषुळं द्रव्यं स संशोधनमर्हति ॥ २० ॥
दिरद्गस्त्वापदं प्राप्य प्राप्तकाळं विरेचनम् ।
पिवेत्काममसंभृत्य संभारानिष दुर्ळभान् ॥ २१ ॥
न हि सर्वमनुष्याणां सन्ति सर्वपरिच्छदाः।
न च रोगा न बाधन्ते दरिद्रानिष दाक्रणाः॥ २२ ॥
यदाच्छक्यं मनुष्येण कर्नुमौषधमापदि ।
तत्तत्सेव्यं यथाशक्ति वसनान्यशनानि च ॥ २३ ॥
मळापहं रोगढरं वछ-वर्ण-प्रसादनम् ।
पीत्वा संशोधनं सम्यगायुषा युज्यते चिरम्॥ २४ ॥

इसके सात दिन पीछे जब मनुष्य में बल आजाय, तब फिर स्नेहन आंर स्वेदन कमें करके, प्रसन्न मन देखकर, रात्रि में सुख्यूर्वक सोने पर, पाइले दिन का खाया भोजन भली प्रकार जीर्ण होने पर, अमिहीन, बलि, मंगल, जप, प्रायक्षित्त करके, पवित्र तिथि, नक्षत्र मुहूर्त का विचार करके, ब्राह्मणों से मंगल पाठ करा कर तिश्वत करके (विरेचन द्रव्य) निशोध के चूर्ण की एक अक्ष मात्रा, योग्य द्रव्य में मिलाकर पिछावे। औषध देते समय दोष, औषध मात्रा, देश, समय, शरीर, आहार, साल्य, सन्त, महत्ति, आयु और रोगों की विवेचना कर ले। सम्यक् विरेचन होने पर वमन के पीछे की सम्यूर्ण विधि (धूम्रपान को छोड़कर) करे। जब तक कि शरीर में बल कान्ति न आय,

शरीर स्वामाविक रूप में न आय, तब तक वमनान्तर की विधि करे। जब वल और वर्ण आजाय, मन भी स्वस्थ हो जाय, तब मुखपूर्वक सुलाकर, खाया हुआ मोजन भली प्रकार पचने पर, सम्पूर्ण अंगों का स्नान कराके चन्दन, अगर आदि शरीर में मलकर, माला, स्वच्छ वस्त्र पहिना कर, मुन्दर बना कर, आभूषणों से आभूषित करके, मित्रों को दिखाकर, जाति, भाई, बन्धुओं को दिखाये और फिर नित्य के उचित आहार-विहार करने की छूट देदे। इस उपरोक्त विधि से राजा अथवा राजा के समान या बहुत धनी आदमी हो संशोधन करवा सकता है। दरिद्र निर्धन व्यक्तिकों जब रोग हो जाय और विरेचन लेने का अवसर हो, तो उस समय कठिन उपकरणों को इकहा करना छोड़कर दवाई पान करावे। सब मनुष्यों को सब साधन नहीं जुट सकते और निर्धन व्यक्तियों को भयंकर रोग भी नहीं सताते ऐसा नहीं, आपत्ति काल (रोगावस्था) में मनुष्य जो भी औषभ, वस्त्र या खान-पान कर सके, वह यथाशक्ति उसे करना चाहिये। मलनाशक, रोगनाशक, बल, कान्ति को बद्धाने वाले संशोधन औषभ को पोकर मनुष्य दीर्घायु होता है।। २४॥

तत्र रक्षोकाः—ईरवराणां वसुमतां वमनं सविरेचनम् ।
संभारा ये यदर्थं च समानीय प्रयोजयेत् ॥ २४ ॥
यथा प्रयोज्यं या मात्रा यदयोगस्य रुक्षणम् ।
योगातियोगयोर्यंच दोषा ये चाप्युपद्रवाः ॥ २६ ॥
यदसेव्यं विरुद्धेन यक्ष संसर्जनकमः ।
तस्सर्वं कल्पनाध्याये व्याजहार पुनर्वसुः ॥ २० ॥

इसमें ब्लोक हैं—राजाओं के या धनी पुरुषों के वमन, विरेचन कार्य, उप-करण, इनकों एकत्र करने का कारण, मात्रा, प्रयोग विधि, अयोग के लक्षण, योग और अतियोग के दोप, और उपद्रव, संगुद्ध व्यक्ति को क्या सेवन करना, किस प्रकार से छोड़ना, ये सब बातें इस 'कल्पनाध्याय' में पुनवर्त्तु आत्रेय ने कह दीं।

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने उपकल्पनीयां नाम पञ्चदशोऽध्यायः ॥ १५ ॥

## षोडशोऽध्यायः ।

अथातिश्चिकित्सात्राभृतीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ :। इति ह स्माऽऽह भगवानात्रयः ॥ २ ॥ संशोधन कार्य के अनन्तर 'चिकित्सा प्रामृतीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

चिकित्साप्राभृतो विद्वान् शास्त्रवान् कर्मतत्परः । नरं विरेचयति यं स योगात्मुखमभृते ॥ ३ ॥ यं वैद्यमानो त्वबुधो विरेचयति मानवम् । सोऽतियोगादयोगाच मानवो दुःखमभृते ॥ ४ ॥

चिकित्सा प्राभृत चिकित्सा में दुशल या धाधन सम्पन्न विद्वान्, जानवान्, धास्त्रवान्, आयुर्वेद धास्त्र का अध्ययन किया हुआ, चिकित्सा-कार्य में कुशल वैद्या जिस मनुष्य को वमन, विरेचन द्वारा संशोधन कराता है, वह मनुष्य समन और विरेचन के सम्यक् योग से सुख भोगता है। अपने को वैद्य मानन वाला मूर्ख वैद्य जिस मनुष्य का वमन विरेचन द्वारा संशोधन कराता है वह मनुष्य वमन-विरेचन के अयोग या अतियोग के कारण दु:ख भोगता है।।३-४।।

दौर्बल्यं छाघवं ग्छानिन्योधीनामणुताऽरुचिः। हृद्वर्णजुद्धिः श्चनुष्णा काछे वेगप्रवर्तनम्॥५॥ द्युद्धीन्द्रयमनःशुद्धिमीरुतस्यानुष्ठोमता। सम्यग्विरिक्तिष्टङ्गानि कायाग्नेश्चानुवर्तनम्॥६॥

सम्यम् विरेचन के लक्षण—शरीर में कमजोरी आना. इलकापन, शरीर में ग्लानि (प्रसन्ता का अभाव), रोगों का घटना, मोजन में अनिच्छा, इदय का शुद्ध होना, रंग का निखरना, भूख प्यास, समय पर वेगों का उपस्थित होना, शुद्धि-इन्द्रिय और मन की शुद्धता, प्रसन्ता, अपान वायु का नीचे को जाना और जाठराग्नि का क्रमशः बढ़ना ये सम्यग् योग के लक्षण हैं।। ५-६।।

> च्छीवनं हृदयाशुद्धिरुत्क्लेशः श्लेष्मिपत्तयोः। आध्मानमरुचिश्लिदिरदीर्बेल्यमलाघनम्॥ ७॥ जङ्घोरुसदनं तन्द्रा स्तैमित्यं पीनसागमः। लक्षणान्यविरिक्तानां मारुतस्य च निमहः॥ =॥

विरेचन के अयोग के लक्षण—मुख से यो इा २ धूक या ओषध का बाहर है आना, इदय की जहता, वमन काने की भांति कक और पित्त का मुख में आना, पेट में अफारा, भोजन में अनिच्छा, वमन की इच्छा, शरीर में निर्वेष्ट का का अनुभव न होना, शरीर में भारीपन, जांघ और टांग में पीड़ा, नींद का मान, शरीर के अंगो का गांछे वस्त्र के तुल्य टंडा प्रतीत होना, सरदी-खुकाम होना, और अपान वायु का एक जाना, ये विरेचन के अयोग के खखण हैं ॥७-८॥

बिट्-पित्त-श्रेष्म-बातानामागतानां यथाक्रमम् । परं सवति यदक्तं मेरोमांसोदकोपमम् ॥ ६॥ निःश्रेष्मपित्तमुदकं शोणितं कुण्णमेव वा । कुष्यतो मास्तातस्य सोऽतियोगः प्रमुद्धतः॥ १०॥

विरेचन के अतियोग के लक्षण—गुदा से प्रयम कमानुसार मल, पित्त, कफ और वायु बाहर निकलते हैं, परन्तु पीछे में रक्ष बहता है। यह रक्ष मांवरस, मेंद्र मिश्रित या कफिमिश्रित अथवा विर्कामिश्रित पानी की भांति, या लाक अथवा काला होता है। रोगी को वायु के कारण प्यान और मूर्व्झ आ जाती है, ये अतियोग के लक्षण हैं।।६-१०॥

बमनेऽतिकृते लिङ्गान्येतान्येव भवन्ति हि । षर्ध्वेगा बातरोगाश्च नाम्प्रहश्चाधिको भवेत् ॥ ११ ॥ चिकित्साप्राभृतं तस्मादुपेयाच्छरणं नरः । युक्ज्याद्य एनमत्यन्तमायुषा च मुखेन च ॥ १२ ॥

वमन के अतियोग में भी यही विरेचन के अतियाग के लक्षण होते हैं। परन्तु शरीर के कटिभाग से अपर धातरोग एवं जवान का वकता, ये लक्षण विशेष अधिक होते हैं। इसलिये संशोधन कराने वाले मनुष्य को चाहिये कि विद्वान्, कर्मकुशल वैद्य की शरण में जाय जो इस रोगी को वमन-विरेचन द्वारा आयु और सुल से युक्त कर सके, मूद अज्ञानी के पास नहीं ॥११-१२॥

अविपाकोऽहविः स्थोल्यं पाण्डुता गौरवं क्छमः। पिढका-कोठ-कण्डूतां संभवोऽरतिरेव च ॥ १२ ॥ श्रा ॥ श्र ॥ स्थेष्म-पित्त-समुद्धियां निद्रानाशोऽतिनिद्रता ॥ १४ ॥ तन्द्रा क्छैष्यमञ्जूद्धित्वमशस्त-स्वप्न-दर्शनम् । ब्र । श्र ॥ श्रम्मं चिवानुलोम्यं च यथादोषं यथाव्यम् ॥ १६ ॥

संबोधन योग्य व्यक्ति—अपचन, अरुचि, मोटापा (स्यूलता), पाण्डुता, निस्तेज, पीछापन, शरीर का भारीपन, विना परिश्रम के यक्तान चढ्ना, उदात्ती, शरीर पर छोटी २ फुन्सियां होना, कोठ (छप्पे) उठना, खाज का होना, वेचैनी, आक्रस्य, यकान, निर्वळता, शरीर से दुर्गन्य आना, मन को अवस्यता, सुस्ती, कफ या पित्त का बढुना, नींद का न आना, अथवा नींद का बहुत

आना, नपुंसकता, निकत्साहता, बुद्धिमान्य बुरे भयानक स्वप्नों का आना, बख और कान्ति का नाश होना, पुष्टिकारक आहार खाने पर शरीर का पुष्ट न होना, जिसके शरीर में इनमें से बहुत से लक्षण हों वो उसमें सब दोव बढ़े हैं यह समझकर संशोधन करना हितकारी है । इसलिये अविपाक आदि लक्षणों को देख कर बल और दोव के अनुसार ऊर्ध्व अनुलोमन ( बमन ) या अधो अनु लोमन ( विरेचन ) रूपी संशोधन देना हितकारी है ॥ १३-१६ ॥

प्यं विशुद्धकोष्ठस्य कायाग्निरभिवर्धते ।
व्याधयख्रोपशाम्यन्ति प्रकृतिक्षानुवर्तते ॥ १७ ॥
इन्द्रियाणि मनो बुद्धिवर्णिक्षास्य प्रसीदति ।
बळं पुष्टिरपत्यं च वृषता चास्य जायते ॥ १८ ॥
जरां कृच्छू ण अभते चिरं जीवत्यनामयः ।
तस्मात्संशोधनं काले युक्तियुक्तं पिवेन्नरः ॥ १६ ॥
दोषाः कदाचित्कुर्व्यन्ति जिता लक्ष्मपाचनैः ।
जिताः संशोधनेयें तु न तेषां पुनरुद्दभवः ॥ २० ॥
दोषाणां च द्रुमाणां च मूळेऽतुपहते सति ।
रोगाणां प्रसवानां च गतानामागितपु वा ॥ २१ ॥
भेषजक्षपिते पथ्यमाहारेदेव बृंहणम् ।
चत्रनमास-स्थीर-हृच्य-यूषोपसंहितैः ॥ २२ ॥
अभ्यङ्गोत्सादनैः स्नानिनिक्षैः सानुवासनैः ।
तथा स लभते शर्म युक्यते चाऽऽयुषा चिरम ॥ २३ ॥

संशोधन का फल—इस उपरोक्त विधि से मनुष्य का कोष्ठ (उदर) साफ़ होने पर जाउपिन बढ़ जाती है, रोग शान्त हो जाते हैं, शरीर स्वामाविक अवस्था में आ जाता है। इतिह्रयां, मन-बुद्धि और कान्ति निर्मेख हो जाती है। शरीर में वल, शक्ति, सामर्थ्य, संतान और पुरुपत्व उत्पव हो जाता है। बुतापा देर में आता है और नीरोगी होकर मनुष्य देर तक जीता है। इसिलेये मनुष्य दोष-संवयकाल में और संशोधन काल में वमन-विरेचन कार्य को युक्तियुक्त रूप में करे। लंबन (उपवास) और पाचन रूपी संशमन किया द्वारा वश में किये हुए दोष कभी फिर भी (समय मिलने पर) कुपित हो सकते हैं, परन्यु जो दोष संशोधन कार्य के द्वारा वश में कर बिये जाते हैं, वे फिर कभी भी उत्याव नहीं हो सकते। स्पोक्ति—दोषों या दुखों का मूल अवशेष रहने पर रोगों अथवा न नष्ठ होने पर रोगों की उत्पत्ति फिर हो जानी सम्मव होती है। औषध द्वारा दोष की जड़ कट जाने पर संगुद्ध हुए पुक्ष को पथ्यकारक एवं शरीर

को बहाने वाले भोजन देवे। यथा घो, मांतरस, दूष, हृदय के लिये हितकारी या मन को अच्छे लगने वाले यूप आदि बनाकर देवे। शरीर पर तेल मलना, उबदन लगाना, स्नान, निरुद्द बहित, अनुवासनबहित का प्रयोग करे। इस प्रकार करने से सुल्व मिलता है तथा देर तक आयु का भोगता है।।१७-२३।। अनियोग होने पर क्या करना चाहिये—

अतियोगानुबद्धानां सर्पिःपानं प्रशस्यते । तेळं मधुरकैः सिद्धमथवाऽप्यनुवासनम् ॥ २४ ॥ यस्य स्वयोगस्तं स्निग्धं पुनः संशोधयेन्नरम् । मात्रा-काल-बलापेक्षी स्मरन पूर्वमनुक्रमम् ॥ २८ ॥ स्नेहने स्वेदने शुद्धौ रोगाः संसर्जने च ये । जायन्वेऽमार्गविहिते तेषां सिद्धिषु साधनम् ॥ २६ ॥

जिन पुरुषों में अतियोग के लक्षण हों, उनके लिये उन उन रोगों को शान्त करने वाली उन आंविधयों से विद्ध किया पृत पान करावे और मधुक अर्थात् जीवनीयगण से विद्ध तैल अनुवादन विस्त के रूप में दें। जिस पुरुष में अरोग के लक्षण हों, उसको फिर से रेनेह और स्वेट देकर, पूर्व कही हुई मात्रा कां, समय, वल आदि को क्रम से स्मरण करता हुआ, किर से संबोधन के लिये देवं। स्नेहन, स्वेदन संबोधन और पेयादि क्रम से विधिपूर्वक किया न होने से जो रोग उसम हो जाते हैं, उनको चिकित्सा 'विद्धस्थान' में कहेंगे। पहले जो मात्रा दी थी दुवाग उससे कुछ अधिक देवे॥२४-२६॥

जायन्ते हेतुवेषस्याद्विषमा देहधातवः। हेतुसास्यास्समास्तेषां स्वभावोपरमः सदा॥ २०॥ प्रवृत्तिहेतुर्भोवानां न निरोषेऽस्ति कारणम्। केचित्त्वत्रापि मन्यन्ते हेतुं हेतोरवर्तनम्॥ २८॥

शरीर को धारण करने वाले जो धातु हैं वे कारणों को विषमता अर्थात् वढ़ने या घटने से बढ़ते या घटते हैं और शरीर के धातु कारण को समानता से समान रहा करते हैं। विषम और सम धातुओं का सदा स्वमाव से नाश होता है। इस समता और विषमता की निरन्तर प्रवृत्ति में ऐसा कारण रहता है जिससे कि उनका वृद्धि और खब होता है, अर्थात् साम्य या विषमता के होने में कोई कारण अवस्व होता है, विना कारण इनके स्वामाविक धर्म में अन्तर नहीं आता। धातु एक खण भी विषमावस्था में नहीं रह सकते। यह उनका धर्म है। सब पदार्थों को उत्पत्ति का कारण होता है, परन्तु विनाश कार्य में

कारण नहीं होता । इसलिये कुछ आचार्य पदार्थों के निरन्तर विनाश में कारण की अपेक्षा नहीं करते हैं । कुछ विद्वान् पदार्थों के नाश में उत्पादक या प्रवसंक कारण के अभाव को ही कारण मानते हैं ॥२७-२८॥

एवमुक्तार्थमाचार्यमन्तिवेशोऽभ्यभाषत । स्वभावोपरमे कर्मे चिकित्साप्राभृतस्य किम् ॥ २६॥ भेषजैविषमान् धातून् कान समीकुरुते भिषक् । का वा चिकित्सा भगवन् किमर्थं वा प्रयुज्यते ॥ २०॥ तच्छिष्यवचनं श्रुत्वा ज्याजहार पुनर्वसुः ।

इस प्रकार कहते हुए आचार्य पुनर्वमु को लक्ष्य करके अग्निवेश बोले— भगवन् ! शरीर की धातुर्वे जब स्वतः अपने स्वभाव में आ जाती हैं तब चिकित्सा के साधनों से सम्पन्न वैद्य से कर्म साध्य क्या है । फिर क्या काम ! और तब किन विषम हुए धातुओं को ओषधियों से वैद्य समान करता है ! और यदि धातुओं की विषमता ही सदा रहे, तब चिकित्सा क्या वस्तु है ! और यदि विषमता का नाश सदा होना ही अवस्यम्भावी है, फिर वैद्य किस लिये चिकित्सा कर्म करते हैं ! इस प्रकार अग्निवेश के वचन को सुनकर पुनर्वमु आत्रेय बोले।

श्रयतामत्र या सौम्य युक्तिर्देष्टा महपिभिः ॥ ३१ ॥ न नाशकारणाभावाद्भावानां नाशकारणम्। ज्ञायते नित्यगस्येव कालस्यात्ययकारणम् ॥ ३२ ॥ शीव्रगत्वाद्यथाभूतस्तथा भावो विपग्रते । निरोधे कारणं तस्य नास्ति नैवान्यथाकिया॥ ३३॥ याभिः क्रियाभिर्जायन्ते शरीरे धातवः समाः। सा चिकित्सा विकाराणां कर्म तद्भिवजां स्मृतम् ॥ ६४ ॥ कथं शरीरे धातुनां वैषम्यं न भवेदिति। समानां चानुबन्धः स्यादित्यर्थं क्रियते क्रिया ॥ ३४ ॥ त्यागाद्विषमहेतूनां समानां चोपसेवनात्। विषमा नानुबध्नन्ति जायन्ते धातवः समाः ॥ ३६॥ समैस्त हेत्भिर्यस्माद्धातून् संजनयेत्समान् । चिकित्साप्राभृतस्तस्माहाता देहसुखायुषाम् ॥३०॥ धर्मस्यार्थस्य कामस्य नृत्वोकस्योभयस्य च । दाता संपद्यते वैद्यो दानाइहसुखायुवाम् ॥ ३८ ॥ हे सौम्य ! जो युक्ति महर्षियों ने बुद्धि द्वारा देखी, वह सुनो । नित्यगमन-

शील काल के नाश के कारण की तरह नाश के कारण के अभाव से पदायों के नाश का कारण नहीं जाना जाता। कोई भी पदार्थ जैसा उत्पन्न होता है, वैसा ही शीधगामी होने से नष्ट होता है। उनके विनाश में कोई कारण नहीं है। उनमें किसी संस्कार का आधान नहीं किया जा सकता । पदार्थों के नाश होने के कारण का पता नहीं चलता क्योंकि नादा के कारण का ही अभाव है। जैसे-नित्य काल का भी नाश होता दिखाई देता है. परन्त इस नाश के कारण का पता नहीं चलता, क्योंकि यह काउ बहुत शीष्ट्रगामी है। धातु पदार्थ भी काल के समान बहुत शीघगामी है इमलिये इनके नाश का कारण न होने से ही अज्ञात है। धातुओं की पूर्वावस्था के निरंध में भी कोई कारण नहीं है। जिन कियाओं के द्वारा शरीर के अन्दर विपम हए धात समानावस्था में आते हैं. उन कियाओं को रोगों की चिकित्सा कहते हैं, यह 'चिकित्सा' वैद्यों का कर्म है। शरीर के अन्दर धातओं में विषमता उत्पन्न न हो और समान अवस्था में ही घातु सदा बने रहें, इसलिये चिकित्सा किया की जाती हैं। काल, बुद्धि, इन्द्रियार्थों के अतियोग, अयोग या मिथ्यायोग इन विषम हेतुओं के छोड़ने से. समयोग रूप में कारणों के सेवन करने से धात विषम नहीं होते. और विषम हए धात समान हो जाते है । चिकित्सा-कुशल वैद्य समान कारणों से धातुओं को समान बनाने का यल करें। इस प्रकार करने से बेद्य शरीर के सुख और आयुष्य अर्थात दीर्घाय को प्रदान करता है। मनुष्य को शारीरिक सुख और आयुष्य प्रदान करने से वैद्य इहलोक एवं परलोक दोनों लोकों में धर्म. अर्थ और काम (त्रिवर्ग) को देने वाला होता है।। ३१-३८॥

तत्र ऋोकाः—चिकित्साप्राध्वगुणो दोषो यञ्चेतराश्रयः ।
योगायोगातियोगानां लक्षणं शुद्धिसंश्रयम् ॥ ३६ ॥
बहुदोषस्य लिङ्गानि संशोधनगुणाञ्च ये ।
चिकित्सासूत्रमात्रं च सिद्धि-ज्यापत्ति-संश्रयम् ॥ ४० ॥
या च युक्तिञ्चिकित्सायां यं चार्थं कुरुते भिषक् ।
चिकित्साप्राभनेऽध्याये तत्सर्वमवदन्मनिः ॥ ४१ ॥

चिकित्साप्राभृत में वैद्य के गुण; वैद्य के विपरीत मूद वैद्य के अवगुण, संधोषन के सम्यक्षोग और अतियोग के रुक्षण; बहुत दोषों के रुक्षण, संघोधन के गुण, चिकित्सा का सुत्र रूप, चिकित्सा के युक्तियुक्त होने में शंका समाधान; चिकित्सा का प्रयोजन —ये सर बार्ते 'चिकित्सा-प्राभृतीय' अध्याय में आत्रेय ऋषि ने उपदेश की हैं॥ ३६ –४१॥

> इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने करपनाचतुष्के चिकित्साप्रान्त्रतीयो नाम पोडशोऽप्यायः समाप्तः ॥ १६ ॥ इति करपनाचतुष्कः समाप्तः ॥ ४ ॥

# सप्तदशोऽध्यायः ।

अथातः कियन्तःशिरसीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रयः ॥ २ ॥

अव रोगों को उपदेश करने की इच्छा ते 'कियन्त:शिरलीय' नामक अध्याय का व्याल्यान करेंगे, जैला भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥ कियन्त: शिरसि प्रोक्ता रोगा हृदि च देहिनाम् ॥ ३ ॥ कित चाप्यनिछादीनां रोगा मानविकल्पजाः । क्षयाः कित समाख्याताः पिडकाः कित चानघ ॥ ४ ॥ गितः कितिविधा चोक्ता दोषाणां दोषसूदन ।

अग्निवेश ने पूछा कि हे दांगों को नाश करने वाले महर्षि ! मनुष्यों के शिर सम्बन्धी रोग कितने हैं ? हृदय सन्बन्धी रोग कितने हैं ? वात आदि दोगों के संदर्ग मेद से कुछ कितने प्रकार के रोग हो जाते हैं ? क्षय रोग कितने प्रकार के हैं ? शिवकार्य कितने प्रकार की हैं ? अगेर दोगों की गति कितने प्रकार की हैं ? क्या कर किहंथे ॥३-४॥

हुताशवेशस्य वचस्तच्छ्र् स्वा गुरुरम्बीत् ॥ १ ॥
प्रष्टवानसि यस्सौम्य तन्मे शृणु सुविस्तरम् ।
दृष्टाः पञ्च शिरोरोगाः पञ्चेव हृदयामयाः ॥ ६ ॥
व्याधीनां द्रूयधिका षष्टिदीव-मान-विकल्पजा ।
दृशाष्टी च क्षयाः सप्त पिडका माधुमेहिकाः ॥ ७ ॥
दोषाणां त्रिविधा चोक्ता गतिर्विस्तरतः शृणु ।
सम्धारणाहिवास्वप्नाद्वात्री जागरणान्मदात् ॥ = ॥
उच्चेभीष्याद्वर्यायात्राग्वाताद्तिमैथुनात् ।
गन्धादसास्यादाघाताद्रजो-धूम-द्विमातपात् ॥ ६ ॥

गुर्बम्छ-हरितदानादितिशोताम्बु-सेवनात् । शिरोभितापाद् दुष्टामाद्रोदनाद् बाष्पनिम्रहात् ॥ १० ॥ मेघागमान्मनस्तापाद्देशकाळ-विपर्ययात् । बातादयः प्रकुष्यन्ति शिरस्यस्यं च दुष्यति ॥ ११ ॥ ततः शिरसि जायन्ते रोगा विविध्वस्त्रयाः ।

अग्निवेश के वचन को सुनकर गुरु महाराज बोले-हे सौम्य ! जो कुछ तुमने पूछा है उसको ध्यान दंकर सवित्तर मुना । शिर के रोग पांच प्रकार के हैं, और पांच ही प्रकार के टूदय रोग हैं। दोपों के वात-पित्त-कफ के परिमाण से हाने वाले रोग बासठ (६२) प्रकार के हैं। क्षय अहारह (१८) प्रकार के. प्रमेह मध्रमेह के कारण होने वाले पोड़े सात प्रकार के, और दोशों की गति तान प्रकार की है । इसी को अब विस्तार से सुना । मत्र आदि के उपस्थित वेगों को रोकने से, दिन में सोने से, रात्रि में जागने से, नशा करने ( मदकारक पदार्थों के सेवन ) से, ऊँचे या अधिक बोलने से, ओस से, सामने की बायु के होंके से. अति स्त्री-एंभोग से,असारम्य अर्थात् प्रतिकृत, गंध के सुंघने से, धल धुवां बर्फ या धप के सेवन से, गरिष्ठ, खट्टे; धनिया मरिच आदिके अधिक खाने से बहत ठण्डे पानी के सेवन से, शिर पर चांट लगने से, आम के दोष युक्त होने से ( अजीर्ण होने से ), रोने से, आंसुओं को रोकने से, बादलों के आने से. मानसिक विक्षोभ से. देश-काल के बदलने से ( इन के अयोग. अतियोग या मिन्यायोग होने से ), (अथवा भक्रम, उल्कापात आदि देश के मिथ्यायोग हैं इनसे बात, पित्त और कफ दूषित होकर शिर में रक्त को दूषित करते हैं। रक्त के दूषित होने से आगे कहे जाने वाले नानाप्रकार के लखणों वाले रोग शिर में उत्पन्न होते हैं ॥५-११॥

> प्राणाः प्राणभृतां यत्र श्रिताः सर्वे न्द्रियाणि च ॥ १२ ॥ यदुत्तमाङ्गमङ्गानां शिरस्तद्भिधीयते ।

प्राणभारियों के प्राण (जीवन ) और सब इन्द्रियां (शानेन्द्रियां ) जाई। पर स्थित हैं और जो शरीर के सब अंगों में मुख्य, श्रेष्ठ अंग है, उसको 'शिर' कहते हैं ॥१२॥

> अर्धावभेदको वा स्यात्सर्वं वा रुज्यते ज्ञिरः॥ १३ ॥ प्रतिज्ञया-मुख-नासाक्षि-कर्ण-रोग-ज्ञिरो-श्रमाः। अर्दितं ज्ञिरसः कम्पो गङमन्या-इनुमहः॥ १४॥ विविधाञ्चापरे रोगा वातादि-क्रिमि-संभवाः।

पृथग्द्दष्टास्तु ये पद्म संप्रहे परमर्षिभिः॥ १४॥ ज्ञिरोगदांस्तान् शृणु मे यथास्वेहेतुलक्षणैः।

शिर में उत्पन्न होने वाले रोग—आधे शिर का दुखना, सारे शिर का दुखना, प्रतिक्याय (जुकाम, सदीं), मुखरोग, नासिका के रोग, आंख के रोग, शिर में चक्कर आना; चेहरे का लकवा, शिर का हिलना, गलपह (गले का बन्द होना), मन्यापह (गर्दन का इधर उधर न मुझ सकना), हतुमह (जवाड़ी भिचना) और दूसरे बात आदि दोशों तथा कृभियों से उत्पन्न होने बाले रोग शिर में होते हैं। बात, पित्त, कक, सलिपात और कृभिजन्य ये जो पांच प्रकार के शिरोरोग (आगे जो अष्टादरीय अध्याय १६ में) महर्षियों ने कहे हैं उनमें से एक एक लक्षण सनो।। १३-१५॥

उन्नेर्भाष्यातिभाष्याभ्यां तीक्ष्णयानात्प्रजागरात् ॥ १६ ॥
शीत-माहत-संस्पर्शाद् व्यवायाद् वेगनिष्रहात् ।
अभिघातोपवासाम्र विरेकाद् वमनादिष ॥ १० ॥
बाष्प-शोक-भय-त्रासाद् भार-मार्गातिकर्षणात् ।
श्रिरोगता वै धमनीर्वायुराविश्य कुष्यति ॥ १८ ॥
ततः शुळं महत्तस्य वातास्समुपजायते ।
निस्तुष्टेते भृशं शङ्कौ घाटा संभिद्यते तथा ॥ १८ ॥
भ्रुवोर्भष्यं छछाटं च तपतीवातिवेदनम् ।
बृष्येते स्वनतः श्रोशे निष्कृष्येते इवाक्षिणी ॥ २० ॥
धूर्णतीव शिरः सर्वं संधिश्य इव मुच्यते ।
स्कुरत्यतिशिराजाळं स्तभ्यते च शिरोस्या ॥ २१ ॥
स्तिम्धाष्ट्रम्यते च शिरोरोगेऽनिकात्मकं ।

उन्ने बोलने से, बहुन अधिक बोलने से, मद्य आदि तीक्ष्ण पदार्थों के पीने से, रात्रि में जागने से, उण्डी वायु के स्पर्श से, अतिमैधुन से, मल मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोकने से, उपवास से, शिर पर चांट लगने से, अतिबिरेचन से, अतिवमन से, वाष्प (आंधु) को रोकने से, शोक से, भय से, भार के उठाने से, अतिमार्ग के चलने से, परिश्रम से वायु कुषित होकर खिर में गया हुआ, सिराओं में बढ़कर थिरमें महान् शूल को उत्पन्न करता है। इस शूल के कारण शंख (कनपटियों) पीड़ित होते हैं, गर्दन फटती है, भुवों के बीच में माथे पर बहुत बेदना होती है और माथा बहुत गरम होता है। कानो में गुंजार (आवाज) युनाई देती है, आंखें बाहर निकलती प्रतीत होती हैं, शिर धूमता हुआ प्रतीत होता है, शिर की सन्धियां फटती प्रतीत होती हैं, शिराओं के अन्दर धड़कन विशेष (स्पन्दन) रूप से प्रतीत होती है, गर्दन जड़ बन जाती है, इधर-डघर नहीं हिलाई जा सकती और निगध और उष्ण क्रिया आराम देत प्रतीत होतो है। ये वातजन्य शिरोरोग के लक्षण हैं॥१६-२१॥

**कट्चम्ल-लवण-शार-मद्य-क्रोधातपानलैः** ॥ २२ ॥ पित्तं शिर्मि संदुष्टं शिरोरोगाय कल्पते। द्यते रुज्यते तेन शिरः शीतं सुपूयते॥ २३॥ द्द्येते चश्चषी तृष्णा भ्रमः स्वेदश्च जायते । आम्यासुखैः स्वप्नसुखेर्गुरु-स्निग्धातिमोजनैः ॥ २४ ॥ इटेडमा शिरसि संदुष्टः शिरोरोगाय कल्पते। शिरो मन्द्**रु**जं तेन सुप्तस्तिमितमारिकम् ॥ २५ ॥ भवत्युत्पद्यते तन्द्रा तथाऽऽल्स्यमरोचऋम्। वाताच्छूलं भ्रमः कम्पः पित्ताहाहा मदश्तृषा ॥ २६ ॥ कफाद् गुरुत्वं तन्द्रा च शिरोरांगे त्रिदोषजे । तिल स्वीर-गुडाजीण पृति-संकीण भोजनात् ॥ २७॥ क्रोदोऽस्कर-मांसानां दाषमस्योपजायते । ततः शिरसि संकदात्क्रिमयः पापकर्मणः ॥ २८॥ जनयन्ति शिरोरोगं जाता बीभत्सब्क्षणम्। व्यथच्छेद-रुजा-कण्डू-शाफ-दीर्गन्ध्य-दुःखितम् ॥ २९ ॥ क्रिमिरोगातुरं विद्यात्क्रिमीणां स्वस्र्णेन च।

पित्तजन्य शिराराग—कडुवे, खंटे, नमकीन, खार पदार्थों के सेवन से, अग से, पित्त शिर में कुरित होकर अग से, पित्त शिर में कुरित होकर शिरारेग को उत्पन्न करता है। इससे शिर में जलन और पीड़ा होती है, तथा शीत उपचार अनुकूल पड़ता है। आंधें जलती हैं, प्यास होती है, चकर आता शीत उपचार अनुकूल पड़ता है। कफजन्य शिरोराग में निरुधोगी आलस्य का सुखहे, और पर्ताना आता है। कफजन्य शिरोराग में निरुधोगी आलस्य का सुखम्य जीवन व्यतीत करना, दिन में सोना, गुरू, भारी और तिन्य घो आदि सुक पदार्थों के अतिभोजन से; रुप्ता सोना, गुरू, भारी और तिन्य होकर शिरोराग को उत्पन्न करता है। इससे शिर में धीमी २ वेदना होती है, शिर सोथा हुआ सा प्रतीत होता है, शिर जड़ हो जाता है, भारी हो जाता है। तन्या, कार्य में अनिच्छा, आलस्य और भोजन में अहबि उत्पन्न हो जाती है। त्रिदोषजन्य शिरोरोग—वात के कारण चकर आना और कमन, पित्त के कारण जलन, शिरोरोग—वात के कारण चकर आना और तन्या, त्रिदोष जन्य शिरोरोग मूच्छी और प्यास, कफ के कारण मारीवन, और तन्या, त्रिदोष जन्य शिरोरोग

अरः १७

में होती है। कृमि जन्य शिरोरोग—तिल, दूज, गुड़ इनके अधिक सेवन से, अर्जाण और दुग्धयुक्त सद्दा गला भोजन करने से, संकीण (बहुत गड़बड़ चीजें मिलाकर) भोजन करने से शिर के बातादि दोष बढ़कर शिर में रक्त, कफ और मांस को दृषित बनाकर रोग उत्पन्न करते हैं। पाप करनेवाल पुरुष के शिर में इस क्लेट से सीड़े उत्पन्न होकर बीभत्स अर्थात् घृणाजनक भयंकर शिरोगे उत्पन्न करते हैं। इससे काटने, छेदने, के समान पीड़ा, खाज, सुजन, दुर्गन्य और बहुत अधिक कष्ट होता है। इन लक्षणों को तथा कृमियां को देखकर कृमिरोग समझना चाहिये॥२२-२६॥

पांच प्रकार के हृदयरोग-

शोकोपवास-ज्यायाम-शुष्क-रूक्षाल्प-भोजनैः ॥ ३० ॥ वायुराविश्य हृदयं जनयत्युत्तमां रुजम्। वेपशुर्वेष्टनं स्तम्भः प्रमाहः शन्यता दुरः॥३१॥ हृदि वातातुरे रूपं जीणें चौत्यर्थवेदना। खष्णाम्ल-लवण-क्षार-कटकाजीर्ण-भोजनैः ॥ ३२ ॥ मद्यक्राधातपेश्चाशु हृदिं पित्तं प्रकुप्यति । हृद्दाहस्तिकता वक्त्रे तिकाम्लोदुगिरणं क्रमः ॥ ३३ ॥ तृष्णा मुच्छी भ्रमः स्वेदः पित्त-हृद्रोगळक्षणम्। अत्यादानं गुरुस्निग्धमचिन्तनमचेष्टनम् ॥ ३४॥ निद्रासुखं चाप्यधिकं कफहद्रोगकारणम्। हृदयं कफहद्रोगे सप्त-स्तिमितभारिकम् ॥ ३४ ॥ तन्द्रा-रुचि-परीतस्य भवत्यश्मावतं यथा ! हेतु-छक्षण-संसर्गादुच्यते सान्निगतिकः ॥ ३६॥ ( हृद्रोगः कष्टदः कष्टसाध्य उक्तो महर्षिभिः ) त्रिदोषजे तु हृद्रोगे यो दुशत्मा निषेवते। विल-क्षीर-गृहादीनि मन्यिस्तस्योपजायते ॥ ३७॥ मर्मैकदेशे संक्रोदं रसश्चास्योपगच्छति । संक्लेदात्क्रिमयञ्चास्य भवन्त्युपहतात्मनः ॥ ३८ ॥ मर्मैकदेशे राजाताः सर्पन्ता भक्षयन्ति च । तुद्यमानं स हृद्यं सूचीभिरिव मन्यते ॥ ३६ ॥ छिद्यमानं यथा शस्त्रेर्जात-कण्डू-महारुजम् । हृद्रोगं क्रिमिजं त्वेतैछिङ्गैर्बुद्धवा सुदारुणम्। त्वरेत जेतुं तं विद्वान् विकारं शीघ्रकारिणम् ॥ ४०॥

(१) शोक, उपवास, व्यायाम (परिश्रम ), रूख, शुष्क, और स्वल्प भोजनों से कृपित होकर वायु हृदय में जाकर इसको दृषित करके तीव्र वेदना को उत्पन करती है। इससे कम्पन, ऐंटन के समान वेदना, जहता, मच्छा, शन्यता ( ज्ञान का अभाव ), चक्कर आना आदि लक्षण वातजन्य हृदय वेदना में होते हैं। भाजन के जीर्ण हानेपर ये लक्षण बहत बढ़ जाते हैं। (२) पित्त-जन्य हृदय शुल-गरम, खट्टे, नमकीन, क्षार, कट रस के अधिक सेवन से, अजीणांवस्था में भोजन करने से, मद्यपान से, क्रोध या धूप में बैठने या चलने से. पित्त हृदय में पहुंचकर जल्दी ही कुपित हो जाता है, कुपित होकर तीब वेदना उत्पन्न करता है। इस कारण हृदय में जलन, मुख में कडुआपन, खटे, पित्तयुक्त डकार का आना, विना परिश्रम के थकान, प्यास, मूर्च्छा, चक्कर आना, पसीना आना ये पित्तजन्य हृदयशूल के लक्षण हैं। (३) कफजन्य हृदयशल-बहुत परिणाम में भोजन करने से, भारी, स्निग्ध पदार्थों के सेवन से. चिन्ता न करने या थोड़ां करने, शारीरिक चेष्टाओं के कम करने से, दिन में बेफिकरी से सोने और अधिक सोने से कफ कृपित होकर हृदय में जाकर रस को दृषित करके हृदयशुरू उत्पन्न करता है। इसके कारण हृदय सीया हुआ, सस्त, गीले वस्त्र से ढंपा हुआ सा, भारी प्रतीत होता है और आलस्य, अरुचि उत्पन्न होती है और ऐसा मालून होता है कि किसी ने हृदय पर पत्थर रख दिया हो। (४) त्रिदोषजन्य दृदय शूल-तीनों दोषों के मिलने से. तीनों दोषों के लक्षण उत्पन्न होते हैं, उसको त्रिदोषजन्य हृदयश्रल कहते हैं। (५) कृमि जन्य-त्रिदोषजन्य हृदयरोग में जो दुरात्मा तिल दूध, गुड़ ( अजीणांवस्था में भोजन, सड़ा हुआ भोजन, विरुद्ध भोजन आदि ) सेवन करता है, उसके हृदय के एक भाग में प्रन्थि ( गांठ ) उत्पन्न हो जाती है तथा रस का संक्लिज-भाग सहने लगता है। रस के संक्लेदन से क्रिम उत्पन्न हो जाते हैं। ये क्रिम हृदय के एक भाग में उत्पन्न होकर अन्य स्थान में फैलने लगते हैं और हृदय को खाने लगते हैं। इस अवस्था में रोगी को ऐसी वेदना होती है मानों कोई उसके हृदय में सुईयां चुभा रहा है। शस्त्रों से कोई हृदय को काटता है, हृदय में बहुत खाज एवं पीड़ा उठती है। इन रक्षणों को देखकर क्रमिजन्य भयानक हृदय रोग को समझकर विद्वान शीध मृत्य करने वाले रोग को शान्त करने का यत्न करे ॥३०-४०॥

> द्वयुरुवणैकोल्बणैः षद् स्युर्होत्तमध्याधिकैश्च षद् । समैश्चैको विकारास्ते सन्निपातास्त्रयोदश ॥ ४१ ॥ संसर्गे नव षद् तेश्य एकद्वद्वया समैक्यः ।

पृथक् त्रयः स्युस्तैर्रेद्धव्योषयः पञ्चिषितिः ॥ ४२ ॥ यथा वृद्धेस्तथा क्षणिदेषिः स्युः पञ्चिषित्रतिः । वृद्धिःक्षय-कृतञ्चान्यो विकल्प उपदेक्ष्यते ॥ ४३ ॥ वृद्धिरेकस्य समता चैकस्यैकस्य संक्षयः ।

द्वन्द्व-वृद्धिः क्षयश्चेकस्यैकवृद्धिर्द्वयोः क्षयः ॥ ४४ ॥

वात आदि दोषों के परस्पर संसर्ग से होने वाले विकारों के बासठ (६२) भेद-बढ़े हुए बात, पित्त, कफ के परस्पर संसर्ग से सिन्नपात जन्य तेरह ( १३ ) विकार होते हैं। दो दोषों की अधिकता और एक की न्यनता से (बात पित्त बढ़े, कफ कम हो, पित्त-कफ बढ़े और वात कम हो, वात कफ बढ़े और नित्त कम हो ) तीन; एक दोष की बृद्धि और दो दोष की न्यूनता से (बात बढ़े. पित्त-कफ न्यून, पित्त बढ़े वायु-कफ न्यून; कफ बढ़े और वायु-पित्त न्यून) तीन; इस प्रकार छः सन्निपात हैं; हीन, मध्य और अधिक भेद से ये छः सन्निपात हैं ( जैसे-वृद्ध वात, वृद्धतर पित्त, वृद्धतम कफ; वृद्ध वात, वृद्धतर कफ: बृद्धतम पित्त: बृद्ध पित्त, बृद्धतर कफ और बृद्धतम वात: बृद्ध कफ. बद्धतर बात और बद्धतम पित्त ) और बात-पित्त कफ तीनें दोषों के बदने से एक प्रकार का: इस प्रकार से तेरह प्रकार के सन्निगत हैं। अब दो दोषों के मेद कहते हैं-शढ़े हए बात, पित्त, कफ इनमें किन्हीं दो दोवों के परस्पर मिलने से नी भेद हो जाते हैं। यह संयोग एक-एक दांध की वृद्धि से छः प्रकार का, और तोनों की समान वृद्धि से तीन प्रकार होता है। छः प्रकार का यथा-वृद्ध बात अधिक, वृद्ध पित्तः वृद्ध पित्ताधिक, वृद्ध बातः वृद्ध बाताधिक, वृद्ध क ह: ब्रद्ध कफाधिक, बृद्ध वात, बृद्ध पित्ताधिक बृद्धकफ, बृद्धकफाधिक वृद्धिपत्त-ये छः प्रकार का । तीन प्रकार का यथा-वृद्ध समवात पित्तज, वृद्ध समवातकफज, वृद्ध समिपत्तकफज। इस प्रकार से नौ प्रकार का हुआ। प्रथक रूप में बढे हए बात, पित्त, कफ से (अलग-अलग उत्पन्न हुए) रोग तीन प्रकार से होते हैं। यथा-बृद्धवातज बृद्धितज और बृद्धकफज। इस प्रकार बढ़े हुए दोषों से २५ प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं। जिस प्रकार दोषों के बढ़ने से २५ मेद बनते हैं, उसी प्रकार दोषों के श्रीण होने से भी पचीस भेद बन जाते हैं। वृद्धि और श्वय द्वारा उत्पन्न भेदों के अतिरिक्त दोशों के अन्य भेद बतलाते हैं। यथा-एक दोष की वृद्धि, एक दोष की समता, और एक दोष का क्षय । यथा-हृद्ध वात, समिपत्त, क्षीण कफ; हृद्ध वात, सम कफ, क्षीण पित्त; बृद्ध पित्त, सम बात, श्रीण कफ; बृद्ध पित्त, सम कफ, श्रीण पित्त;

बृद्ध कफ, सम पित्त; क्षांण वात; बृद्ध कफ, सम वात, क्षांण पित्त ये छः प्रकार। दो दोषों की वृद्धि और एक दोष का क्षय, यथा-वृद्ध पित्त कफ, खीण वात; बृद्ध बात कफ, श्रीण पित्त; बृद्ध बात पित्त, श्रीण कफ, यह तीन प्रकार का। एक दोष की वृद्धि और दो दोषों का क्षय-यथा वृद्ध कफ, स्रीण बात-पित्त, इद्ध पिचा श्रीण कफ-त्रात, बृद्ध वात श्रीण पित्त-कफ ये तीन। इस प्रकार से ये बारह मेद उपरोक्त पचास भेद से पृथक् हैं। कुल मिलकर बासठ (६२) मेद हो जाते हैं ॥४१-४४॥

प्रकृतिस्थं यदा पित्तं मारुतः इलेष्मणः क्षये ।

स्थानादादाय गात्रेषु यत्र यत्र विसर्पति ॥ ४५ ॥ तदा भेदश्च दाहश्च तत्र तत्रानवस्थितः। गात्रदेशे भवत्यस्य श्रमा दौर्वल्यमेव च ॥ ४६ ॥ साम्ये स्थितं कफं वायुः क्षीणे पित्ते यदा बर्छा । कर्षेत्कुर्यात्तदा श्लं सशैत्य-स्तम्भ-गौरवम् ॥ ४७ ॥ यदाऽनिलं प्रकृतिगं पित्तं कफपरिक्ष्ये। संरुणद्धि तदा दाहः शूळं चास्योपजायते ॥ ४८ ॥ इलेब्माणं हि समं पित्तं यदा बातपरिक्षये । निपीडयेत्तदा क्रयीत्सतन्द्रागीरवं व्वरम् ॥ ४६ ॥ ' प्रवृद्धो हि यदा इलेष्मा पित्ते क्षीणे समीरणम्। रुन्ध्यात्तदा प्रकुर्वीत शीतकं गौरवं रुजम् ॥ ५० ॥ समीरणे परिक्षीणे कफः पित्तं समत्वगम्। कुर्वीत संनिरुन्धानी मृद्धग्नित्वं शिरोप्रहम् ॥ ५१ ॥ निदां तन्द्रां प्रलापं च हृद्रोगं गात्रगौरवम् । नखादीनां च पीतत्वं ष्टीवनं कफपित्तयोः ॥ ५२ ॥ र्द्यानवातस्य तु कफः पित्तेन सहितश्चरन्। करोत्यरोचकापाकौ सदनं गौरवं तथा ॥ ५३ ॥ ह्यासमास्यस्वणं द्यनं पाण्डुतां मदम्। बिरेकस्य हि वेषम्यं वैषम्यमनछस्य च ॥ १४॥ क्षीणपित्रास्य तु इलेष्मा मारुतेनोपसंहितः। स्तम्भं शैत्यं च तोदं च जनयत्यनवस्थितम् ॥ ५५ ॥ गौरवं मृदुतामग्नेर्भकाश्रद्धां प्रवेपनम् । नखादीनां च शुक्तत्वं गात्रपारुष्यमेव च ॥ ५६॥

हीने कफे मारुवस्तु पित्तं तु कुपितं द्वयम् ।
करोति यानि छिङ्गानि शृणु तानि समासतः ॥ ५७ ॥
भ्रमसुद्वेष्टनं तोरं दाहं स्फुटनवेपने ।
भ्रमसुद्वेष्टनं तोरं दाहं स्फुटनवेपने ।
भ्रमसुद्वेष्टनं त्यां भूपनं तथा ॥ ५८ ॥
वात-पित्त-क्षये श्रेष्टमा स्रोतांस्यि दघडुश्चम् ।
वेष्टा-प्रणाशं मृन्छां च वाक्सङ्गं च करोति हि ॥ ५८ ॥
श्रेष्टमवातक्षये पित्तं देहीजः संसयेष्टरत् ।
म्हानिमिन्द्रियदौर्वस्यं तृष्णां मृन्छां क्रियाक्षयम् ॥ ६० ॥
पित्त-श्रेष्टम-क्षये वायुर्ममाण्यभिनिपीडयन् ।
प्रणाशयति संज्ञां च वेपयत्यथवा नरम् ॥ ६१ ॥

जिस समय कि पित्त अपनी प्रकृति में होता है और कफ क्षीण होता है. उस समय वायु पित्त को उसके स्थान से लेकर शरीर में इधर-उधर दौड़ता है। जिससे कि फटने की सी दर्द, जलन, यकान और निर्बलता उत्पन्न होती है। शारीर में कफ के प्रकृत अवस्था में होने से, पिच के क्षीण होने पर कृपित बत्रवान वाय कफ के साथ मिलकर वेदना, जड़ता, ठण्डक और भारीपन शरीर में उत्पन्न करती है। शरीर में कफ श्रीण हो, पित्त कृपित हो, वायु प्रकृति रूप में हो. तो पित्त वायु की गति बन्द करके जलन और दर्द उत्पन्न करता है। कफ समानावस्था में हो, पित्त कृपित और बायु का क्षय हो तो, कफ को रोककर पित्त शरीर में तन्द्रा अर्थात् आलस्य, भारीपन और ज्वर उत्पन्न कर देता है। कफ बढ़ा हुआ हो, पित्ता श्वीण हो, और वायु समानावस्थ हो, तो कफ वायु की गति को बन्द करके ठण्डक, भारीपन और ज्वर उत्पन्न कर देता है। बाय का क्षय हो, पित्त समानावस्था में हो, कफ बढ़ा हुआ हो, तो कफ पित्त की गति को बन्द करके, मन्दाग्नि, शिर का जकदना, नींद का आना, आलस्य. प्रलाप, हृदय राग, शरीर का भारीपन, नख, ओष्ट, आंख आदि को पीळापन तथा थुक में कफ और पित्त आने लगता है। वायु श्रीण हो और कफ एवं पित्त दोनों बढे हए एक साथ मिलकर श्रारीर में अरुचि, अविपाक मोजन का अपचन, पीड़ा, भारीपन, वमन की रुचि, मुख से लार गिरना, पीड़ा, पीलापन, नशा सा, मल त्याग में विषमता, मल का कभी आना कभी नहीं आना, इसी प्रकार अग्नि की विषमता कभी भूख रूपना और कभी नहीं रूपना ये लक्षण उत्पन्न करते हैं। पित्त के खीण होने पर कफ बाय के साथ मिलकर खरीर में जहता. ठण्डक. कभी यहां और कभी वहां, अनिश्चित स्थान पर वेदना. भारीपन, अग्नि की निर्वेष्टता, भोजन में अनिच्छा, कृप्पन, नक्ष ( मरू, ओष्ट,

आंख ) में सफ़ेद रंग और शरीर में रुखता अर्थात् रूखापन आ जाता है। कफ के क्षीण होने पर, वायु और पित्त दोनों कुपित होकर जो उक्षण शरीर में उत्पन्न करते हैं, उनको संक्षेप से मुनो। शिर में चकर आना ऐंडन की पीड़ा, सुमने की सी दर्द, जलन, शरीर का अटना, कम्मन, अंगों का टूटना, शुक्कता, पीड़ा और धृप में वैटने से जेसे अंग गरम हो जाते हैं ऐसी जलन होती है। वात और पित्त दोनों क्षीण हों, केवल कफ बहा हो तो—सब होती को कफ रोक लेता है। इससे कियाथें नष्ट हो जाती हैं, मूच्छां, जीम-वाणी का बन्द हो जाना, होता है। कफ और वात के क्षीण होने पर पित्त गति करता हुआ शरीर के ओज (कान्ति) को चलायमान कर देता है। शरीर में म्लान, यकान, हिन्दयों की दुर्बलता, प्यास, मूच्छां और चेष्टाओं का नाध हो जाता है। पित्त और कफ के क्षीण होने पर वायु मर्म स्थानों को विशेष रूप में पीड़ित करती है। इससे मनुष्य की संज्ञा (चेजना) नष्ट हो जाती है, अथवा मनुष्य कांपता है। शर्थ-६श।

दोषाः प्रवृद्धाः स्वं लिङ्गं दर्शयन्ति यथायलम् । श्रीणा जद्दति लिङ्गं न्यं, समाः स्वं कर्म कुर्वते ॥ ६२ ॥

बढ़े हुए दोष अपनी शक्ति के अनुसार अपने (स्वाभाविक) लखणों को उन्नति की अवस्था में दिखाते हैं। यथा—पित्त का स्वाभाविक लक्षण उष्णत्व है। बढ़ने पर तीन्न उष्णिमा उत्पन्न करेगा। दोष श्वीण होने पर अपने स्वाभाविक लक्षणों को छोड़ देते हैं, जैसे पित्त के श्वीण होने से स्वाभाविक उष्णिमा नहीं रहती। समानावस्था में दोष अपना अपना काम करते हैं।।हर॥

वातादीनां रसादीनां मळानामोजसस्तथा । श्वयास्तत्रानिळादीनामुकं संझीणळक्षणम् ॥ ६३ ॥ घट्टते सहते शब्दं नोचेद्रैवति दूयते । हृदयं ताम्यति स्वल्पचेहस्यापि रसक्षये ॥ ६४ ॥ परुषा स्पृटिता मळाना त्वमृक्षा रक्तसंश्चये । मासक्षये विशेषेण स्फिग्मीबोदरशुष्कता ॥ ६४ ॥ सम्धीनां स्फुटनं ग्ळानिरस्णोरायास एव च । लक्षणं मेदांस क्षीणे तजुत्वं चोदरस्य च ॥ ६६ ॥ केश-ळोम-नक्ष-रमशु-द्विज-प्रपतनं श्रमः । क्षेत्रा-ळोम-नक्ष-रमशु-द्विज-प्रपतनं श्रमः । श्चेयमस्थिक्षये रूपं सन्धिशैथिल्यमेव च ॥ ६० ॥ शीयेन्त इव चास्थीनि दुवंळानि ळघ्नि च ॥ दौर्बल्यं मुखशोषश्च पाण्डुत्वं सदनं श्रमः।
कैन्यं मुखशोषश्च श्वीणशुक्तस्य छक्षणम्॥६६॥
श्वीणे शञ्चति चान्त्राणि पीडयनिव मारुतः।
हृद्धस्योन्नमयन् कुश्चि तियंगूष्वं च गच्छति॥ ७०॥
मूत्रक्षये मूत्रकृच्छ्ं मूत्रवेवण्यमेव च।
पिपासा बाधते चाम्य मुखं च परिशुष्यति॥ ८१॥
मह्ययनानि चान्यानि शून्यानि च छप्नि च।
विशुष्काणि च छक्ष्यन्ते यथास्वं मह्यस्वये॥ ७२॥
दिस्रोति दुवंहोऽभीक्षणं ध्यायति न्यथितेन्द्रियः।
दुश्छायो दुर्मना हृक्षः स्नामश्चेवोजसः स्रये॥ ७३॥

अद्वारह प्रकार के क्षय-वात, पित्त, कफ ये तीन दोष: रस-रक्त आदि धात. मल, मूत्र, कान का मल, इत्यादि सात मल और ओज इन ( अहारह ) के श्लीण होने के लक्षण कहते हैं। इनमें वात, पित्त, कफ के श्लीण अवस्था के लक्षण कह दिये हैं। रस के श्रीण होने पर हृदय मथा-बिलोया हुआ प्रतीत होता है. ऊँची आवाज को सहन नहीं कर सकता. हृदय जल्दी-जल्दी चलता है। पीड़ा होती है, ग्लानि होती है और थोड़ी किया होती है, अथवा थोड़ी चेष्टा से भी हृदय में उद्विग्नता आ जाती है। रक्त का क्षय होने पर त्वचा कठोर हो जाती है. फट जाती है. झर्रियां पड़ जाती हैं और रूखो बन जाती है। मांस के क्षय होने पर-सारा शरीर क्षीण हो जाता है, परन्तु नितम्ब, मीबा और पेट विशेष रूप से पतले हो जाते हैं। अर्थात् मेद-चर्बी के श्राण होने पर सन्धियां टटने-फटने लगती हैं, अंगों मं ग्लानि, आलस्य, आंखों पर यकान और पेट पतला हो जाता है। अस्थियों कं क्षय होने पर-शिर के बाल, शरीर के रोम, दाडी-मंछ के बाल, दांत, नख गिरने लगते हैं। शरीर थका प्रतीत होता है, और सब सन्वियां शिथिल पड़ जाती हैं। मजा के क्षीण होने पर-अस्थियां मुरक्षाती गिरती हुई प्रतीत होती हैं, अस्थियां निर्वल और छोटी ( इलकी ) हो जाती हैं और वातरोग जोर कर जाते हैं. निरन्तर वात रोग रहने लगता है। शक के श्रीण होने पर-शरीर में निर्वलता, मुख में सूखापन, चेहरे पर पीलास, पीड़ा, थकान, पुरुषत्व की न्यूनता, सम्भोग समय में शुक्र का अभाव रहता है। मल के खीण होने पर-वायु आंतों ( अन्तड़ियों ) को दवाती दुःखी करती प्रतीत होती है। शरीर अन्दर और बाहर से रूख हो जाता है। बाय पेट को अपर उठाती हुई तिरछी या अपर को जाती है ( नीचे नहीं जाती )। मूत्र के

क्षय होने पर— मूत्र कठिनाई ते थोड़ा-थोड़ा आता है, मूत्र का रंग बदल जाता है। प्यास बहुत लगती है, गला और मुख स्खता है। कान, नाक, आंख मुख और खचा (रोम क्ष्प) इन इन्द्रियों के मलों का क्षय होने से श्रून्यता, (श्रान की कमी), तथा रूखता और हलकापन इन इन्द्रियों में अपने-अपने मल के क्षय होने से उत्तरन हो जाता है। ओज (कान्ति) के क्षीण होने पर— मनुष्य डरने लगता है, निर्मल हो जाता है, बार-बार सोचने लगता है, विन्ता करने लगता है, इन्द्रियों का ज्ञान टीक नहीं रहता, पीड़ित हो जाता है। शरीर रूखा और दुर्बल हो जाता है। ६२-७३॥

हृदि तिष्ठति यच्छुद्धं रक्तमीयत्सपीतकम् । ओजः शरीरे संख्यातं तन्नाशान्ना विनश्यति ॥ ७४ ॥ ( प्रथमं जायते होजः शरीरेऽस्मिन् शरीरिणाम् । सर्पिर्वणं मधुरसं लाजगन्धि प्रजायते ॥ १ ॥ भ्रमरेः फळपुष्पेभ्यो यथा संह्वियते मधु । एवमोजः स्वक्रमभयो गुणैः संह्वियते नृणाम् ॥ २ ॥ )

ओज का स्वरूप — हृदय के अन्दर जो शुद्ध (निर्मेल) और लाल तथा थोड़ा सा पीला रस आदि धातुओं का सार रस रहता है, उसे 'ओज' कहते हैं। इसके नष्ट होने से मनुष्य भी नष्ट हो जाता है। जिस प्रकार कि भौरे फल और पुष्पों से मधु का संवय करते हैं, उसी प्रकार मनुष्यों के शारीरिक गुणों से ओज का संग्रह किया जाता है। शारीरघारियों के शारीर में सबसे प्रथम ओज उराज होता है। यह ओज घी के समान रंग में, मधुर-रस, और इसमें लाजा के समान (लाजा धान की खील के समान ) गन्य होती है।। ७४।।

व्यायामोऽनशनं चिन्ता रूझाल्पप्रमिताशनम् । वातातपौ भयं शोको रूझपानं प्रजागरः ॥ ७५ ॥ कफ्-शोणित-शकाणां मळानां चातिवर्तनम् । काळो भूतोपघातश्च ज्ञातव्याः स्रयहेतवः ॥ ७६ ॥

खय के कारण—व्यायाम का अधिक करना, उपवास करना, चिन्ता करना, रुख, योड़ा और एक ही रस का खाना, वायु का या धूप का सेवन, भय, शोक, रुख गुणवाले पदायों का पीना, रात में जायना, कफ, रक्त, शुक्र, मल इनका अधिक स्थाग करना, खुदावस्था, भूत अर्थात् स्क्रम किमि आदि का आक्रमण, इन कारणों से अद्वारह प्रकार का खय होता है।। ७५-७६॥ गुरु-स्निग्धाम्छ-छवणं भजतामतिमात्रशः ।
नवमन्नं च पानं च निद्रामास्यासुखानि च ॥ ७० ॥
स्यक्त-व्यायाम-चिन्तानां संशोधनमकुर्वताम् ।
इक्टेष्मा पित्तं च मेदश्च मांसं चातिप्रवर्धते ॥ ७० ॥
तैराष्ट्रतगतिर्वायुरोज आदाय गच्छति ।
यदा बस्ति तदा कृच्छो मधुमंद्दः प्रवर्तते ॥ ७० ॥
समारुतस्य पित्तस्य कफस्य च मुहुमुंहुः ।
दर्शयत्याकृतिं गत्वा क्षयमाप्याप्यते पुनः ॥ ०० ॥
षपेक्षयाऽस्य जायन्ते पिडकाः सप्त दारुणाः ।
मास्रुष्टेष्ववकाशेषु मर्मस्विप च सन्धिषु ॥ ०१ ॥

मधुमेह का कारण—अति मात्रा में गुरु, हिनम्ब, खट्टे या नमकीन पदायों के लाने से, नवीन (नवीन श्रद्ध के चावल-गेहूँ आदि ) अन्न या नया पानी (वरसात का पानी, कूओं या नदी से पीने पर ) अधिक सोने से, ऐश आरामतल्यी का जीवन विताने से, व्यायाम और चिन्ता न करने से, वमन विरेचन कर्मों के न करने से, कफ, पिच, मेद और मांत बहुत बढ़ जाते हैं। इनके बढ़ने से मार्गों के कि जाने से वायु आंज बाद्ध को लेकर मृत्राध्य (मृत्रसंस्थान) में चली जाती है। तब कष्ट साध्य 'मधुमेह' रोग उत्पन्न होता है। बढ़े हुए बात, पिच, कफ के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्रीणता (श्रय) के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्रीणता (श्रय) के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्रीणता (श्रय) के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्रीणता (श्रय) के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्रीणता (श्रय) के लक्षण प्रथम करने से सात भवानक पिक्कार्ये अधिक मांस से युक्त स्थानों में, मर्मस्थानों में और सन्धियों में उत्पक्क हो जाती हैं।। ७५,—८१।।

शराविका कच्छिपका जालिनी सर्वेपी तथा।
अलजी विनताल्या च विद्रधी चेति सप्तमी।। ८२।।
अन्तोक्रता मध्यनिम्ना श्याचा क्लेद्रजान्विता।
शराविका स्यारियङका शरावाक्रतिसंस्थिता।। ८३।।
अवगाडाति-निस्तोदा महावास्तु-परिमहा।
ऋस्णा कच्छपपृष्ठाभा पिडका कच्छपी मता।। ८४।।
स्तन्वा शिराजालवती स्निम्धस्नावा महाशया।
कजा-निस्तोद-बहुला सुस्मच्छिद्रा च जालिनी।। ८४॥
पिडका नातिमहती क्षिप्रपाका महारुजा।

सर्षपी सर्षपामाभिः पिडकाभिश्चिता भवेत् ॥ =६ ॥ दहति त्वचमुत्थाने तृष्णा-मोह-ज्वर-प्रदा । विसर्पत्यितशं दुःखादहत्यग्तिरिवालजी ॥ =० ॥ अवगाट-रुजा-क्लेदा पृष्ठे वाऽप्युद्ररेऽपि वा । महती विनता नीला पिडका विनता मता ॥ == ॥

सात पिड़कार्ये—शराविका, कच्छपिका, जालिनी, सर्पपी, अजजी, विनता और विद्विध ये सात प्रकार की विद्वकार्ये उत्पन्न होती हैं। किनारों से ऊँची और बीच से दबी, स्थाव अर्थात कदे रंग की. स्नावयक और पीडायक, यह पिड़का शराव ( परई, सकोरा के ) के आकार की होती है, इसे शराविका कहते हैं। जो गम्भीर वेदना वाली दर्दयुक्त, महावस्तु का आश्रय करके रहती है बहुत अधिक स्थान घेरा हो ] जपर से चिकनी और कछुवे की पीठ के समान जपर से उठी पिड़ का 'कच्छपी' होती है। जड़ (न हिलने वाली), शिराओं के जालयुक्त, चिकने सावयुक्त, बड़े आशय में आश्रित, दर्द और चुमने की सी वेदनायुक्त तथा छोटे-छाटे छेदों से घिरी पिइका 'जालिनी' होती है। बहुत बड़ी नहीं जल्दी पकने वाली, बहुत वेदना युक्त, सरसों के आकार की छोटी-छोटी पिइकाओं से विरो पिइका 'सर्पपी' है। अलजी पिइका के उत्पन्न होने पर त्वचा जलने लगती है, तृष्णा, मुर्च्छा, ज्वर होता है। रात दिन दुःखी करती है, अग्नि के समान दुःख से रोगी जलता है, इसका नाम 'अडजी' है। जिस में साब बहुत गाढ़ा हो, बहुत सख़त वेदना हो, साव हो, पिइका पीठ या उदर में हो, बहुत बड़ी, दबी हुई सी, नीले रंग की पिडका को 'विनता' बहते हैं ॥ दर-दद ॥

विद्विषे द्विविषामाहुर्बाह्यामाध्यन्तरी तथा ।
बाह्या त्वक्स्तायु-मासीत्था कण्डराभा महाठजा ॥ =६ ॥
शीतकान्नविदाह्युष्ण-रूक्ष-गुष्कातिभोजनात् ।
विरुद्धाजीर्ण-संक्ष्ण्य-रूक्ष-गुष्कातिभोजनात् ॥ ६० ॥
व्यापन्न-बहु-मदात्वाद्वेगसंघारणाच्छ्मात् । ६९ ॥
व्यापन्न-बहु-मदात्वादेगसंघारणाच्छ्मात् ॥ ६९ ॥
अन्तःशरीरे मांसास् गाविशन्ति यदा मछाः ।
तदा संजायते प्रन्थिगम्भीरस्थः सुदारुणः ॥ ६२ ॥
इत्ये क्छोस्नि यकृति सीहि कुश्चो च कुक्स्योः ।
नाध्यां वक्क्षणयोकीपि वस्तौ वा तीत्रवेदनः ॥ ६३ ॥

दुष्टरक्तातिमात्रत्वात्स वै शीघं विद्दह्यते ।
ततः श्रीघ्रविदाहित्वाद्विद्रधीत्यभिधीयते ॥ ९४ ॥
व्यथच्छेद-भ्रमानाह्-शब्द-स्फुरण-संपणः ।
वातिकीं, पैत्तिकीं तृष्णा-दाइ-मोह-मद-व्यरेः ॥ ९४ ॥
जम्मोत्क्छेशारुचि-स्तम्म-शीतकैः श्लैप्मिकीं विद्धः ।
सर्वासु च महच्छूलं विद्रधीपूपजायते ॥ ६६ ॥
तप्तेः शक्षेर्यथा मध्येतोल्मुकैरिव दृष्टते ।
विद्रधी व्यम्छतां याता वृश्चिकैरिव दृश्यते ॥ ६७ ॥
नजुरूक्षारुणं स्नावं फेनिलं वातविद्रधी ॥ ६८ ॥
तर्लेष्मको स्रवति श्वेतं बहलं पिच्छलं बहु ।
लक्षणं सर्वमेवैतद्भजते साम्निपातिकी ॥ ९८ ॥

विद्धि पिडका दो प्रकार की होती है यथा-बाह्या और आभ्यन्तरी। इनमें बाह्या विद्रिध त्वचा, स्नायु और मांस में उत्पन्न होती है, इसका आकार कण्डरा के समान होता है, इसमें यहत वेदना होती है। अन्तः बिद्धिष का निदान कहते हैं-उण्डा भोजन, दाह करने वाला भोजन, उष्ण, रूझ, शुष्क भोजन के खाने से, बहुत खाने मे, विरुद्ध भोजन से अजीर्णावस्था में भोजन करने से, संकीर्ण ( अर्थात् मिश्रण किये खाने से ) विषम भोजन से, प्रकृति के प्रतिकृत भोजन से, व्यापन अर्थात् दृषित भोजन से, बहुत मद्यपान से. उपस्थित वेगों को रोकने से. परिश्रम से. कुटिल व्यायाम (अंगों को अनुचित रूप से मोड़ने तोड़ने ) से, कुटिल शयन (टेढा मेढा होकर सोने ) से. बहत बोझ उठाने से. बहत मार्ग चलने से. बहत मैथन के कारण जब मल (बात, पित्त, कफ ) श्रारीर के अन्दर मांस और रक्त में घुस जाते हैं. तब गहरी और कठोर गांठ उत्पन्न हो जाते हैं। गांठ उत्पन्न होने के स्थान-हृदय, क्लोम ( पित्ताश्य या आमाश्य ), यकृत, प्लीहा, कुक्षि (पाश्वा) में, कुकों ( गुदों ) में, नामि में, यंक्षण ( जांघ की सन्धियों ) में और बस्ति ( मुत्राद्य ) में उत्पन्न होती है और यहां तीव्र बेदना होती है । रक्त के बहत अधिक वृष्ट होने से बिद्रधि शीम विदग्ध होने खगती है. बिदग्ध होने से ही इसको 'विद्धिः' कहते हैं ।

वातजन्य विद्वधि में बीधने के समान, काटने के समान छेदने के समान पीड़ा होती है, चक्कर आता है, अफरा, शब्द सुनाई देता है, स्फुरण, धड़कनः और वर्षण होता है। पित्तजन्य विद्विध में—प्यास, जलन, मूर्च्छां, मद और जबर होता है। कफजन्य विद्विध में—जग्माई, वमन, भोजन में अविच, हारीर की जबता और ठण्डक होती है। सब विद्विधियों में बहुत अधिक शुरू उत्पन्न हो जाता है। गरम शम्त्रों से जिस प्रकार कोई मसल रहा हो, या गरम बस्तुओं में कोई जला रहा हो, ऐसा प्रतीत होता है। अ विद्विध के पकने पर विच्छुओं के काटने के समान दर्ष होता है।

अब साय के लक्षण कहते हैं—साव के लक्षण—जो साय पतला, रूख, हाल और झागदार हो तो उसे वातज विद्रिक्ष का खाब, जो साव तिल, उड़द, कुलयी के पानी के समान हो तो पित्तज विद्रिक्ष का और जो लाव करेत, घना, चिकना और मात्रा में बहुत हो तो कफल विद्रिक्ष का होता है। संनिपातजन्य विद्रिक्ष में सब दोषों के लक्षण होते हैं॥ ⊏६-६६ ।

अथासां विद्रधीनां साध्यासाध्यत्व-विशेष-ज्ञानार्थं स्थानकृतं लिङ्ग-विशेषगुपदेश्यामः—तत्र प्रधानमर्भजायां विद्रध्यां हृद्धहुन-तमक-प्रमोह-कासाः, क्रोमजायां पिपासा-गुल्ल-शोप-गल-त्रहाः, यकृज्ञायां श्वासः, प्लीहजायामुच्छ्वासोपरोधः, कुल्लिजायां कुक्षिपाश्चीन्तरांसश्लं, वृक्ष-जायांपाश्च-गृष्ट-कटि-प्रहः, नाभिजायां हिक्का, वङ्श्लणजायां सिक्थसादः, बस्तिजायां कुच्छ-पृति-मृत्र-वर्षस्त्वं चेति ॥ १००॥

पकप्रभिन्नासूर्व्वजासुं मुखात्स्नायः स्नवति, अधोजासु गुदान् , इभयतस्तु नाभिजासु ॥ १०१ ॥

तासां हृन्नाभिवस्तिजाः परिपकाः सान्निपातिकी च मरणाय, अवशिष्टाः पुनः कुरालमाशुप्रतिकारिणं चिकित्सकमासाद्योपशाम्यन्तिः, तस्माद्चिरोत्थितां विद्वधि शस्त्र-सर्थ-विद्युद्गिन-तुल्यां स्नेह-स्वेद-विरेच-नेराह्वेवोपकामेत् सर्वशो गुल्मवचेति ॥ १०२ ॥

अब इन बिद्रिधियों के साध्य-असाध्य जानने के लिये स्थानजन्य विशेष लक्षण बतलाते हैं। यथा—प्रधान मर्मस्यान (हृदय) में उत्तरज विद्रिध में हृदय का संघटन, तमक (आंखों के आगे अन्धेरा) सांस, मून्ड्र्ण, कास शंता है। क्छोमजन्य विद्रिध में प्यास, मुख्ज, जास शंता की राज्या करना, यकुत्-जन्य विद्रिध में स्वास की रकावट और मूर्च्या, कुखि में विद्रिध होने पर कुखि और पार्श्व के बीच में शुल और उसी पार्श्व के कीच में शुल और उसी पार्श्व के

कई स्थानों पर किकाता की छपी पुस्तकों में निम्न पाठ है—
 "शकास्त्रीभिष्यत इव चोल्मुकैरिव दहाते ॥"

के कन्धे में दर्द हांता है। वृक्कजन्य विद्रिधि में पीठ का अककना, कमर का जकड जाना, नामिजन्य विद्रिधि में हिचकी, वंद्यणजन्य विद्रिधि में जांचों में दर्द, बस्तिजन्य विद्रिधि में मूत्र में इन्च्यूता, दुर्गन्धयुक्त मूत्र, और बदबूदार मळ आता है। हृदय, कलोम, यक्कत्, प्लीहा, और कुश्चे की विद्रिधियों के पककर फूटने से साव मुख से, और नामि के नीचे वंद्यण एवं वस्ति की विद्रिधियों के फटने से गुदा के मार्ग सं तथा नामि की विद्रिधि के फटने से मुख और बस्ति में उत्पन्न विद्रिधि के फटने से मुख और बस्ति में उत्पन्न विद्रिधि के फटने पर और सिल्पातजन्य विद्रिधि मृत्युकारक हांती हैं और श्रेष विद्रिधियों कुशल चिक्तिसक से श्रीध्र प्रतिकार करने पर शान्त हो जाती हैं। इसिंग्ये जल्दी ही नवीन विद्रिधि को जो कि श्रम्भ, पिफलं और अगि के समान पीड़ादायक है, उसकी स्नेहन, विरेचन द्वारा शीध्र विकित्सा करे। उनकी गुल्मों की भांति सम्पूर्ण विकित्सा करनी चाहिये॥ भवन्ति चात्र— विना प्रमेहमप्येता जायन्ते दृष्टमेदसः।

तावचैता न लक्ष्यन्ते यावद्वास्तुपरिग्रहः ॥ १०३॥
शराविका कच्छपिका जालिनी चेति दुःसहाः।
जायन्ते ता झतिबलाः प्रभूत-श्रेष्म-मेदसाम् ॥ १०४॥
सर्षपी चालजी चेव विनता विद्वधी च याः।
साम्याःपित्तोल्वणास्ता हि संभवन्त्यल्पमेदसाम् ॥ १०४॥
मर्मस्वंसे गुदे पाण्योः स्तने सन्धिषु पादयोः।
जायन्ते यस्य पिडकाः स प्रमेही न जीवति ॥ १०६॥
तयाऽन्याः पिडकाः सन्ति रक्तपीतासिताष्ठणाः।
पाण्डुराः पाण्डुवर्णाश्च मस्मामा मेचकप्रमाः॥ १००॥
मृद्धभक्ष कठिनाश्चान्याः स्यूलाः सूक्ष्मास्तथाऽपराः।
मन्दवेगा महावेगाः स्वल्पश्च महाकजाः॥ १००॥
ता बुद्धवा माठतादीनां यथास्वेहेतुलक्षणैः।
कृयादुपाचरेषासु प्रागुपद्रवदर्शनात्॥ १०६॥।

ये पिड़कार्ये मेद के तुष्ट होने पर बिना प्रमेह के भी उत्पन्न हो जाती हैं, श्रीर जब तक कि 'वास्तुपरिम्रह' अर्थात् स्थान को चारों झोर से पकड़ नहीं छेतीं, तब तक इनका पता नहीं चलता । शराबिका, कच्छिपका और जालिनी ये किटनाई से सहन की जा तकती हैं। जिन में कफ और मेद अविक होते हैं, उन में ये उत्पन्न होती हैं और बहुत बख्डान् होती हैं। स्कंपी, अक्बी, विनता

और बिद्रिष ये पित्त की अधिकता सेहोती हैं और ये साध्य हैं, ये योड़ी चर्बावाओं में होती हैं। जिस प्रमेह रोगी के मर्म (हृदय, बस्ति, और नामि) में, कन्चे, गुदा, हाय, स्तन, सन्धियों और पांच में पिड़कार्ये उत्पन्न होती हैं, वह प्रमेह का रोगी नहीं बचता। इसी प्रकार अन्य दूसरी और मी पिड़कार्ये हैं जो लाल, पीली, काली, पाण्डुर (धूसर) पीले रंग की, राग्व अर्थात् भस्म के समान; काले बालों की छाया जैसी, कुछ मृदु, कुछ कठिन, कुछ बही, कुछ छोटी, कुछ मन्द वेग, कुछ तिह्न हैं वहुत दर्दशाली होती हैं। इन बात, पित्त, कफ की विद्रिषयों को इनके अपने अपने असने स्वार्थ में पिड़चान कर उपद्रवों के उत्पन्न होने से पूर्व ही चिक्तिसा करनी चाहिय।। १०२-१०९॥

रृट्-धास-मास-संकोथ-मोह-हिका-मद-ज्वराः । वीसर्प-मर्म-संरोधाः पिडकानामुपद्रवाः ॥ ११० ॥

उपद्रव-प्यास, श्वास, मांस का संकोच, मुच्छां, हिचकी, मद और ज्बर, बीसर्प, और हृदय आदि मर्म का अवरोध, ये पिडकाओं के उपद्रव हैं ॥११०॥

क्षयः स्थानं च वृद्धिश्च दोषाणां त्रिविधा गतिः। ऊर्ध्व चाधश्च तिर्यक् च विज्ञेया त्रिविधाऽपरा ॥ १११ ॥ इत्युक्ता विधिभेदेन दोषाणां त्रिविधा गतिः। त्रिविधा चापरा कोष्ठ-शाखा-मर्मास्थि-सन्धिषु ॥ ११२ ॥ चय-प्रकोप-प्रशमाः पित्तादीनां यथाक्रमम्। भवन्त्येकैकशः षट्सु कालेष्वश्रागमादिषु ॥ ११३ ॥ गतिः कालकृता चैंषा चयाद्या पुनरुच्यते। गतिश्च द्विविधा दृष्टा प्राकृती वैकृती च या॥ ११॥ पित्तादेवोध्मणः पक्तिर्नराणामुपजायते। तच पिशं प्रकुपितं विकारान् कुरुते बहुन् ॥ ११४ ॥ प्राकृतस्त बलं इलेप्पा विकृतो मल उच्यते । स चैवौजः स्मृतः काये स च पाप्मोपदिश्यते ॥ ११६ ॥ सर्वा हि चेष्टा बातेन स प्राणः प्राणिनां स्मृतः । तेनैव रोगा जायन्ते तेन चेवोपरुष्यते ॥ ११७ ॥ नित्यसंनिहितामित्रं समीक्ष्याऽऽत्मानमात्मवान् । नित्यं युक्तः परिचरेदिच्छन्नायुरनित्त्ररम् ॥ ११८ ॥

दोषों की गति तीन प्रकार की होती हैं—खय (घटना), स्थान (खम रहवा), और हृद्धि (बहुना), अथवा (ऊर्ष्व) ऊपर जानः, (अधः) नीचे जाना और (तिर्यक्), तिरक्षा जाना वे दूसरी प्रकार की दोषों की गति हैं। विधि

मेद से दोषों को तीन प्रकार की गति कह दी, एक और प्रकार से भी तीन प्रकार की गति होती है यथा-कोछ, शाखा, एवं मर्मारिथ और सन्धि इतम दोषों का संचय, प्रकोप और शमन यह तीन प्रकार की गति हैं। यथा---छः अपूतुओं में एक एक दोष की तीनों जातियां होती हैं। यथा-वर्षा अपूत् म पित्त का संचय, शरद ऋतु में प्रकोप और हेमन्त में शान्ति । ग्रीष्म में वायु का संचय, वर्षा में प्रकीप तथा शरद् में शान्ति। हेमन्त में कफ का संचय वसन्त में प्रकोप और ग्रीष्म में कफ की शान्ति होती है। दोषों के संचय आहि की गति दो प्रकार की है। यथा-प्राकृत और वैकृत। पित्त का वर्षा ऋत में संचय होना प्राकृत गति है और वसन्त में संचय होना वैकृत गति हैं। इसी प्रकार कफ का हैमन्त में संचय होना प्राकृत और वर्षा में संचय होना वैकृत है, वायु का शीष्म ऋतु में संचय होना प्राकृत और शरद् में संचय होना वैकृत है। प्राकृत-स्वास्थ्यावस्था, वैकृत रुग्णावस्था है, इस प्रकार से पित्त आदि दोषों की भी दो प्रकार की गति है। मनुष्यों का पाचन पित्त की ही गरमी से होता है और वह पिरा विकृत होकर बहुत से रोगों को उत्पन्न करता है। प्राकृत स्वास्थ्यावस्था में स्थित कफ शरीर का बल, और आजरूप होता है, परन्तु यही विकृत, रुग्णावस्था में मल और पाप्मा अर्थात् पापरांग उत्पन्न करता है । वायु के कारण ही शरीर की सब चेष्टाएं, कियायें होती हैं। यही वाय प्राणियों का प्राण है। इस के विकृत होने पर रोग उत्पन्न होते हैं. और इन्हीं रोगों से इसी विकृत वायु से मनुष्य मर जाता है। मनुष्य को चाहिये कि वह समझ ले कि शत्र ( वैकत, पित्त, वायु, कफ ये क्षेष ) सदा समीप में खड़े हैं, इसलिये अपने कल्याण में मन को लगाकर प्रशस्त मन से परीक्षा करके नित्य ही न जानेवाली दीर्घ आयु की सदा इच्छा करता हुआ दीर्घायु होने का प्रयत्न करे ।१११-११८। तत्र इलोकौ । शिरोरोगाः सहदोगा रोगा मानविकल्पजाः ।

क्षयाः सपिडकाश्चोक्ता दोषाणां गतिरेव च ॥ ११६ ॥ कियन्तःशिरसीयेऽस्मिन्नध्याये तत्त्वदर्शिना । ज्ञानार्थे भिषजां चैव प्रजानां च हित्तैषिणा॥ १२० ॥

धिरोरोग, हृदय के रोग, दोषों के परिमाण मेद से होनेवाले रोग, दोषों के खय से, पिक्कार्ये, दोषों की गति, इन सव बातों का तत्त्वदर्शी महर्षि ने 'कियन्तःशिरसीय' अध्याय में, वैद्यों के ज्ञान और प्रजाओं की मंगलकामना से उपदेश किया है ॥ ११६-१२०॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुःके कियन्तःशिरसीयो नाम सप्तदशोऽध्यायः ॥ १७ ॥

#### अष्टादशोऽध्यायः ।

## अथातिक्षशोधीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'त्रिशोषीय अध्याय' का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

त्रयः शोथा भवन्ति वात-पित्त-रुळेष्म-निमित्ताः। ते पुनर्ह्विषधः निजागन्तुभेदेन। तत्राऽऽगन्तवरुळेदन-भेदन-क्षणत-भञ्जन-पिच्छनोत्पे- वण-प्रहाग-वध-बन्धन-वेष्टन-व्यधन-पीडनादिभिर्वा भञ्जातक-पुष्प-फळ-रसात्मगुप्ता-शृक-क्रिमिश्काहितपत्र-छता-गुल्म-संस्पर्शनैर्वा स्वेदन-परि-सर्पणावमूत्रणैर्वा विषिणां, सविषाविष-प्राणि-दंष्ट्रा-दन्त-विषाण-नख-निपातिर्वा सागर-विष-वात-हिम-दहन-संस्पर्शनेर्वा शोथाः समुपजायन्ते। ते पुनर्वथास्यं हेतुजैर्व्यक्षनैरादायुष्ठभ्यन्ते निजन्यक्षनैकदेशविपरीतैः, बन्ध-सन्त्रागद-प्रवेप-प्रताप-निर्वापणादिभिक्षोपक्रमेष्ठपक्रम्यमाणाः प्रशान्तिमापद्यन्ते।। ३।।

शोथ (सूजन) तीन प्रकार का है। १. वात सं, २. पित्त से और ३. कफ से। यह तीन प्रकार का शोथ फिर दो प्रकार का है। (१) शरीर में उत्पन्न होने वाला निज और (२) बाहर कारण से उत्पन्न होने वाला आगन्तु। इन में आगन्तु शोथ छेदन (दो खण्ड करना), भेदन (फाइना), खणन ( चूर्ण करना ), भक्षन ( तोइना, सर्जरी करना ), पिच्छन ( बहुत दबाना ), टत्पेयण (शिला पर पीसने की भांति पीसने ) से, वेष्टन (रज्जु आदि स लपेटना ), प्रहार (चोट ), वध (मारने ) से, बन्धन (बांधना ), व्यथन (बीचना ), पीइन और (दवाने ) आदि से उत्पन्न होता है अथवा भिछावे के पुष्प या फल अथवा रसके लाने से, आत्मगुप्ता (कौंच की फली), शुक, कृष्मिश्क ( रोवें वाला कीड़ा ), अहितपत्र ( विच्छू बूटी के पत्र ), लता (बेल) गुल्म ( झंकार झाड़ों ) के स्पर्ध से आगन्तु शोथ उत्पन्न होता है अथवा विषयक्त प्राणियों के पसीने से. शरीर पर चलने फिरने से, इन के मूत्रों से. विषेत्र प्राणियों के जाद, दांत, सींग, नख आदि के प्रहार से, कृत्रिम विषयुक्त वाय. बरफ या अग्नि के स्पर्श से आगन्त शोथ उत्पन्न होता है। ये आगन्त शोय प्रथम कारणों से उत्पन्न लक्षणों से प्रकट होते हैं। आगन्त शोथ या रोग में व्यथा प्रथम उत्पन्न होती है. और पीछे शरीर के दोषों से सम्बन्धित होते हैं।

ये शोध बन्धन ( सुलप्रद लेप आदि की पट्टी बांघने से ), मन्त्र से, औषध, प्रलेप, प्रताप, निर्वापण ( सेक आदि द्वारा वायु को निकालने से ) एवं शोधन रोपणादि से चिकिस्सा करने पर शान्त हो जाते हैं ॥ ३॥

निजाः पुनः स्नेह-स्वेदन-वमन-विरेचनास्यापनानुवासन-विरोविर-चनानामधावत्प्रयोगात् मिध्यासंसर्जनाद्वा छर्चछसक विसूचिका-धा-स-कासातीसार-शोष-पाण्डुरोग-ज्वरोदर-प्रदर-भगन्दराशौं-विकारातिक-घणैवो कुष्ठ-कण्डू-पिडकादिभिवो छर्दि-श्रवथ्दुगार-श्रुक-वात-मूत्र-पुर्रा-प-वेग-विधारणैर्वा कर्म-रोगोपवासातिकर्षितस्य वा सहसाऽविगुर्वम्छ-छवण-पिष्टान-फल्ट-शाक-राग-दिध-हरीतक-मद्य-मन्दक-विरुड-ब्य-श्र्क-शमी-धान्यान्पौदकपिशितोपयोगात् मृत्यङ्क-छोष्ट-भक्षणाञ्चवणातिमञ्च-णाद्वा गर्भ-संपौडनादाम-गर्भ-प्रपतनात् प्रजातानां च मिथ्योपचारादु-दीणदोषत्वाच शोथाः प्रादुर्भवन्तीत्युक्तः सामान्यो हेतुः॥ ४॥

'निजा अर्थात् शरीर के अन्दर स्वतः उत्पन्न होनेवाले शोध—स्नेह, स्वेद, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन और शिरोविरेचन के अति या हीन अथवा मिथ्या योग से, इन कर्मों के पीछे अपथ्य से, बमन, अल्डसक, विष्-िचका, स्वास, कास, अतिसार, शोब, पाण्डु रांग, ज्वर, उदर रोग, प्रदर, भगन्दर, अर्श रोग से, संशोधन कर्म से, कुछ, खाज, पिइका आदि से, छींक, वमन, डकार, खुक, बायु और मल के उपस्थित वेगों को राक्ष्में से और संशोधन कर्मों से उत्पन्न रोगों से, उपवास से, शरीर के बहुत कर्षण से, एक-दम से बहुत भारी. खहे, नमकीन पदायों के खाने से, पीठी से बने मोजनों से, फल, शाक, रांग (रायता) पाइन, (खीर आदि), दही, हरी भाजी, मद्य, मन्दक-धींसे पड़े उतरे मद्य को पीने से, अंकुरित अन्न, नवीन अन्न से, शूक शान्य-चावल गेहूँ आदि, श्रमीधान्य उदद मूँग आदि, जळचर प्राणियों के मांस के सेवन से, मिटी, कीचड़, मिटी का देला इनके खाने से नमक के अधिक खाने से, गर्भ पर दवाव पड़ने से, गर्भपत से, प्रसव के पक्षात् उचित परिचय्यों न होने से, दोषों के बढ़ने से शोध उत्पन्न होता है। ये श्ररीर कन्य शोधों के सामान्य कक्षण हैं ॥ ४॥

अयं त्वत्र विशेषः—शीत-रूक्ष-छत्तु-विशत्-श्रमोपवासातिकर्षण-क्ष-पणादिभिवीयुः प्रकुपितस्त्वरू-मास-शोणितादीन्यभिभूव शोधं जनयति । स्र क्षिप्रोत्थापनप्रशमो भवति तथा श्यावारुणवर्णः प्रकृतिवर्णो वा, चळः स्पन्दनः सर-परुष-भिन्न-त्वग्लोमा छिष्यत इव मिष्यत इव पीट्यत इ**ब स्**चीभिरिव तुद्यते पिपीछिकाभिरिव संसूप्यते सर्वप-कल्काबछिप्त इब चिमिचिमायते संकुच्यते आयम्यत इति वातशोधः ॥ ५॥

खण्ण - तीक्ष्ण - कटुक-क्षाग-छवणाम्छाजीर्ण - भोजनैरग्न्यातप-अतापेश्च पित्तं प्रकृपितं त्वङ्मांसशोणितान्यभिभूय शोधं जनयति । स क्षिप्रोत्यानप्रश्नमो भवति कृष्ण-पीत-तील-ताम्रावभास चष्णो मृदुः कपिल-ताम्र-लोमा चष्यते दूयते दहाते घूप्यते ऊष्मायते स्विद्यति क्लिद्यते न च स्पश्मुष्णं वा सुपूयत इति पित्तशांथः ॥ ६ ॥

गुरु-मधुर-शीत-स्तिग्धैरतिस्वप्त-ज्यायामादिभिश्च रुढेष्मा प्रक्कपितः त्वड्-मांस-शोणितादीन्यभिभूय शोधं जनयति । स कृच्छ्रोत्थानप्रशमो भवति, पाण्डुः रवेतावभासः स्तिग्धः रुढक्ष्णो गुरुः स्थिरः स्त्यानः शुक्छाप्ररोमा स्थर्शोष्णसहरुचेति रुढेष्मशोथः॥ ।। ।।।

यथास्वकारणाकृतिसंसर्गाद् द्विदोषजास्त्रयः शोथा भवन्ति ॥=॥ यथास्वकारणाकृतिसन्निपातात्सान्तिपातिक एकः ॥ ६ ॥ एवं भेदप्रकृतिभिन्ताभिभिद्यमानो द्विविधस्त्रिविधस्त्रवृतिंधः सप्त-विधक्ष शोथ उपलक्ष्यते, पुनश्चैक एव, उत्सेषसामान्यादिति ॥ १० ॥

इनमें इतना विशेष है कि — शीत, रुख, लघु, विशद अन्न, खानपान, परिश्रम, उपवास, व्यस्त विरेचनादि कमों के बहुत करने और उपवास आदि से बायु कुषित होकर त्वचा, मांस, रक्त और मेर आदि, धातुओं पर अधिकार कर शोध को उत्पन्न करता है। यह बातजन्य शोध जल्दी ही उत्पन्न होता और जल्दी ही शान्त हो जाता है। इस का रंग काला सा या लाल-काला अथवा स्वामाविक रंग का रहता है। यह शोध गतिशील, धड़कन युक्त, कर्कश, कठोर, त्वचा फटती सी जाती है, और बाल टूट जाते हैं। रोगी को ऐसा प्रतीत होता है कि कोई चीरसा रहा हो, मेदन कर रहा हो, दश रहा हो, युई चुमाने का सा दर्द होता है, चिकंटियां सी चलती हैं, सरसों पीसकर लेप करने जैसी चिरमराइट लगती है, सिकंडना और फैलता है, यह बातजन्य शोध के लक्षण हैं।

गरम, तीक्ष्ण, कडुले, खार, नमकीन और खट्टे पदायों के खाने से, अर्जाणं अवस्था में भोजन करने से, आग और धूप के ताप के बहुत सेवन से, पित्र कृषित होकर त्वना, मांग, रक्त पर प्रवक्त होकर शोध उत्पन्न करता है। यह शोध जल्दी ही उत्पन्न होता और जल्दी शान्त हो जाता है। इसका रंग काला, पीला, नीला ताम्बे के समान, स्पर्श गरम और कोमल बाल भूरे या ताम्बे के रंग के हो जाते हैं। यह शोध गरम होता, जल्दा सा है, पीड़ा देता

है, तपाता है, गरम सा लगता है, पदीना आता है, नरमा जाता है, न तो स्पर्श और न गरमी को सहन करता है। यह पिराजन्य छोय है।

भारी, मधुर, शांत, रिनग्ध भोजनों से, बहुत सीने से, ब्यायाम न करने से, इलेम्मा कुपित होकर त्वचा, मांत, रक्त पर अधिकार करके धोध उत्पन्न करता है। यह शोध देर में उत्पन्न होता ओर देर में ही शान्त होता है। इसका रंग धूसर (धुमैं आ) या ब्वेत, चिकना, स्नेहयुक्त, भारी, रियर (न हिलने वाला), गाहा, बालों का अप्र भाग ब्वेत हो जाता है, स्पर्ध को ओर गरमी को सहन कर लेता है, यह कफशांध है।

अपने अपने कारणों से दो दोष कुतित हाकर दो दोशों के लक्षणों वार्ले श्राय को उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार से संतर्ग जन्य श्रोय ३ प्रकार के हैं।

तीनों दोषों के कारणों के भिडने स उत्पन्न सानिपातिक शोथ एक प्रकार का है, इस में तीनों दोषों के खखण होते हैं।

इस प्रकार प्रकृति भेद से शोध दां प्रकार के (निज और आगन्त्र), तीन प्रकार के (वातज, पिचज, कफज़), चार प्रकार के (वातजन्य, पिचजन्य, कफजन्य, स्वियातजन्य), सात प्रकार के (वातज, पिचज, कफजन, वातपैचिक, वातरलेभिक, निचरलैभिक और सन्तिपातिक) होते हैं। परन्तु स्कान की दृष्टि से शोध एक ही प्रकार का है, स्कान का होना सब शोधों में सामान्य है।।५-१०।।

भवन्ति चात्र —श्युन्ते यस्य गात्राणि स्वपन्तीय कजन्ति च ।
पीडितान्युनमन्त्याशु वातशोधं तमादिशेत् ॥ ११ ॥
यश्चात्यकणवर्णाभः शोयो नक्तं प्रणश्यति ।
स्तेहोष्णमर्दनाध्यां च प्रणश्येत्स च वातिकः ॥ १२ ॥
यः विपासाञ्चरार्त्तस्य दूयतेऽय विद्वाते ।
स्तिद्यते क्रिचते गन्धी स पैत्तः श्वयशुः स्मृतः ॥१३॥
यः पीत-नेत्र-वन्त्रत्वक् पूर्वं मध्यात् मश्यते ।
ततुत्वक् चातिसारी च पित्तशोथः स उच्यते ॥ १४ ॥
यः शीतछः सक्तगतिः कण्डूमान् पाण्डुरेव च ।
निपीडिता नोन्नमित श्वयशुः स कक्तात्मकः ॥ १४ ॥
यस्य शक्तकुशच्छेदाच्छोणितं न प्रवर्तते ।
कृच्छ्रण पिच्छान् स्रवति स चापि कफसंभवः ॥ १६ ॥
निदानाकृतिसंसर्गाच्छ्वयशुः स्याद् द्विदोषकः ।
सर्वाकृतिः सिम्नपाताच्छोयो व्यामिन्नहेतुनः ॥ १७ ॥

स्जन होने पर जिसका शरीर सोया हुआ, (चेतना, स्पर्ध ज्ञान का अभाव) सा प्रतीत हो, पीका होती हो, दवाने पर फिर जरूरी से ऊपर उठ जाता हो. उसे वातजन्य शोथ समझना चाहिये और जिस शोथ का रंग खाल, काला हो, जो सूजन रात्रि में नष्ट हो जाती है, एवं स्वेदन, उष्ण किया अथवा मर्दन से हा जाता है, वह बातजन्य शोथ है। जिस शोथ में रोगो को प्यास बहुत छगे, ज्वर की पीड़ा हो, जलन हो, पकता हो, पश्चीना आता हो, नरम पड़ता हो, गन्ध आती हो, बह पित्रजन्य शांथ है। जिस में कि त्वचा, नेत्र, मुख पीछे हो जाते हों. और जो कि प्रथम बीच में से सजता हो. खचा जिसमें पतली हो और रोगी को अविसार हो वो उसे पित जन्य शोध समझना चाहिये। जो स्जन ठण्डी. परीना न हो, जो हिले जुले नहीं, जिसमें खाज उठती हो, जिसका रंग घ्सर हो, दबाने से फिर ऊपर उठ जाये, वह सूजन कफ जन्य है। जिस में कि शक या कुशा से काटने पर रक्त नहीं बहता, अथवा कठिनाई से थोड़ा थोड़ा चिकना स्नाव बहता है, वह सूजन भी कफजन्य है। दो दोषों के कारणों से दो दोषों के लक्षणों वाला संतर्ग जन्य (दिदोषज ) शोथ हाता है। सब दोषों के मिलने से सब लक्षणों वाला सांजपातजन्य शांय होता है ॥ ११-१७ ॥

यस्त पादाभिनिवृत्तः शोथः सर्वोङ्गगो भवेत् । जन्ताः स च सक्रः स्यात्प्रस्ततः स्रोमुखाश्च यः ॥ १८ ॥ यश्चापि गुह्मप्रभवः क्षियो वा पुरुषस्य वा। स च कष्टतमो झेयो यस्य च स्युठगद्रवाः ॥ १६॥

जो सुजन पुरुषों के पांव से आरम्भ करके और खियों के मुख से प्रारम्भ होकर सम्पूर्ण शरीर में फैल जाता है वह कप्टआध्य होता है और जो शोय स्त्री या पुरुष के गुह्म भाग से प्रारम्भ होकर सारे शरीर में फैलता है. अथवा जिस शोथ में उपद्रव हा, वह शाय तो अति अधिक कष्टवाध्य है ।। १८-१६ ॥

छिं: इवासाऽहिचस्त्रणा व्वरोऽतीसार एव च। सप्तकोऽयं सदीर्वल्यः शोथोपद्रवसंब्रहः ॥ २०॥

उपद्रव-वमन, इवास, अहचि, प्यास, ज्वर, अतीसार और निर्वेखता संक्षेप में ये सात शोथ के उपद्रव हैं।। २०॥

> यस्य रुकेष्मा प्रकृपितो जिह्नामूळेऽविष्ठते । आञ् संजनयेच्छोथं जायतऽस्योपजिह्निका ॥ २१ ॥ बस्य इछेटमा प्रकृपितः काकछे व्यवतिष्ठते। आञ् संजनवेच्छोपं करोति गढशुण्डिकाम् ॥ २२॥

यस्य २छेष्मा प्रकुपितो गळबाहोऽविनष्टते । शनः संजनयेष्ट्छोथं गरुगण्डोऽस्य जायते ॥ २३ ॥ यस्य २छेष्मा प्रकुपितस्तिष्टत्यन्तर्गळे स्थितः । आशु संजनयेष्ट्छोथं जायतेऽस्य गरुप्रद्वः ॥ २४ ॥

उपजिहिका रोग—जब कफ कुपित होकर जिहा की जब में एकत होकर होय उत्पन्न करता है, उसे 'उपजिहिका' कहते हैं। गल्क्षुण्डिका —जब कफ कुपित होकर काकल गल्मिय का आश्रय लेकर होय उत्पन्न करता है, तब इस रोग को 'गल्क्षुण्डिका' कहते हैं। जब कफ कुपित होकर गल्ले के बाहर आकर होय उत्पन्न करता है, तब इसे 'गल्क्षण्ड' कहते हैं। यह तुजन बहुत घीरे घीरे होता है। जब कफ कुपित होकर गले के अन्दर रहकर शोम ही सुजन उत्पन्न करता है, उसे 'गल्मश्ट' (गलेका कक जाना, स्वर का बंट जाना) कहते हैं। ११९-२४॥

यस्य पित्तं प्रकुपितं सरक्तं त्वचि सपैति ।
शोथं सरागं जनवेद्विसपैस्तस्य जायते ॥ २४ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं त्वचि रक्तेऽवांतष्ठते ।
शोथं सरागं जनवेत् पिडका तस्य जायते ॥ २६ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं शोणितं प्राप्य शृष्यति ।
तिङका विसवो व्यङ्गो नीलिका चास्य जायते ॥ २७ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं शङ्क्योरविष्ठते ।
श्वयशुः शङ्कको नाम दारुणस्तस्य जायते ॥ २८ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं कर्णमुलेऽवित्वते ।
ज्वरान्ते दुर्जयोऽन्ताय शोथस्तस्योपजायते ॥ २९ ॥

जब पित्त कुपिता होकर रक्त के साथ मिलकर त्वचा में फैलता है, तब लाल रंग की स्जन उत्पन्न होती है, इन को 'विस्तर' कहते हैं। जब पित्त कुपित्त होकर रक्त के साथ त्वचा में रिथर हो जाता है, तब लाल रंग के उत्पन्न शोथ को 'पिडका' (फुन्सी) कहते हैं। जब कुपित पित्त रक्त में पहुंच कर शुष्क हो जाता है तब नीलिका, तिल, न्यंग, चर्मकील, लगन, झाई आदि रोग होते हैं। जब कुपित पित्त शंखप्रदेश (कनपटी) में आकर कक जाता है, तब 'शंखक' नाम का भयानक शोथ उत्पन्न होता है। जब कुपित पित्त काम की जह में आकर कक जाता है, तब 'शंखक' नाम का भयानक शोथ उत्पन्न होता है। जब कुपित पित्त काम की जह में आकर कक जाता है, तब क्यर के अन्त में भयंकर स्वजन उत्पन्न होती है, यह स्वजन मारक होती है। । २५-२५॥

वातः सीहानमुद्भूय कुपितो यस्य तिष्ठति ।
इत्तः परितुदन् पार्वः सीहा तस्याभिवर्धते ॥ ३० ॥
यस्य वायुः प्रकुपितो गुल्मस्थानेऽवितिष्ठते ।
झोधं सशृलं जनयन् गुल्मस्तस्योपजायते ॥ ३१ ॥
यस्य वायुः प्रकुपितः शोधशृलकरश्चरन् ।
वंक्सणाद्वृपणो याति त्रप्रस्तस्योपजायते ॥ ३२ ॥
यस्य वातः प्रकुपितः इत्यासान्तरमाश्रितः ।
शोधं मंजनयेत कुजावुदरं तस्य जायते ॥ ३२ ॥
यस्य वातः प्रकुपितः कुज्यमाश्रित्य तिष्ठति ।
नाधो त्रजति नाष्युध्वमानाहस्तस्य जायते ॥ ३४ ॥
रोगाश्चोत्सेधसामान्यादिधमांसावुदादयः ।
विशिष्टा नामरूपाश्यां निर्देश्याः शायसप्रहे ॥ ३४ ॥

जब बायु कुपित होकर प्लीहा (तिल्ली) को ऊपर करती है, तब पारवीं को धीरे धीरे दबाती हुई सीहा बढ़ जाती है। जब बायु कुपित होकर (हृदय, नाभि, बस्ति और दानों पारवें) गुल्म स्थानों का आश्रय छे लेती है तब श्लयुक्त स्जन उत्पन्न होती है, हसे 'गुल्म' कहते हैं। जब बायु कुपित होकर स्जन और दर्द को उत्पन्न करती हुई बंखण (जंबावन्धि) प्रदेश से अण्ड कोष में जाती है, तब 'ब्रह्म' रोग होता है। जब बायु कुपित होकर त्वचा और मांच के बीच में उदर के अन्दर पहुंचकर आश्रय लेकर शोथ उत्पन्न करती है, तब 'ब्रह्म' रोग होता है। जब बायु कुपित होकर उदर का आश्रय लेकर सियर हो जाती है, न तो नीचे जाती है और न ऊपर जाती है, इस को 'आनाह' कहते हैं। अधिमांव, अर्बुद आदि रोग में स्जन की समानता होने से, नाम और रूप से भिन्न होने पर भी हनका हसे शोधसंग्रह में निर्देश करना चाहिये॥ १०–३५॥

वात-िन्त-कफा यस्य युगपत्कुपितास्त्रयः। जिह्नामूळेऽवितिष्ठन्ते विदहन्तः समुच्छिताः॥३६॥ जनयन्ति भृत्रं शोर्थ वेदनाश्च पृथग्विधाः। तं शीष्रकारिणं रोगं रोहिणोकेति निर्दिशेत्॥३०॥ त्रिरात्रं परमं तस्य जन्तोर्भवति जीवितम्। कुशळेन त्वनुकान्तः क्षिप्रंपंपचते सुखी॥३८॥ सन्ति श्चेविषा रोगाः साम्या दारुणसंभताः। ये हन्युरमुपकान्ता मिथ्याषारेण वा पुतः॥३८॥ साध्याश्चाप्यपरे सन्ति न्याधयो सृदुर्गमताः । यक्षायक्रकृतं येषु कर्मःसिध्यत्यराशयम् ॥ ४०॥ असाध्याश्चापरे सन्ति न्याधयो याप्यराक्षिताः । सुसाध्वपि कृतं येषु कर्म यात्राकरं भवेत् ॥ ४१ ॥

जिस पुरुष के वात, जित, कक ये तीनों इक्ट मिलकर कुपित होकर जिह्ना की: ज़ में स्थित होते हैं और जलन और बहुत स्जन उत्पन्न करते हैं, तथा नाना प्रकार की पीड़ायें देते हैं इस शोष्रकारी रोग को 'रोहिणी' कहते हैं। इस रोग के कारण मनुष्य केवल तीन दिन जीवित रहता है। इस बीच में यदि कुशल वैद्य रे शोष्र चिकित्सा कराई जाये तो मनुष्य बच जाता है। इस प्रकार के बहुत से भथानक परन्तु साध्य रोग हैं, जिनकी चिकित्सा न करने अथवा मिध्या वा अशुद्ध चिकित्सा करने से मनुष्य मर जाता है। दूसरे कोमल रोग ऐसे सुलसाध्य हैं, जिनमें कि यलपूर्वक या अयलपूर्वक (योग्य या अयोग्य रेसे सुलसाध्य रोग हैं, जिनको 'याप्य' कहा है। जिन रोगों में भली प्रकार चिकित्सा करने पर भी जो याप्य रहते हैं, वे कुछ समय के लिये अच्छे हो जाते हैं। । । ।

सन्ति चाप्यपरे रोगाः कर्म येषु न सिध्यति । अपि यत्नकृतं वैद्येनं तान् विद्वानुपाचरेत् ॥ ४२ ॥ साध्याश्चेवाऽप्यसाध्याश्च न्याधयो द्विविधाः स्पृताः । सृदु-दारुण भेदेन ते भवन्ति चतुर्विधाः ॥ ४३ ॥

एक और प्रकार के रोग हैं, जिनमें किसी प्रकार को भी विकित्सा सफल नहीं होती। इन रोगों में मृद्ध लोग ही उत्साह से काम करते हैं, परन्तु विद्वान् इनकी चिकित्सा नहीं करते। रोग दो प्रकार के हैं—'साध्य' और 'असाध्य'। और मृद्ध और दाकण भेद से (दोनों) चार प्रकार के हांजाते हैं। मृद्ध साध्य, दाकण नध्य, मृद्ध अध्य और दाकण-असाध्य॥ ४२-४३॥

त एवापरिसंख्येया भिद्यमाना भवन्ति हि । कजा-वर्ण-समुत्थान-स्थान-संस्थान-नामभिः ॥ ४४ ॥ व्यवस्थाकरणं तेषा यथास्युलेषु संमद्दः । तथा प्रकृतिसामान्यं विकारेषुपदिर्यते ॥ ४५ ॥ विकारनामाङ्करालो न जिद्वीयारकदाचन । न हि सर्वेषिकाराणां नामतोऽस्ति प्रुवा स्थितिः ॥ ४६ ॥ स एव क्रपितो दोषः समुख्यानविशेषतः । स्थानान्तरगतश्चेव जनयत्यामयान् बहुन् ॥ ४७ ॥ तस्माद्विकारप्रकृतोरधिष्ठानान्तराणि च । समुत्यानविशेषात्र बुद्धवा कर्मे समाचरेन् ॥ ४⊂ ॥ यो द्येतत्त्रिविधं झात्वा कर्माण्यारभते भिषक् । झानपूर्वं यथान्यायं स कर्मसु न मुद्यति ॥ ४९ ॥

ये रोग क्जा (पीड़ा), वर्ण, समुत्थान अथांत् कारण (जैसे रूख मोजन या रात्रि जागरण आदि के कारण से वायु कुषित होकर मिन्न चिकित्सा से बान्त होता है ), स्थान (आमाध्य, रहादि), संस्थान (आकृति गुरुम, अर्बुद आदि), नामभेद इन भेदों के कारण भेद होने से असंस्थ बन जाते हैं। चिकित्सा कार्य में व्यवहार करने के लिये स्थूल संग्रह (अष्टोदरीय संग्रह) किया है। इसलिये चिकित्सा कार्य में म्हाति की समानता से यह रोग वातजन्य, यह पिजजन्य, यह कफजन्य इत्थाद रोगों की व्यवस्था बांबनी चाहिये। रोगों को नाम से न जानने वाला वैद्य कभी भी चिकित्सा कार्य में छज्जा न उठावे। सब रोगों की नाम द्वारा स्थित नहीं, (वव रोगों के नाम नहीं) हैं। कोई एक दोष कारण विशेष से कुषित होकर अन्य स्थान पर पहुंचकर नाना प्रकार के रोगों को उत्यन्त कर देता है। इसलिये रोग के स्वभाव को, उस के अधिष्ठान को, उस के भेदों को और रोग के विशेष कारणों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान वातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना भीहित नहीं होता, वह भिन्न नहीं करता।।४४-४६।।

नित्याः प्राणभृतां देहे वात-पित्त-कफास्त्रयः । विकृताः प्रकृतिस्था वा तान् बुसुत्सेत पण्डितः ॥ ४० ॥ उत्साहोच्छ्वास-निःश्वास-चेष्टा धातृगितः समा । समो मोक्षो गतिमतां वायोः कमीविकारजम् ॥ ४१ ॥ दृश्नें पक्तिरूष्टमा च जुक्तृष्णा देहमार्दवम् । प्रभा प्रसादो मेधा च पित्तकमीविकारजम् ॥ ४२ ॥ स्तेहो बन्धः स्थिरत्वं च गौरवं वृषता बळम् । स्त्र ॥ स्त्र ॥ धृतिरळोमश्च कफकमीविकारजम् ॥ ४३ ॥ वाते पित्ते कफे चैव क्षीणे ळक्षणमुच्यते । कमीणः प्राकृताद्वातिर्वृद्धिर्वाऽपि विरोधिनाम् ॥ ४४ ॥

## दोष-प्रकृति-वैशेष्यं नियतं वृद्धिलक्षणम् । दोषाणां प्रकृतिहीनिवृद्धिश्चैवं परीक्ष्यते ॥ ११ ॥ इति ॥

श्रुरीरधारियों के शरीर में वात, पित्त और कफ ये तीनों नित्य खदा रहते हैं। वे या तो विकृत अवस्था में रहते हैं, या प्रकृत अर्थात् स्वाभाविक रूप में रहते हैं। विद्वान को चाहिये कि वह इन को पहिचाने, जाने कि विकताबस्था में हैं, या प्रकृतावस्था में । काम करने में उत्साह, सांस का अन्दर और बाहर आना, चेष्टा, रस, रक्त आदि धातुओं की गति को समान रखना, प्ररीष, मल मूत्र आदि गमन शील वस्तुओं को ठीक प्रकार से बाहर करना, ये अविकृत वाय के कर्म हैं। देखना, अन्त का पचन, देहकी, उष्णिमा, भूख प्यास का लगना, शरीर की कोमलता, कान्ति, मन की प्रसन्नता, और बुद्धि का होना ये अविकृत पित्त के कार्य हैं। चिकनाई सन्धियों का बन्धन, स्थिरता, भारीपन, पुरुषत्व, बल, सहन शक्ति, मन की स्थिरता, धैर्य, लोम का न होना ये अविकृत कफ के कार्य हैं। बात, पिस, कफ इन के श्रीण होने पर लक्षण कहते हैं-स्वामाविक कर्मों में न्युनता आती है अथवा स्वामाविक कर्मों के विरोधी कार्यों की वृद्धि होती है (यथा वायु के क्षीण होने पर उत्साह के विपरीत विषाद बढता है, पित्त के क्षीण होने पर नहीं दीखता. कफ के क्षीण होने पर रूसता बढ़ती है)। वृद्धि का लक्षण कहते हैं—दोष की प्रकृति (स्वभाव) का वैषम्य (बढना) वृद्धि का लक्षण होता है। यथा-कफ को स्निग्धता, मधुरता और शीतलता यह प्रकृति है. इसका अति हिनग्ध, अति शीत होना इदि है। इस प्रकार दोषों की प्रकृति, झानि और वृद्धि की परीक्षा करनी चाहिये ॥ ५०-५५ ॥

### तत्र रहोकाः।

संख्यां निमित्तं रूपाणि शोधानां साध्यतां न च । तेषां तेषां विकाराणां शोफांस्तांस्तांध्व पूर्वजान् ॥ ५६ ॥ विधिभेदं विकाराणां त्रिविधं बोध्यसंमद्दमः । प्राकृतं कर्मे दोषाणां छक्षणं हानिद्वद्विषु ॥ ५० ॥ वीत-राग-रजो-दोष-छोम-मान-मद-रग्रहः । व्याख्यातवांखिशोफीये रोगाध्याये पुनर्वसुः ॥ ५८ ॥

शोधों की संख्या, कारण, लक्षण, साध्यासाध्य इनसे उत्पन्न रोगों को और जिन रोगों में शोध प्रथम होता है उनको, रोगों के विधि, मेद से तीन प्रकार की प्रकृति का शान, दोगों के स्वाधादिक कर्म, दृखि और हानि के स्वस्थ, यह सब

मोह, रज दोष, छोन, मान, मद, स्पृहा इन से रहित पुनर्वसु महर्षि ने 'त्रियो-श्रीय' अच्चाय में कह दिवा ।।५६-५८॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुष्के त्रिशोषीयो नामाष्टादशोऽध्यायः ॥ १८ ॥

## ऊनविंशोऽध्यायः ।

अथातोऽष्टोदरीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २ ॥

अब 'अष्टोदरीय' अध्याय की व्याख्या करेंगे. ऐला मगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है।

इह खल्वष्टावुरराणि, अष्टो मूत्रावाताः, अष्टो क्षोरदोषाः, अष्टो रेतोदोषाः, सप्त कुष्टानि, सप्त पिडकाः, सप्त वीसर्गः, षडतीसाराः, पडुत्तवर्ताः, पञ्च गुल्माः, पञ्च सिह्दाषाः, पञ्च कासाः, पञ्च हवासाः, पञ्च हिकाः, पञ्च ठ्रव्णाः, पञ्च छर्दयः, पञ्च भक्तस्यानशनस्थानानि, पञ्च शिरोरोगाः, पञ्च हद्दोगाः, पञ्च पाण्डुरोगाः, पञ्चान्मादाः, चत्वारोऽप्रस्माराः, चत्वारोऽप्रिस्तागाः, चत्वारो ग्रहणीशेषाः, चत्वारो मदाः, चत्वारो मुक्कायाः, चत्वारा ग्रहणीशेषाः, चत्वारो मदाः, चत्वारो मुक्कायाः, चत्वारा ग्रहणीशेषाः, चत्वारो मदाः, च्रिष्वान्यामी, द्वे ग्रह्मस्यो, द्वे कामळे, द्विविधमामं, द्विविधं वातरक्तं, द्विविधन्यशीसि, एक क्रक्स्तम्भः, एकः संन्यासः, एका महागदः, विश्वतिः क्रिमिजातयः, विश्वतिः प्रमेहाः, विश्वतियोनिज्यापदः, इत्यष्टचत्वारिंशहोगाधिकरणान्यस्मिन् संप्रदे समुहिष्टानि ॥ ३ ॥

इस आयुर्वेद शाल में आठ प्रकार के उदर रोग हैं, आठ मूत्राघात हैं, आठ प्रकार के दूध के दोष, आठ प्रकार के वीर्य दोष। सात प्रकार के कुछ, सात पिडकार्ये, सात नीसर्प। छः प्रकार के अतीसार, छः उदावर्षे। पांच गुल्म' पांच प्रकीहा के दोष, पांच कास, पांच श्वास, पांच हिचकियां, पांच तृष्णार्ये, पांच किंद-समन, पांच प्रकार की अल में अश्वीन, पांच प्रकार के शिरोरोग, पांच इत्य रोग, पांच प्रकार के प्रश्तिमार, पांच प्रकार के प्रश्तिमार, पांच उत्याद। चार प्रकार के अश्वस्तार, चार नेत्ररोग, चार करीगे, चार प्रकार के प्रतिवायन, कार सक्ष तोष, बार

प्रकार के प्रहणी रोग, चार प्रकार के मदरोग, चार प्रकार की मूख्यं, चार प्रकार के शोल, चार प्रकार की क्लीवता तीन प्रकार का शोध, तीन प्रकार का किलाल, तीन प्रकार का रक्तिएत, दो प्रकार का ज्वर, दो प्रकार के लण, दो प्रकार के आयाम, दो प्रकार की एप्रसी, दो प्रकार का कामला, दो प्रकार की आम, दो प्रकार का बातरक, दो प्रकार का अर्थ। एक प्रकार का अस्तम्भ, एक प्रकार का संन्यास, एक प्रकार का महामद; बीस प्रकार के कृमिमेद, बीस प्रकार के प्रमेह, बीस प्रकार के योनि रोग, इस प्रकार से इस स्थूल संग्रह में अकृता शिस प्रकार के रोगों की गणना है ॥ ३॥

इन को स्पष्ट करके कहते हैं-

एतानि यथोश्रेशमभिनिर्देक्ष्यामः—अष्टावुदराणीति वात-पित्त-कफ्सिन्नपात प्लीह-बद्ध-चिछद्र-दकोदराणीति, अष्टो मूत्राघाता इति वात-पित्त-कफ्सिन्मपाताश्मरी-शर्कर-शुक्त-शोणितजा इति, अष्टो क्षीरदोषा इति वैवर्ण्य वैगन्ध्यं वैरस्यं पेच्छित्यं फेनसङ्घातो रौक्ष्यं गौरवमित-स्नेह्ञेति, अष्टो रेतोदोषा इति न्तु शुष्कं फेनिल्सस्वेतं पूर्यतिपिच्छिल-मन्यषातपित्तिमनसादि चेति॥ (१)॥

आठ प्रकार के उदर रोग हैं—वातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, सिल्यातजन्य प्लीहोदर, बढोदर, छिद्रोदर और दकोदर ये आठ । आठ मूत्राघात—वातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, सिल्यातजन्य, अश्मरीजन्य, धकराजन्य, धुक्रजन्य और शोणितजन्य । स्त्रियों के दूध में आठ प्रकार के दोष हैं—वैवर्ण्य, वेगन्य्य, वेरस्य, पैच्छित्य, फेनसङ्घात ( शाग का बहुत आना ), रौश्य ( रूखायन ), गौरक ( भारीपन पानी में नीचे वैठना ) और अति रनेह ( विकनाई की अधिकता ) वीर्ष के दोष आठ हैं—तनु ( पतला ), ग्रुष्क, फेनिल ( शागदार ), अश्वेत ( मेंसा, धूसर रंग ), पृति ( दुर्गन्ययुक्त ), अति पिच्छल ( बहुत चिकना ), अन्य घादु से मिश्रित और अवसादि ( हीनस्वन्य) ॥ (१) ॥

सप्त कुष्टानीति कपाळोतुम्बर-मण्डळच्येजिङ्क-पुण्डरीक-सिध्म-काक-णकानीति, सप्त पिडका इति शराविका कच्छपिका जाळिनी सर्वप्यळजी विनता विद्विधरचेति, सप्त वीसर्पा इति वात-पित्त-कफाग्नि-कर्दम-मन्थि-स्रिक्रपाताख्याः ॥ (२)॥

सात प्रकार के कुष्ट—कपाल, उद्धम्बर, मण्डल, ऋष्यिजिङ्क, पुण्डरीक, सिध्म और काकणिका। सात पिडकार्ये—दाराविका, कच्छपिका, जाबिनी, सर्पेपी, अक्टजी, बिनता और बिद्रिय। सात विदर्प—वातजन्य, पिच जन्य, कफजन्य, अस्ति, कर्दमक, प्रस्थि और सन्तिपातजन्य॥ (२)॥ • बहतीसारा इति बात-पित्त-कफ-सन्निपात-अय-शोकजाः, बहुदावर्ता इति बात-मूत्र-पुरीव शुक्र-च्छर्दि-स्रवधुजाः ॥ ( ३ )॥

छः अतींशार हैं — वातजन्य, पिराजन्य, कफजन्य, सन्तिगातजन्य, भयजन्य और शोकजन्य । छः उदावर्त्त हैं — वातजन्य, मूत्रजन्य, पुरीषजन्य, शुक्रजन्य, छर्दिजन्य और खबयुजन्य ॥ (३)॥

पद्ध गुल्मा इति वात-पित्त-कफ सन्निपात-रक्तजाः। पद्ध सीह्रोषा इति गुल्मैव्योध्याताः। पद्ध कासा इति वात-पित्त-कफ-स्रत-स्रयजाः, पद्ध श्वासा इति महोध्वं-च्छित्र-तमक-स्रुद्धाः। पद्ध हिका इति महती गम्मीरा व्यपेता श्रुद्धा चान्नजा च। पद्ध तृष्ट्या इति वात-पित्ताम-क्षयोपस-गीसिकाः। पद्ध स्रुद्धेय इति द्विष्टार्थसंयोग-वात-पित्त-कफ-सन्निपातो-द्वेकासिकाः। पद्ध भक्तस्यानशनस्यानानीति वात-पित्त-कफ-सन्निपाता-द्विसिकाः। पद्ध भक्तस्यानशनस्यानानीति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-क्रिमजाः। पद्ध पाण्ड्रोगा इति शिरोरोगैक्योख्याताः। पद्ध पाण्ड्रोगा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-स्रुद्धशणजाः। पद्योग्नादा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-स्रुद्धशणजाः। पद्योग्नादा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-स्रुद्धशणजाः। पद्योग्नादा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-स्रुद्धशणजाः। पद्योग्नादा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपाता-नुतिसित्ताः॥ (४)॥

पांच गुल्म हैं-वातजन्य, पित्तजन्य, क र जन्य, सिवपातजन्य और रहा ( आर्त्तव ) जन्य । पांच प्रकार के सीहा दोष-गुल्म के समान ( बात, पित्त, कफ, सिन्नपात और रक्तजन्य ) हैं। पांच प्रकार के कास-बातजन्य, पित्तजन्य, कप्रजन्य. श्वत ( उरः श्वत ) जन्य और क्षयजन्य । पांच प्रकार के दवास-महा, ऊर्घ्व, छिन्न, तमक और चुद्र। पांच प्रकार की हिका (हिचकी)-महती, गम्भीरा, व्यपेता, सदा और अन्नजन्य । पांच प्रकार की प्यास (तृषा)-बातजन्य, पित्तजन्य, आमजन्य, क्षयजन्य और औपसर्गिक कारण से होने बाली। बमन भी पांच प्रकार का है-दूषित अन्न के खाने से, बातजन्य, पिसाजन्य, कफजन्य और सिक्पात से होने वाला । पांच प्रकार का अपचन-बातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, द्वेष ( भाजन से द्वेष ) और आयात ( मोजन के पीछे सहसा अम करने से )। पांच प्रकार के शिरोरोग-- ( 'अड विमेदको बा स्थात से आरम्भ करके 'कियन्तः शिरतीय' अध्याय में कह दिये गये हैं )। बातजन्य, पिसजन्य, कफजन्य, सन्निपातजन्य और कृमिजन्य । पांच प्रकार के इदय रोग-किरोरोग की मांति हैं। पांच पाण्डुरोग-वातजन्य, पिसलन्य, कफ-जन्य, सन्निपात्रजन्य और मिट्टी के खाने से उत्पन्न । पांच प्रकार का उत्माद-बातजन्य, पिराजन्य, कपाजन्य, सन्निपात और आगन्त्रज कारण से ॥ ( ४ ) ॥

च्ह्यारोऽप्रस्मारा इति बात-पित्त-कप्त-खिन्नपात-विसिचनाः । चत्वारोऽक्षिरोगाः, चत्वारः कर्णरोगाः, चत्वारः प्रतिश्वायः, चत्वारो युव्यरोगाः, चत्वारो प्रदृणीदोषाः, चत्वारो मदाः, चत्वारो मृच्छीया इत्यपस्मारेर्व्याच्याताः । चत्वारः शोषा इति साहस-संघारण-श्रय-विष-माशनजाः, चत्वारि क्रैन्यानीति बीजोपघाताद्श्यजभङ्गाज्यरायाः शृकक्षयाष ॥ (४)॥

चार अपस्मार-बातजन्य, पिराजन्य, कफजन्य और सन्निपातजन्य। चार आंख के और चार कान के रोग, चार प्रतिश्याय, चार मुखरोग चार प्रहणी दोष, चार मद, चार मृद्धांयं, ये अपस्मार के समान (बाब, पिरा, कफ और सिबायाजन्य) हैं। चार प्रकार का शोष, साहस, सन्धारण (मल-मूत्र के उपस्थित वेगों का रोकना) क्षय तथा विषम भोजनजन्य। चार प्रकार की नपुंसकता—गीज के (वीर्य के) दोष से, प्यत्र (साधन) के दोषमे, जरा (बुदाषे) से और शुक्र के क्षय के कारण॥ (५)॥

त्रयः शोथा इति वात-पित्ता-रुकेष्म-निमित्ताः, त्रीणि किळासानीति रक्त-ताम्र-शुक्कानि, त्रिविधं छोहित-पित्तमित्यूष्वभागमधोमागग्रुमय-भागं च ॥ (६)॥

ह्योध तीन प्रकार का—वातजन्य, पिराजन्य और कफजन्य। तीन प्रकार के किळास-एक (ठाळ), ताम्र और शुक्ल (व्वेत)। तीन प्रकार का एक-पिरा उर्ध्वगामि, अधीगामि और उभवगामि (ऊर्ध्व एवं अधः दीनों मार्गों से जाने बाला)॥ (६)॥

द्वी न्वराविति उष्णाभिप्रायः शीतसमुख्यक्ष शीताभिप्रायक्षोष्णस-मुख्यः द्वी जणी इति निजक्षागन्तुजक्ष, द्वावायामाविति वाद्यक्षाभ्यन्त-रक्ष, द्वे गुत्रस्याविति वाताद्वातकफाब, द्वे कामछे इति कोष्ठाश्रया शाखा-श्रया च, द्विविधमामभित्यङसको विस्विका च, द्विविधं वातरक्तमिति गम्मीरमुत्तानं च, द्विविधान्यशीसीति सुष्काण्याद्वीणि च ॥ (७)॥

व्वर दो प्रकार का—शीत से उत्पन्न हुआ, जिसमें उष्ण उपचार की इच्छा हो, यह एक प्रकार का, उष्णिमा से उत्पन्न हुआ जिसमें शीत उपचार की इच्छा हो, यह दूसरी प्रकार का। व्रण दो प्रकार के—निज (शारीरिक) और आमन्द्रण ( बाह्य कारण से ) दा आयाम—बाह्य और आम्मन्दर। दो प्रकार का एकडी -रोग-कात्रचन्य और वात-ककचन्य। कामज दो प्रकार का कोहर का का एकडी जित । आम दो प्रकार का अध्यक्त और विद्यायका (हैजा )। बातरक दो प्रकार का-गम्भीर और उत्तान (त्वचा के प्रश्वित ), अर्थ दो प्रकार के-

शुब्द और आर्द्र ॥ ७ ॥

पक ऊरुरेशम इति खामत्रिदोषसमुत्थानः, एकः संन्यास इति त्रिदोषात्मको मनःशरीराघिष्ठानसमुत्थः, एको महागद इति अतस्वा-भिनिवेशः॥ (=)॥

ऊरुस्तम्म एक प्रकार का—आम-दोधमिशित त्रिदोब जन्य। धंन्यास एक प्रकार का त्रिदोधजन्य, मन और शरीर में आश्रित। महागद एक प्रकार का अतर्वामिनिवेश अर्थात् यथार्थ तत्त्व का न जानना यह मन का विकार है है और संसार के सब दुःखों का कारण है ॥ ⊏ ॥

विशतिः किमिजातय इति युकाः पिपीलिकाश्चेति द्विविधा बहिर्म-लजाः, केशादाः लोमादा लोमद्वीपाः सौरसा औदुम्बरा जन्तुमातरइचेति षटशोणितजाः,अन्त्रादा उदरादा हृदयदराश्चरवा दर्भपुष्पाः सौगरिन्धका महागुदारचेति सप्त कफजाः, ककेरका मकेरका छेखिहाः सश्लकाः सौसुरादाइचेति पञ्च पुरीषजा इति विशतिः किमिजातयः। विशतिः प्रमेहा इति उदक्रमेहरुचेश्चरसमेहश्च सान्द्रमेहश्च सान्द्रपसादमेहश्च गुक्तमेहश्च श्क्रमेहश्च शीतमेहश्च शनैमेंहश्च सिकतामेहश्च लालामेह-इचेति दश इलेस्मनिमित्ताः, क्षारमेहरच कलमेहरच नीलमेहरच लोहि-तमेहरूच माञ्जष्टामेहरूच हरिद्रामेहरूचेति षद् पित्तनिमित्ताः, वसामेहश्च मज्जमहरूच हस्तिमेहरूच मधुमेहश्चीत चत्वारो वातनिमित्ता इति विश्वतिः प्रमेहाः । विश्वतियोनिन्यापद इति वातिकी पैत्तिकी इलैडिमकी सान्निपातिकी चेति चतस्रः, दोष-दूष्य-संसर्ग-प्रकृति-निर्देशेरविश्रष्टाः बोडश निर्दिश्यन्ते, तद्यथा-रक्तयानिश्चारजस्का चाचरणा चातिच-रणा च प्राक्चरणा चोपप्लता चोदावर्तिनी च क्षिमी च पुत्रमी चान्त-मुंखी च सुचीमुखी च शब्का च वामिनी च षण्डयोनिश्च महायोनि-रचेति विश्वतियोनिव्यापदः। केन्छरचायमुदेशो यथोदेशमभिनिर्दिष्ट इति ॥ ४ ॥

कृमियों की जातियां बीस प्रकार की हैं, यथा—यूक (जूं) और विपीलि-काएं (कोग) ये दो प्रकार के कृमि बाह्य मल (पहाने आदि) से उत्पन्न होते हैं ! केबाद कोमाद, कोमद्वीप, सौरस, औदुम्बर और जन्दुमादा ये छः रक्तजन्त, अन्वाद, उदराद, हुदयचर, जुक, दर्मपुष्प, सौगन्तिक, महासुद ये चात क्रकच्या, क्रकेक्क, लेकिह, सम्बल्क, और सौदुगद ये पांच मुसीबबन्द हैं। ये बीस प्रकार के कृमि हैं। प्रमेह बीस प्रकार के हैं। शुक्लमेह, श्रुक्रमेह, श्रीतमेह, शनैमेंह, सिक्तामेह, खालामेह, उदक्रमेह, इन्तुमेह, लान्द्रमेह, सान्द्रप्रसाद्मेह ये दल प्रमेह क्ष्रक्रयन्य, खारमेह, कालमेह, लीलमेह, लोहितामेह, संजिष्ठामेह, हरिद्रामेह ये छः प्रमेह पिराजन्य, वसामेह, मजामेह, हरितमेह ओर मधुमेह ये चार प्रमेह बातजन्य हैं। इस प्रकार से बीस प्रकार के प्रमेह हैं। योनिरोग बोस प्रकार के यथा बातिकी, पैलिकी, इलैक्मिकी और साक्षिपातिकी ये चार और बाकी सोलह दोषवातादि, इच्य रकादि इनके संसर्ग से तथा प्रकृति निर्देश से होते हैं यथा —रक्तयोनि, अरजस्का, अवरणा, अतिचरणा, प्राक्चरणा, उपस्कृता, उरावर्तिनी, कार्णनी, पुत्रप्री, अन्तर्मुखी, स्वीमुखी, शुक्का, बामिनी, वण्डयोनि और महा-योनि ये बीस प्रकार के योनिरोग हैं। यहां पर केवल रोगों को नाम गणना ही की गई है, आगे विस्तार से यथास्थान कहेंगे॥ ४॥

सर्वएव विकारा निजा नान्यत्र वातिपत्तकभेश्यो निवेतन्ते, यथा हि राकृतिः सर्व दिवसमि परिपतन् स्वां छाया नातिवर्तते,तथा स्वधा- तुवैषम्यनिमित्ताः सर्वविकारा वातिपत्ताककान्नातिवर्तन्ते, वातिपत्ताः सर्वविकारा वातिपत्ताककान्नातिवर्तन्ते, वातिपत्ताः स्थान-संस्थान-प्रकृति-विरोषानिमसमोक्ष्य नदात्मकानिप च सर्वविकारास्तानेवोपदिशन्त बुद्धिमन्त इति ॥ ४ ॥

कहे या न कहे हुए सब प्रकार के रोग ( धारीरिक रोग ) वात पित्त कफ को छोड़ कर नहीं हो सकते । वातिरित्त कफ के कारण ही सब धारीरिक रोग होते हैं। जिस प्रकार कि सारे दिन भर उड़ता रहने पर भो पक्षो अपना छाया का अतिक्रमण ( उद्घंपन ) नहीं कर सकता, उसी प्रकार धारीर के धातुओं की विषमता से उत्पन्न होने वाले सगरोग बात पित्त और कफ को नहीं छोड़ सकते । बात, पित्त और कफ ही स्थान ( रसादि बस्ति आदि ), संस्थान ( आकृति लक्षण ), प्रकृति ( कारण ) इनकी विशेषताओं को देखकर, एसं बातादि जन्य सब विकारों को इनहीं से उरस्य उक्त बुद्धिमान कहते हैं। ५ ॥

#### भवतञ्चात्र--

स्वधातुर्वेषम्यनिमित्तजा ये विकारसङ्घा बह्वः झरीरे ।
न ते प्रथक् वित्तककानिलेक्ष्य आगन्तवस्त्वेष ततो विशिष्टाः ॥६॥
आगन्तुरन्वेति निर्जविकारं निजस्तथाऽऽगन्तुमि प्रबृद्धः ।
तजानुबन्धं प्रकृति च सम्यक् झात्वा ततः कर्म समारभेत ॥॥
प्रायः जितने रोग शरीर के अन्दर शरीर की बाहुओं की विषयता से उत्तक होते हैं, वे वित्त, कक्ष और बासु से प्रयक् नहीं होते । आगन्तुक रोग इन बात वित्त, कक्ष से प्रयक्ष हैं । निज (स्वतःश्रारे में उत्पन्न हुए) रोग को आगन्तुज रोग अनुयान करता है। इसी प्रकार आगन्तुज (अभिवातजन्य) रोग के पीछे (कारण को छेकर), निज (अर्थात् शारीरिक लक्षणोंसे लक्षित) रोग भी हो जाता है। जैसे चोट लगने के पीछे ज्वर हो जाता है इसिल्ये अनुवन्धन (अपधान, मुख्य) और प्रकृति (मूल कारण को भली प्रकार जानकर चिकित्साकर्म आरम्भ करना चाहिये॥ ६–७॥

तत्र रळोकौ — विराकारचैककारचैव त्रिकाओकाखयबाः । द्विकारचाप्टौ चतुष्काथ दश द्वादश पटचकाः ॥ = ॥ चरवारखाष्टका वर्गाः षट्कौ द्वो सप्तकाखयः । अष्टोबरीये रोगाणामध्याये संप्रकाशिताः ॥ १ ॥

इस 'अष्टोदरीय' नामक अध्याय में बीस प्रकार के तीन, एक प्रकार के तीन, तीन प्रकार के तीन, दो प्रकार के आठ, चार प्रकार के दस, बारह प्रकार के पांच, चार प्रकार के आठ छः प्रकार के दो और सात प्रकार के तीन रोग कहे हैं। ा⊏−€।।

> इत्यप्रिवेशकृते तन्त्रे चरकमतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुष्के अष्टोदरीयो नामैकोनविंशोऽध्यायः॥ १९॥

## विंग्रोऽध्यायः।

अथातो महारोगाध्यायं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे महारोगाध्याय नामक अध्याय का ब्याख्यान करेंगे- जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥२॥

बत्वारो रोगा भवन्ति—आगन्तु-बात-पित्त-स्टेष्म-निमित्ताः। तेषां बतुर्णामपि रोगाणां रोगत्वमेकविधं, रुक्सामान्यात्। द्विविधा पुनः प्रकृतिरेषां, आगन्तु-निज्ञ-विभागात्।द्विविधं चेषामधिष्ठानं, मनःशरीर-विशेषात्। विकाराः पुनरेषामपरिसंख्येयाः, प्रकृत्यधिष्ठान-किङ्गायतन-विकल्प-विशेषात्, तेषामपरिसंख्येयत्वात्॥ ३॥

युक्तानि तुं कल्वागन्तोनेल-दरान-पतनाभिषाराभिक्रापिभषक्र-ज्वय-पत्र-पीडनरच्जु-रहन-मन्त्राक्ति-भूतोपसर्गादीनि. निजस्य तु युक्तं बात-पित्तरक्षेत्मणांवैषस्यम् ॥ ४ ॥ द्वयोस्य सल्वागन्तुनिजयोः प्रेरणमसारूपेन्द्रियार्थसंयोगः, प्रह्मा-पराधः, परिणामश्चेति :। १ ॥

सर्वेऽपि तु स्नन्वेतेऽभिश्रष्टद्धाश्चत्वारो रोगाः परस्परमनुबन्नन्ति, न चान्योन्यसंदेहमापद्यन्ते ॥ ६ ॥

क्षागन्तुई व्यथापूर्वसमुत्यनो जघन्य वातपित्तरवेष्मणा वैषम्यमा-पादयति, निजे तु वातपित्तरहेष्माणः पूर्व वैषम्यमापद्यन्ते, जघन्य व्यथामभिनिर्वर्तयन्ति ॥ ७ ॥

तेषां त्रयाणामपि दोषाणां शरीरे स्थानविभाग उपदेह्वते. तद्यथा— बस्तिः पुरीषाधानं कटिः सिन्धनी पादाबस्थीनि च बातस्थौनानि, तत्रापि पकाशयो विशेषेण वातस्थानं, स्वेदो रसो स्रसीका किरमामा-शयश्च पित्तस्थानानि, तत्राप्यामाशयो विशेषेण पित्तस्थानं, उरः शिरो प्रीवा पर्वाण्यामाशयो मेदश्च श्लेष्मणः स्थानानि, तत्राप्युरो विशेषेण श्लेष्ठभणः स्थानम् ॥ ८॥

सर्वशरीरचरास्तु वातिषत्तरुष्टिमाणो हि सर्वस्मिन् शरीरे कुपिता-कुपिताः शुभाशुभानि कुर्वन्ति---प्रकृतिभूताः शुभान्युपचय-बळ-वर्ण-प्रसादादीनि, अशुभानि पुनर्विकृतिमापन्नानि विकारसंज्ञकानि ॥ ८ ॥

तत्र विकारः—सामान्यजा, नानात्मजाश्च । तत्र सामान्यजाः पूर्व-मष्टोदरीये व्याख्याताः, नानात्मजास्त्विहाध्यायेऽनुव्याख्यास्यामः, तद्यथा—अशीतिवीतविकाराः, चत्वारिंशत्पित्तविकाराः विंशतिः श्लेष्मविकाराः ॥ १० ॥

रोग चार प्रकार के हैं आगन्तुज, वान, पिच, कफजन्य, । इन चारों में ही दक्-पीड़ा सामान्य है, इसिलये एक प्रकार है, बेदना को समानता होने से । इन चारों प्रकार के रोगों की प्रकृति दो प्रकार की है; आगन्तुज और निज झरीर में उत्पन्न होने वाले । इन रोगों के अधिष्ठान, आश्रय दो प्रकार के हैं, मन और शरीर । किन्तु रोग असंख्य है । क्योंकि प्रकृति, कारण नाम आदि अधिष्ठान ( वृष्य, रस, रकादि ), लिंग ( लक्षण ), आयतन ( बाह्य हेंतु—चुष्ट आहार-बिहार ) इनके मेद असंख्य हैं । इसिलये रोग मी अगणित प्रकार के हो जाते हैं । आगन्तुज रोगों के मुख्य कारण दान्त का लगना, गिरना, अभिचार ( मारण आदि ), अभिश्याप-शाप देना, अभिष्या, अभिषात ( चोट काल्यना ) वघ ( मारना ), बन्यन ( बॉबना ), दबाना, रस्सी से बांचना, खळाना, बक्क का लगना, विजली जा गिरना, वे सुक्ष्यभृत करन के उपद्रव के कारण हैं । जिन शारीरिक जन्य रोगों के मुख्य कारण वात,

पित और कफ की विषमता है। इन दोनों (आगन्तुज और निज) प्रकार के रोगों का मूळ प्रेरक (प्रवृत्ति का) कारण असाल्येन्द्रियार्थ-संयोग, प्रज्ञापराध और परिणाम है। ये चारों प्रकार के रोग बढ़कर परस्पर एक दूसरे में मिल जाते हैं। परन्तु तो भी सन्देह का उत्पन्न नहीं करते। परस्पर मिलने पर भी लक्षण पृथक् पृथक् दीख पड़ते हैं। आगन्तुज रोग प्रथम शरीर के अन्दर पीड़ा को उत्पन्न करता है और पीछे से बात, पित्त और कफ की विषमता को उत्पन्न करता है। निज रोग प्रथम वात, पित्त, कफ की विषमता को उत्पन्न करते हैं और फिर पीछ से पीड़ा की उत्पन्न करते हैं। तीनों ही दोषों का शरीर में स्थान विभाग कहते हैं -- यथा-बस्ति ( मुत्रादात ), प्रीवाधान ( पकाश्चय ), कटि ( कमर ), सिन्थएं ( जंघायें ) और पांत्र की अस्थियां ये वास के 'स्थान हैं। इनमें भी पकाश्य विशेष करके वासुका स्थान है। पसीना, रस. लसीका, रुधिर और आमाश्य (का निचला भाग ) ये विस्त के स्थान हैं। इनमें भी आमाशय मुख्य करके नित्त का स्थान है। छाती, शिर, प्रीवा, व सन्धियां, आमाशय का ( ऊपर का भाग ) और मेद, ये कफ के स्थान हैं। इनमें भी छाती विशेष करके कफ का स्थान है?। ये वात, पित्त, कफ तीनों दाव सम्पूर्ण शरीर में गति करते हैं, और गति करते हुए क्रपित या अकृषित अवस्था में रहकर सम्पूर्ण शरीर में शुभ या अश्म लक्षणों को उत्पन्न करते हैं। यथा-प्रकृतिभूत स्वस्थरूप में रहकर शुभ लक्षणों को, यथा-उपचय ( शरीर की पृष्टि ), बल-कान्ति की वृद्धि, वर्ण (कान्ति ) की उज्ज्वलता और विकृत (कुपित रूप) अशम लक्षणों (रोगों) को उत्पन्न करते हैं। विकार (रोग) दो प्रकार के हैं-सामान्य और नानात्मज । सामान्य-वातादि दोष प्रत्येक मिलकर जो रोग उत्पन्न करते हैं। नानात्मज-जब वातादि दोष परस्पर न मिल कर स्वतनत्र रूप से रोग उत्पन्न करते हैं। इनमें सामान्यज रोग पहिले 'अष्टोदरीय' अध्याय में कह दिये हैं और नानात्मज रोगों का इस अध्याय में वर्णन करेंगे । यथा-अस्सी प्रकार के वात रोग, चालीस प्रकार के पिचारोग और बीस प्रकार के कफ रोग हैं ॥ 3-१०॥

तन्नाऽऽदौ वातविकाराननुज्याख्यास्यामः, तद्यथा—नखभेदश्च, विपादिका च, पादशुळं च, पादअंशश्च, पादसुप्तता च, वातखुडुता च,

१ प्राण अपान भेद से बायु के स्थान अन्यत्र कहेंगे। यहां पर बताये हुए स्थानों में इन दोषों के विकार प्रायः करके होते हैं, अतः इनकी गणना की है। २ आसक्यय के ऊर्ध्वभाग में पित्र और अधोषाग में कक का स्थान है।

गुल्क्यहम, पिण्डिकोद्रेष्टनं ब, गृप्रसी ब, जानुभेदम, जानुविक्षेत्रम, ऊहस्तम्भन्न, ऊहसादश्च, पाङ्गस्यं च, गुरुश्रंशन्न, गुरार्विश्च, वृषणोत्से पद्म, शेफःस्तम्भद्म, वङ्क्षणानाह्य, श्रोणिभेद्द्य, विद्भेद्द्य. उदावर्तम, खञ्जत्वं च, [कुब्जत्वं च, ] बामनत्वं च, त्रिकप्रहम, पृष्ठमहश्च, पार्श्वावमर्द्ध, उदरावेष्टध, हृन्मोहश्च, हृद्द्रवश्च, वक्ष-डद्धर्षश्च, वक्ष उपरोधश्च, (वक्षस्तोदश्च,) बाहुशांषश्च प्रोवास्तम्मश्च, मन्यास्तरमञ्ज. कण्ठोद्ध्वंसञ्च, हनुस्तरमञ्ज, ओष्ठभेदञ्च, (अक्षिभेदञ्च,) दन्तभेदश्च, दन्तशीथल्यं च, मूकत्वं च (गद्गदत्वं च,) वाक्सङ्गश्च, कपायास्यता च, मुखशाषश्च. अरसज्ञता च, [ अगन्धज्ञता च, प्राण-नाशरच, ] कणेश्लं च, अशब्दश्रवणं च, उद्देश्युतिश्च, बाधिर्यं च, बर्त्मस्त्रभश्च, वर्त्मसंकोचश्च, तिमिरं च, अक्षिशुढं च, अक्षिब्युदासश्च, भृत्युदासश्च, शङ्कभेदश्च, ललाटभेदश्च, शिरोहक् च, देशभूमिस्फुटनं च, अर्दितं च, एकाङ्गरोगञ्च, सर्वाङ्गरागञ्च, [पक्षवधञ्च, ] आक्षेपकञ्च दण्डक्ख, श्रमध, अमध, वेपशुश्च, जूम्मा च, विषाद्ध, (हिक्का च), अतिप्रकापश्च, ग्जानिश्च, रौक्ष्यं च, पारुष्यं च, श्यावारुणावभासता च, अस्वप्नश्च, अनवस्थितत्यं चेत्यशीतिवीतविकारा बातविकाराणा-मपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा ब्याख्याताः ॥ ११ ॥

सबसे प्रथम वात रोगों को कहते हैं। यथा—नलों का टूटना, विपादिका (पांव का फटना), पादजूल (पांव की वेदना), पादजूंग, पादजुलता (पांव का सोना, ज्ञानशून्यता), वातखुड्डका, गुल्फमइ; पिण्डिकोदेष्टन (पिण्डिकोदे पेंटन), प्रभसी, जानुमेद आर जानु विश्वेज, ऊक्स्तम्म, ऊक्साद, पंगुता, गुद्रमंग, गुद्रमंग,

शुष्कता, स्वाद का ज्ञान न होना, गन्थशान का अभाव, आणशक्ति का अभाव, आणशक्ति का नाश होना, कान में वेदना, ध्रम्य का सुनाई न देना, उद्या सुनाई देना, बहरापन, पळकों का स्तम्भ, पळकों का संकुचित होना, श्रांख, कनपटी का फटना, माथे का फटना, धिरोवेदना, बाओं की भूमि का फटना, आर्दित वात, एकांग रोग, सवांग रोग, पखवध (पदाधात) आर्थेपक, दण्डापतनक, थकान, चक्कर आना, कम्मन, जम्माई, विधाद, बिन्ता, बहुत प्रलाप, ग्रांति, रुखता, कर्कश्रता, क्रांळ लाल रह की चमक, नींद का न आना, तिमिर (काच रोग), ऑख में बेदना, आंख का पळटना, भूवों का संकुचित होना और चित्त की अनवस्थितता, चंचळता (अस्थिरता) ये अस्सी बात विकार हैं। वात विकार असंख्य हैं—यहां पर प्रधान प्रधान वात रोगों की गणना की हैं। ११।

सर्वेष्वपि खल्वेतेषु वातिकारेषुक्तेष्वन्येषु वानुक्तेषु वायोरिद्मात्मरूपमपरिणामि कर्मण्यत् स्वक्ष्मणं, यदुप्कस्य तद्वयवं वा विश्वकसंदेद्दा वातिकारमेवाध्यवस्यन्ति कुशलाः, तद्यथा—रौक्ष्यं लाघवं वैशयं शैत्यं गतिरमूर्तत्व वेति वायोरात्मरूपाणि, एवंविधत्वाच्य कर्मणः स्वत्वक्षणमिदमस्य भवति तं तं शरीरावयवमाविशतः; तद्यथा—संस-श्रंशःच्यासङ्ग-भेद-साद-द्वं-वर्व-वर्त-मर्द-क्रम-चाल-तोद्-व्यथा-चे-ष्टाद्यांत, तथा खर-परव-विशदः सुषिर तारुण-क्षाय-विरस्त-सुखशोष-शृक्-सुप्ति-संकुक्ष्मत-स्तम्भत-खञ्जतादीनि च वायोः कर्माणि, तैरन्वितं वातिकारमेवाध्यवस्येत् ॥ १२ ॥

तं मधुराम्छ छवण-स्निग्धोष्णैरपक्रमेत स्नेह्स्वेदास्यापनानुषासन्तनस्तःक्रमभोजनाभ्यक्नांस्तादन-परिषेकादिभिवांतहरेमीत्रा काळं च प्रमाणीकृत्यः आस्यापनानुषासनं नु खळु सर्वोपक्रमेभ्या वाते प्रधानत्मां मन्यन्ते भिषजः, तद्धधादित एव पकारायमनुप्रविश्य केवळं वैकारिकं बातमूळं छिनस्ति, तत्राषजिते बातेऽपि सरीरान्तर्गता बात-विकाराः प्रशान्तिमापद्यन्ते, यथा बनस्पतेर्मूळे छिन्ने स्कन्यशासावरोह-कुसुमफळ्पछाशदीनां नियतो विनाशस्तद्वत् ॥ ११॥

इन सब यहां पर कहें या न कहे हुए वातिकारों में वायु के अपने स्वामाविक (अन्य उपाधि से न हुए) कर्मों से, तथा अपने उधाणों से वायु को पहिचान कर वात के एक माग को देखकर सन्देह राहेत हाकर कुशल चिकित्सक बात रोग ही है ऐसा पहिचानते हैं। वे ये हैं यथा—स्टात, अधुता

(हल्कापन) विश्वदता, शीतलता, गति, अमूर्त्तस्व (अदृश्यत्व), ये वायु के स्वरूप हैं। वाय के कमों से पहिचान-शरीर के जिस जिस अवयव में वायु आश्रय हेती है वहांपर संस (खिसकना), भ्रंश (दूर खिसकना), विस्तार, अवस्त्रता, हर्ष, प्यास. मर्दन की पीड़ा, आवर्तन, हिलने की चुभने की पीड़ा, चेष्टा आदि कम्पन, कर्कशता कठोरता, प्रयक्षरण, छेद करना, लाल रंग, कवाय रस, मुख की विरसता, मुख का शुष्क होना, दर्द, शून्यता, संकोच, स्तम्भन, खञ्जत्व ( लंगहापन ) आदि वायु के काम हैं। इन लक्षणों वाले को वातरोग हा जानना चाहिये। इस बायु की मधुर, अम्ल, खवण, स्निग्ध, उष्ण कियाओं से चिकित्सा करनी चाहिये । रनेहन, रवेदन, आस्थापन, अनुवासन, नस्य कर्म, भोजन, मर्दन, उबटन लगाना, परिषेक-स्नान आदि वातनाशक कर्मों को मात्रा और काल का विचार करके प्रयोग करना चाहिये । इन सब कमों में वैद्य होग आस्थापन आर अनवासन (बरित) को ही सब से श्रेष्ठ उपाय वायु के लिये मानते हैं। यह शीवता से पक्वाशय में पहुंचकर सम्पूर्ण रोगों को उत्पन्न करने वाले वासु की जद से नष्ट कर देती है। ऐसी अवस्था में वायु के पूर्ण शान्त न होने पर भी हारीर के अन्दर के बायुरोग शान्त हो जाते हैं. जैसे--वनस्पतियों के जह के कट जाने पर लता, शाखा, अंकर, फल, फल पत्ते आदि का नाश श्रवज्यभ्भावी है ॥ १२-१३ ॥

पित्तविकाराश्चरवारिंशदत उन्हर्वं व्याख्यारयन्तेः तराथा—ओपश्च, च्छोषश्च, दाहश्च, दवशुश्च, धूमकश्च, अस्वकश्च, विदाहश्च, अन्तर्दाहश्च, [अङ्गन्वेदश्च, [अङ्गन्वेदश्च, ] अङ्गगन्धश्च, अङ्गावदरणं च, शोणितक्छेदश्च, मांसक्छेदश्च, त्वादाहश्च,
मांसदाहश्च, त्वावदरणं च, चर्मावदरणं च, रक्तकोठाश्च, (रक्तविरकोटाश्च,) रक्तपित्तं च, रक्तमण्डळानि च, हरितत्वं च, हारिद्वर्वं च,
नीलिका च, कक्षा च, कामळा च, तिक्तास्यता च, ( छोहितगन्थास्यता
च, ) पूतिमुखता च, तृष्णाया आधिक्यं च, अतृप्तिश्च. आस्यपाकश्च,
गलपाकश्च, अश्चिपाकश्च, गुदपाकश्च, मेहूपाकश्च, जीवादानं च, तमःप्रदेशश्च, हरित-हारिद्र-मूत्र-नेत्र-चर्चस्वं चेति चत्वारिंशत्विकाराः
पित्तविकाराणामपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा व्याख्याता मवन्ति॥१४॥

इसके आगे पित्तजन्य, विकारों की व्यांख्या करते हैं—पित्त विकार—ओष (पास में रखी अग्नि की आंच), प्लोष (जटने के समान जड़न), दाह (जटना), दवधु (सब अंगों में लटने के समान धक्-धक् होना), घूमक (धूर्ये जैसा वमन आना), खहास, जटन, शरीर के अन्दर दाह, अंगों में दाह, गरमी की अधिकता, पर्धाने का अधिक आना, अंगों (बगल आदि) में पर्धाना आना, अंगों से दुर्गन्य आना, अंगों का फटना, रक्त में क्विन्नता (बदन्) आना, मांस की क्विन्नता, त्वचा को जलना, मांस की कलन, त्वचा और मांस का फटना, खचा के ऊपर के चर्म का फटना, खाल-काल फुन्सियां (वर्रे के काटे के समान), रक्तपित्त (रक्तसाव), ठाल-टाल धन्ने चकत्ते, ह्रा रंग हल्दी का सा पीला रंग, नीलिका ( हाई ), कक्ष्या ( बगल का मांस फटना ), कामला मुख की कहुता, मुख से दुर्गन्य आना, प्यास का अधिक लगना, भोजन में अनृति, मुख का पकना, गले का पकना, आंख का पकना, गुदा का पकना शिवन का पकना, प्राणों का नाश, और आंखों के सामने अन्येरा रहना, मल-मूत्र और आंख का हरा या पीला हाना, ये चालीस पित्रजन्य रोग हैं। पित्र विकार असंख महंच रांपर मुख्य रोगों की गणना की गई है॥ १४॥

सर्वेष्विप खदवेतेषु पित्तविकारेष्वन्येषु चानुक्तषु पित्तस्येदमात्मस्यमगरिणामि कर्मणश्च स्वलक्षणं, यदुपल्य्य तद्वययं वा विमुक्तसंदेद्दाः
पित्तविकारमेवाध्यवस्यन्ति कुशलाः । तद्यथा आष्ण्यं तेष्ट्ण्यं लाघवमनित्तस्तेद्दो वर्णश्च शुक्लारुणवर्जां गन्धश्च विस्तो रसौ च कहुकास्लो
पित्तस्याऽऽत्मरूपाणि, एवंविधत्वाच कर्मणाः स्वलक्षणमिदमस्य भवति ।
तं तं शरीरावयवमाविशतः । तद्यथा--दाहीष्ण्यपाक-स्वेद-क्लेद-कोथस्नाव-रागा यथास्वं च गन्ध-वर्ण-रसाभिनिवर्तनं पित्तस्य कर्माणि,तैरन्वितं
पित्तविकारमेवाध्यवस्येत् ॥ १४ ॥

तं मधुर-विक्त-कवाय-शांतैरुपक्रमैरुपक्रमेत स्नेह-विरेचन-प्रदेह-परि-पेकाम्यङ्गावगाहादिभिः पित्तहरैमीत्रा कालं च प्रमाणीकृत्य, विरेचन तु सर्वोपक्रमेम्यः पित्ते प्रधानतमं मन्यन्ते भिषजः, तद्वधादित एवाऽऽ-माशयमतुप्रविश्य केवलं वैकारिकं पित्तमूलं चापकर्षति, तत्रावर्जिते पित्तेऽपि शरीरान्वर्गताः पित्तविकाराः प्रशान्तिमापद्यन्ते, यथाऽग्नौ व्य पोढे केवलमन्मगृहं शीतीभवति तद्वत् ॥ १६॥

इन सब यहां कहे या नहीं कहे हुए पिश विकारों को या उसके एक भाग को स्वामाविक रूप से ( किसी दूसरे दोष से न मिला होने पर ), कार्यों, एवं पित्त के लक्षणों से पहिचानकर कुशल वैद्य लोग पित्त रोग ही है, ऐसा निदचय करते हैं। यथा गरमी, तीक्ष्णता, लघुता, चिकास की अधिकता न होना, सफेद और काले-लाल रंग को लोककर अन्यरंग, सक्षांद (दुर्गन्य युक्त ) करु और खहा रस होना ये पित्त के लक्षण हैं। निम्न प्रकार के कमों से पित्त की पहिचान होती है शरीर के जिस जिस अवयव में पित्त आअय लेता है, वहां कह पर दाह, गरमी, पाक ( पकना ), पथीना, क्षिकता, सडांद, खज, साव, रंग तथा पित्त के समान गन्य, वर्ण और रस की उररित्त होना थे पित्त के कम हैं। इन कार्यों से युक्त रोग को पित्त का विकार जानना चाहिये। इस पित्त को धान्त करने के किए मधुर, तिक्त, कपाय, धीत उपक्रमों से चिकित्सा करनी चाहिये। पित्त नाधक स्नेह, विरेचन, प्रदेह, स्नान, मर्दन आदि कार्यों को मात्रा एवं समय को देखकर प्रयोग करना चाहिये। पित्त को धान्त करने के लिए वैद्य लोग विरेचन को हो सब से मुख्य साधन मानते हैं। यह जल्दी ही आमाश्य में प्रविद्य के सम्पूर्ण पित्तविकार को जह से बाहर निकल देता है। ऐसी अवस्था में पित्त के सम्पूर्ण शान्त न होने पर भी शरीरस्थ पित्तरोग ऐसे ही शान्त हो जाती हैं। १६॥ अपने आप उण्डी हो जाती हैं।। १६॥

रुडेब्सविकारांश्च विंशतिमत कर्ष्यं ज्याख्यास्यामः, तद्यश्च—
तृप्तिरच, तन्द्रा च, निद्राया धाधिक्यं च, स्तैमित्यं च, गुकगात्रता च,
आढस्यं च, मुखमाधुर्यं च, मुखसादश्च,रुडेब्मोद्गिरणं च, मळस्याऽऽधिक्यं च, कण्ठोपछेपश्च, बढासश्च हृदयोपछेपश्च, धमनी-प्रतिचयश्च,
गळगण्डश्च, धतिस्यौल्यं च, शीताग्निता च, उददेश्च, श्वेतावभासता
च, श्वेत-मूत्र-नेत्र-वर्चस्त्वं वेति विंशतिः रुछेब्मविकाराः रुछेष्मविकार राणामपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा ज्याख्याताः ॥१९॥

कफजन्यरोग बीस हैं। उन का कहते हैं यथा— भाजन न करने पर मा
तृक्षि का अनुभव, तन्द्रा, नींद का अधिक आना, स्तैमित्य ( द्यारीर का गीले
वक्क से ढंपा प्रतीत होना ), द्यारेर का भारीपन, आलस्य आना, मुख की
मिठास, मुख से खाला बहना, कफ का वमन, द्यारीर से मल का अधिक निक-लना, कफ का खाय, हृदय का भरा रहना, कठ का भरा रहना, धर्मानयों का अबरोध, गलगण्ड, अतिस्थूल, मन्दागिन, उदर्द ( छगाकी ), द्वेत गंग की प्रतीत, मृत्र मल और नेत्र में सफेदी, ये बीस कफजन्य रोग हैं। कफजन्य विकार असंख्य हैं, परन्तु यहां पर प्रधान रोगों की गणना की है।।१७॥

सर्वेष्वपि तु खल्वेतेषु रहेष्मविकारेष्वन्येषु चातुक्तेषु रहेष्मण इत्-मात्मरूपमपरिणामि कर्मणर्च स्वद्धस्णं,यदुषद्धस्य तद्वययं वा विसु-क्तसंदेद्दाः रहेष्मविकारमेवाध्यवस्यन्ति कुश्लाः, तद्यथा—रवैत्य-शेत्य-स्तद्द-गौरव-माधुर्य-मात्तन्योनि रहेष्मण आत्मरूपाणि, एवंविधत्वाच कर्मणः स्वद्धस्यमिद्मस्य भवति तं तं शरीरावयवमाविशतः, तद्यथा— रवेत्य-शेत्य-कण्ड्-स्थैर्य-गौरव-स्तेद्द-स्तम्भ - सुप्ति-कोदोपदेहबन्ध-माधुर्य- चिरकारित्वानि इलेष्मणः कर्माणि, तैरन्वितं इलेष्मविकारमेवाध्यव-स्वेतः॥ १८ ॥

२४४

तं कटुक-तिक-कषाय-तोक्ष्णोष्ण-कृक्षोक्षपक्रमेव प्रकेषतः स्वेदन-वमन-शिरोविरेचन-व्यायामादिभिः इठेष्महर्रमोत्रां काळं च प्रमाणीकृत्य,वमनं तु सर्वोपक्रमेध्यः इठेष्मणि प्रधानतमं मन्यन्ते भिषजः, तद्भ्यादित एवाऽऽमाश्यमतुप्रविश्य केवळं वैकारिकं इठेष्ममूळमपकषित, तत्राव-जिते इठेष्मण्यपि शरीरान्तर्गताः इठेष्मविकाराः प्रशान्तिमापवान्ते, यथा — भिन्ने केदारसेता शाळि-यव-षष्टिकादीन्यभिष्यन्दमानान्यम्भसा प्रशोषमापद्यन्ते तद्वदिति ॥ १८ ॥

इन सब कर की विकारों में कहे हुए या नहीं कहे हुए रोगों को या उसके एक भाग को कर के अपने स्वाभाविक रूप से, कार्यों से, लक्षणों से पहिचान कर कुशाल पुरुष सन्देहरहित होकर क्लेप्मिवकार ही हैं ऐसा निश्चय करते हैं। यथा चिकास, शीतलता, सफेदी, भारीपन, मधुरता, मस्एणता (पिञ्ल्लता), ये कर के रूप हैं। निम्न प्रकार के कार्यों से कर की पहिचान होती हैं—

शरीर के अवयवों में प्रविष्ट होकर कफ सफ़ेदी, शीतलता. खाज, स्थिरता, भारीपन, चिकास, जहता, निष्क्रियता, क्रिज्ञता, विकनापन, अवरोष, मधुरता, देर में कार्य करना ये कफ के कार्य हैं। इनके द्वारा कफ रोग को जानना चाहिये। इस कफ को शान्त करने के लिये कह, तिक्क, कशाय, तीक्ष्ण, गरम और रूख उपक्रमणों से चिकित्सा करनी चाहिये। मात्रा और समय के अनुसार स्वेद, वमन, शिरोविरेचन, व्यायाम आदि रुठेधमनाशक कार्यों का प्रयोग करे। कफ को शान्त करने के लिये वैद्य वमन कां ही सब से उत्तम साधन मानते हैं। वमन जल्दी से आमाश्य में पहुंच कर सम्पूर्ण वैकारिक कफ को जह समेत बाहर कर देता है। इस कफ के पूर्ण रूप से शान्त न होने पर भी खरीर के अन्दर के कफरोग शान्त हो जाते हैं। जिस प्रकार कि धान्य, जी, साठी पानी से मरे होने पर खेत की मेंट के टूटने पर पानी से खुश्क हो जाते हैं। (सुख जाते हैं), इसी प्रकार कफ के निकलने से रोग भी नष्ट होजाते हैं। १९८-१६॥ मयनित चात्र—रोगमावी परीक्षेत तत्रोऽनन्तरमीपधम्।

ततः कर्म भिषक्पश्चाःज्ञानपूर्वं समाचरेत् ॥ २० ॥ यस्तु रोगमविज्ञाय कर्माण्यारमते भिषक् । अप्योषधविधानज्ञस्तस्य सिद्धिर्यटच्छ्या ॥ २९ ॥ यस्तु रोगविशेषज्ञः सर्व-भैषज्य-कोविदः । देश-काद्ध-प्रमाण-ज्ञस्तस्य सिद्धिरसंशयम् ॥ २२ ॥ सब से प्रथम रोग की परीक्षा करनी चाहिये, उसके पीछे औषघ की परीक्षा, इसके अनन्तर वैद्य ज्ञानपूर्वक चिकित्सा का आरम्म करे। जो वैद्य, रोग को परीक्षा द्वारा निश्चय किये विना चिकित्सा कर्म आरम्म कर देता है, मले ही वह वैद्य औषधि के विधान को जानता हो, तो भी उसकी सफलता निश्चित नहीं ( कभी हो जाती है, और कभी नहीं )। जो वैद्य रोगों को भली प्रकार जानता है, हसी भकार औषधियों को भी जानता है, साथ में देश, काल और प्रमाण को भी समझता है, उसकी सफलता निश्चित, अवस्थम्मावी है ॥२०-२२॥ तत्र रुठोका:—संग्रह: प्रकृतिर्देशो विकारमुखमीरणम्।

असंदेहोऽतुबन्धक्र रोगाणां संप्रकाशितः ॥ २३ ॥ दोषस्थानानि रोगाणां गणा नानात्मजाक्ष ये । रूपं प्रथक्त्वाहोषाणां कर्म चापरिणामि यत् ॥ २४ ॥ प्रथक्त्वेन च दोषाणां निर्दिष्टाः समुपक्रमाः । सम्यक्ष महति रोगाणामध्याये तत्त्वदर्शिना ॥ २४ ॥

रोगों की संक्षित संख्या, इनके स्थान और इनके साक्षात् अथवा प्रेरक कारण, असन्देह, और अनुबन्ध, दोशों के स्थान, नानाप्रकार के रोगों की गणना, दोषों के पृथक् पृथक् रूप, और स्वामाधिक कर्म, दोषों के पृथक् पृथक् सान्ति के उपाय, इस महारोग अध्याय में तस्वदर्शि पुनर्वसु ने कह दिये हैं॥२३-२४॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने रोगचतुष्के महारोगाध्यायो नाम विंशोऽध्यायः ॥ २० ॥

## एकविंशोऽध्यायः ।

अथातोऽष्टौनिन्दितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इसके आगे 'अद्यौनिन्दितीय' नामक अध्याय का न्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था॥ २॥

इह खलु शरीरमधिकत्याष्ट्री पुरुषा निन्दिता भवन्ति; तद्यथा— श्रतिदीर्घश्चातिह्रस्वश्चातिल्लोमा चालोमा चातिकृष्णश्चातिगीरश्चातिस्थू-खश्चातिकृशश्चेति ॥ ३ ॥

इस लोक में शरीर के सम्बन्ध में (मन के सम्बन्ध में अधार्मिक आदि इन से मिन्न हैं) आठ पुरुष निन्दित माने जाते हैं। यथा १. अविदीर्घ २. अतिहरूव, ३. अतिलोमा (बहुत बालों वाला), ४. अलोमा (एक दस बाल रहित ) ५. अतिकृष्ण (बहुत काला ) ६. अतिगौर, ७. अतिस्थूल (बहुत मोटा ) और ८. अतिकृश (बहुत पतला ) ॥ ३ ॥

तत्रातिस्थूळकुशयोर्भ्य एवापरे निन्दितविशेषा भवन्तिः अतिस्थूळ-स्य तावदायुषी हासी जरोपरोधः कृच्छ्रव्यवायता दौर्बल्यं दौर्गन्ध्यं स्वेदाबाधः श्रदतिमात्रं पिपासातियोग्डचेति भवन्त्यष्ट्रौ दोषाः । तदति-स्थील्यमतिसंपूरणाद् गुरु-मधुर-शीत-स्निग्योपयोगाद्व्यायामाद्व्यवा-यादिवास्वप्नाद्धेर्षनित्यत्वादचिन्तनाद् बीजस्वभावाञ्चोपजायते । तस्या-तिमात्रं मेदस्विनो मेद एवं।पचीयते न तथेतरे धातवः, तस्मादस्याऽऽयुषो ह्रासः; शैथिल्यात् सीकुमार्याद् गुरुत्वाच मेदसा जरीपराधः, शुक्रवहु-त्वाद् मेदसाऽऽत्रृतमार्गत्वाच्च कृच्छूव्यवायता, दोर्बल्यमसमत्वाद्धात्नां, दोर्गन्ध्यं मेदोदाषानमेदसः स्वभावात्स्वेद्छत्वाच्च, मेदसः इलेष्मसंस-र्गाद्विष्यन्दित्बाद् बहुत्बाद्वयायामासहत्वाच्च स्वदाबाधः, तीक्ष्णाग्नि-त्वात्त्रभूतकोष्ठवायुरवाच्च श्वदातमात्रं पिपासातियोगरचेति ॥ ४ ॥

इन आठों पुरुषों में भी अतिस्थूल और अतिकृश ये दोनों पुरुष विशेष रूप से निन्दित हैं। इनमें अतिस्थूल पुरुष की आयु छोटी होती है, उसे बुढ़ापे जल्दी आ घेरता है, मैथुन में कठिनता, निर्बलता, शरीर में दुर्गन्थ, पतीना बहुत आता है, भूख और प्यास खूब अधिक लगती है, ये आठ दोष होते हैं। यह अतिस्यूलता अधिक भोजन करने से, गुढ, मधुर, शीत, हिनग्ध पदायों के मंबन से, ब्यायाम न करने से, सम्भोग न करने से, दिन में सोने से, नित्य खुश ( वेफिकर ) रहने से, चिन्ता न करने से, माता पिता के स्थूछ होने से उत्पन्न होती है। अतिस्थूल पुरुष के शरीर में मेद के बढ़े होने पर आगे मेद ही बढ़ता जाता है और अन्य धातु नहीं बढते । इसिलये ( विषम धातु होने से ) आयु छाटी होती है, मेद के शिथिज, सकुमार और भारी हाने से बुढापे का जल्दी आना, अक के कम होने से, मेद के द्वारा अक बाह्य स्रोतों के दक जाने से मेंथुन में कठिनाई; धातुओं के विषम होने से दुर्बलता, मेद के दोष से, मेद के स्वभाव से तथा पर्धीने के अधिक आने से दुर्गन्य, मेद के ब्लेष्मा के साथ मिलने से, सइने से, बहुत होने से, भारी होने से और परिश्रम को न सह सकने के कारण पसीने का बहुत आना, अग्नि के प्रश्नल होने से और कोड में वाय को अधिकता से भूख अधिक और बहुत प्यास लगती है। । ४॥ भवन्ति चात्र-मेदसाऽऽवृतमार्गत्वाद्वायुः कोर्ड विशेषतः।

चरन संघक्षयत्यग्निमाहारं शोषयत्यपि ॥ १ ॥

तस्मात्स शीघ्रं जरयत्याद्वारं चातिकाङ्क्षति । विकाराञ्चाश्तुते घोरान् काञ्चित्कास्ट्व्यतिकमात् ॥६॥ एताबुणद्रवकरौ विशेषादग्निमारुतौ । एतौ हि दहतः स्थृलं बनदावो बनं यथा ॥ ७ ॥ मेदस्यतीव संयुद्धे सहसैवानिलाद्यः । विकारान् दारुणान् इत्वा नाशयन्त्याशु जीवितम् ॥ ८ ॥ मेदोमांसातिष्दद्धत्वाष्ठस्पिगुद्दरस्तनः । अयथोपचयोत्साद्दो नरोऽतिस्थल उच्यते ॥ १ ॥ इति मेदस्विनो दोषा देतवो रूपमेव च । निर्दिष्टं, बक्ष्यते वाच्यमतिकाश्चेंऽप्यतः परम् ॥ १० ॥

मेद के द्वारा खोतों के कक जाने पर वायु कोष्ट का आश्रय केकर गति करता है, इससे अग्नि को बढ़ाता (तेज करता है) है, और मोजन को ग्रुष्क करता है। इसकिये अग्नि आहार को श्रीप्र जीर्ण कर देती है और अन्य आहार को चाहती है। आहार काल के अतिक्रमण होने से भयानक रोगों को उत्पन्न करती है। ये अग्नि और वायु विशेष रूप से उपद्रव करने वाले हैं। जिस प्रकार की जंगल की आग बन को जला देती है, उसी प्रकार ये वायु और अग्नि मोटे व्यक्ति को जला देते हैं। मेद के बहुत बढ़ने पर एक दम से वायु, पित्त, कफ, भयानक रोगों को उत्पन्न करके जीवन का नाश शींत्रता से कर देते हैं। मेद के अति बढ़ने से मनुष्य के नितम्ब, उदर और स्तन पल-यक करने लगते हैं। शरीर का आकार और उत्साह शक्ति नष्ट हो जाते हैं। ऐसे पुरुष को अतिस्थूल कहते हैं। ये मेदस्बी पुरुष के दोष, कारण और लक्षण कह दिये इसके आगे अतिकश व्यक्ति के लक्षण कहते हैं। ॥ ५-१०॥

सेवा-रूक्षाम-पानानां छङ्घनं प्रमिताशनम् । क्रियातियोगः शोकक्ष वेग-निद्रा-विनिष्रहः ॥११॥ रूक्षस्योद्वर्तनं स्नानस्याभ्यासः प्रकृतिर्जरा । विकारानुशयः क्रोधः कुर्वन्त्यतिकृशं नरम् ॥१२॥ व्यायाममतिसौहित्यं क्षत्पिपासामहौषधम् । कृशो न सहते तद्वद्विरातिोष्णमेश्वनम् ॥ १३ ॥ सीहा कासः क्षयः श्वासो गुल्माशास्युदराणि च । कृशं प्राबोऽभिषाबन्ति रोगाक्ष प्रहृणीगताः ॥१४॥ शक्क-रिफ्युद्दरमीबो धमनी-बाङ-सन्दतः । स्वगस्वरोबोऽतिकृशः स्थूळपर्वा नरो मतः ॥१५॥ सत्ततव्याधितावेतावितस्थूळकृशौ नरौ । सततं चोपचर्यौ हि कर्वणैब्द्दैर्णरिष ॥१६॥ स्वौल्यकाश्यें वरं काश्यं समोपकरणी हि तौ । यशुभौ व्याधिरागच्छेत्स्थूळमेवातिपीडयेत् ॥१ ॥

रूक्ष खान पान के सेवन से, उपवास से थोड़ा खाने से, स्नेहन, स्वेदन वमन, विरेचन आदि कियाओं के अतियोग से, शोक से, मल-मूत्र कं उपस्थित वेगों को अथवा नींद के उपस्थित वेग को रोकने से, रनेह मर्दन किये विना उबटन लगाकर स्नान (नित्य प्रति ) करने से, स्वभाव से. बुढापे से, रोगों के कारण (रांग की कमजोरी में ) उत्पन्न कमजोरी में. मिश्याहार-बिहार से. क्रोध से पुरुष बहुत कुश हो जाता है। परिश्रम, अतिशय पेट भर के खाना, भूख, प्यास और बच्चान् औषध, बहुत सदीं. बहुत गरमी और मैथून इनको कुछ पुरुष सहन नहीं कर सकता। प्लोहा कास, क्षय, इवास, गुल्म, अर्श, उदर-रोग, और ब्रहणी रोग ( आमाद्यय आंत्र रोग ) प्रायः करके कृश ( निर्बंछ ) पुरुष को शीध चिपटते हैं। नितम्ब, उदर और मीवा शुष्क हो जाते हैं, करीर पर धमनियों के जाल दीखने छगते हैं. त्वचा और अस्थियों का ही ढांचा बच जाता है, प्रनिधयां मोटी-मोटी हो जाती हैं, ऐसे पुरुष को 'अतिकृश' कहते हैं। ये अतिस्थूल और अतिकृश पुरुष सदा रोगी रहते हैं। इसलिए कर्पण से (स्थूल की) और बृंहण से (कश पुरुष की) सदा परिचर्या करनी चाहिये। स्थलता और क्रशता में क्शता श्रेष्ठ है. क्योंकि यदि दोनों को एक ही समान चिकित्सा से साध्य व्याघि हो जाय तो स्थूल पुरुष ही अधिक पीड़ित होगा (क्योंकि स्थूल पुरुष का यदि संतर्पण किया जाय तो स्थूलता बढ़ती है, अपतर्पण करे तो वह सहन नहीं कर सकता, क्योंकि जाठराग्नि बढी होती है ) ॥११-१७॥

> सम-मास-प्रमाणस्तु समसंहननो नरः । दृढेन्द्रियत्वाद् व्याधीनां न बढेनाभिभूयते ॥ १८ ॥ श्वत्विपासातपसहः शीत-व्यायाम-संप्रहः । समपक्ता समजरः सम-मास-चयो मतः ॥ १८ ॥

जिल पुरुष की मांच पेशियां प्रमाण में उन्नत हैं और शरीर का संघटन टीक प्रकार से हैं, हन्द्रियां बलवती हैं, वह पुरुष रोगों के बल से भी हार नहीं मानता। जो पुरुष मूख, प्यास, धूप का सहन कर सके, शीत, व्यायाम को मकी प्रकार सहन करले, न कम और न अधिक, भोजन को जीर्ज करने बाका हो, जिसको बुढ़ापा टीक समीप पर आये, वह पुरुष समान उपचय अर्थात् उचित हारोर की बनावट का होता है ॥ १८५-१९ ॥

> गर चातर्पणं चेष्टं स्थूळानां कर्षणं प्रति । कशानां बृंहणार्थं च छ्यु संतर्पणं च यत्।। २०॥ वातघ्नान्यन्नपानानि इलेष्म-मेदो-हराणि च। रूक्षोष्णा बस्तयस्तीक्ष्णा रूक्षाण्युद्वर्तनानि च ॥ २१ ॥ गुहुची-भद्र-मुस्तानां प्रयोगस्रैफलस्तथा । तकारिष्टप्रयोगस्त प्रयोगो माक्षिकस्य च ॥ २२ ॥ विडङ्गनागरं क्षारः काल-छोह-रजो मध्। यवामलकचूर्णं च प्रयोगः श्रेष्ठ उच्यते ॥ २३ ॥ बिल्बादिपञ्चमूलस्य प्रयोगः श्रोद्रसंयुतः। शिलाजतुप्रयोगस्तु साग्निमन्थरसः परः ॥ २४ ॥ प्रशातिका प्रियङ्गुश्च श्यामाका यवका यवाः। जूर्णोह्नाः कोद्रवा सुद्गाः कुल्स्याश्चक्रमुद्रकाः ॥ २५ ॥ आढकीनां च बीजानि पटोलामलकैः सह । भोजनार्थं प्रयोज्यानि पानं चातु मधूदकम् ॥ २६ ॥ अरिष्टांश्चानुपानार्थे मेदो-मांस-कफापहान् । अतिस्यौल्यविनाशाय संविभन्य प्रयोजयेत ॥ २०॥ प्रजागरं ज्यवायं च ज्यायामं चिन्तनानि च स्थौल्यमिच्छन् परित्यक्तुं क्रमेणाभिप्रवर्धयेत् ॥ २८ ॥

स्थूड पुरुषों को इ्राय बनाने के लिये गुद (भारी) और अपवर्षण क्रिया (यथा शहद भारी होने से अग्नि को कम करता है और अपवर्षण होने से मेद का कम करता है) उचित है। इत्य पुरुषों को मोटा करने के लिये छन्न एवं सन्तर्पण क्रिया करनी चाहिये। अतिस्थूळ को चिकित्सा—

बातनाधक खान पान, कफ और मेदनाधक आहार, रूखी एवं गरम बस्तियां, तीक्ष्ण, रूख उबटन का महना, गिडोब, नागर मोथा, इनका, या जिफहा का काथ देना, तकारिष्ट का प्रयोग अथवा मधु का उपयोग, बायविडंग, स्रोंठ, खार, कान्त लोह मस्म को शहर के साथ, जो और आंबड़े का चूर्ण, इनका प्रयोग उत्तम है। बिल्ब, अर्णो, सोना पाठ, काश्मरी, पाठड़ा इनके काथ में मधु प्रवेप करके पीना, अग्निमन्य (अरणी) के रस के साथ शिकाजीत का उपयोग, प्रचाविक ( नीवार चान्य ), प्रियंगु, स्थामाक ( सांचक ), चुद्रजव, जो, कंगनी, कोरों चान्य, मूंग, कुढ़यी, जंगली मूंग, अरहर की दाळ, परवळ, आंवळा इनके साथ खाने के लिये देवे; और पीने के लिये पानी में शहद मिळा के देना चाहिये। अनुपान के लिये येत, मांस और कफ को नष्ट करने वाले अरिष्टों को अतिस्थूलता नाश करने के लिये प्रयोग करना चाहिये। स्थूलता का नाश करने की हिस्य प्रयोग करना चाहिये। स्थूलता का नाश करने की इस्छा वाले पुरुष को, रात में जागना, मेशुन, परिश्रम करना, चिन्ता करना इनको कम से शनैः शनैः बदाना चाहिये॥ २०-२५॥

स्वजो ह्वं: सुखा शय्या मनसो निर्वृतिः शमः ।
चिन्ता-क्यवाय-क्यायाम-विरामः प्रियद्शनम् ॥ २६ ॥
नवान्नानि नवं मद्यं भाम्यान्पौदका रसाः ।
संस्कृतानि च मांसानि द्धि सर्पिः पर्यासि च ॥ ३० ॥
इक्षवः शाळ्यो मांसा गोधूमा गुढवेकृतम् ।
बस्तयः स्निग्धमधुरास्तैळाम्यङ्गरुच सर्वदा ॥ ३१ ॥
स्निग्धमुद्धतेनं स्नानं गन्धमाल्यनिषेवणम् ।
शुक्छवासो यथाकाळं दोषाणामवसेचनम् ॥ ३२ ॥
रसायनानां वृष्याणां योगानामुपसेवनम् ।
इत्वाऽतिकाश्यमाद्दो नृणामुपचयं परम् ॥ ३३ ॥
अचिन्तनाध कार्याणां धुवं संतर्पणेन च ।
स्वप्नप्रसङ्गाच नरो वराह इव पुष्यति ॥ ३४ ॥

क्व रोग की विकिश्वा—रात में और दिन में छोना, सदा प्रवश्व रहना, आराम, गहेदार पर्लग पर छोना, बैठना, मनकी बेफ़िकरी, धान्ति, चिन्ता न करना, सम्भाग का न करना, भम न करना और इच्छित बस्तुओं का दर्धन, नये अन्न, नया मख, माम्य और जरूचर प्राणियों के मांव का रस, संस्कृत ( अच्छी प्रकार बनाये ) मांव, दही, वो और दूब, गन्ने, चावर (अच्छ चावरू) मांव, गेहूँ, गुड़ से बनी बस्तुय, स्तिग्य और मशुर बस्तियां, सर्वदा तैक मर्दन स्तिग्व उवटन, स्नान, सुगन्य और मांव का घरण करना, उपेद बच्च, समय समय पर वातादि दोषों का बाहर निकालना, रसायन एवं वाजीकरण-बोगों का सेवन करने से कृष्यता दूर होकर पुछ, वर्ल ( मोटापा ) आता है । कार्यों की चिन्ता न करने ( बेफ़िकरी ) से, नित्य प्रति सन्तर्यक्ष क्रिया द्वारा और रात दिन सोने से मनुष्य द्वारूर की तरह पुष्ट हो जाता है ॥ २०-३४ ॥

बदा तु मनसि क्रान्ते कर्मात्मानः क्रमान्बिताः ।

विषयेत्रयो निवर्तन्ते तदा स्विपित मानवः ॥ ३१ ॥

निद्रायतं सुखं दुःखं पुष्टिः कार्र्यं बढावछम् ।

ष्ट्रपता क्रीवता ज्ञानमञ्चानं जीवितं न च ॥ ३६ ॥

श्रकाळेऽतिप्रसङ्गाच न च निद्रा निपेषिता।

स्वायुषा पराकुर्यात्कालरात्रिरिवापरा ॥ ३६ ॥

सैव युक्ता पुनर्युक्के निद्रा देहं सुखायुषा ।

पुरुषं योगिनं सिद्ध्या सत्या बुद्धिरवाऽऽगवा ॥ ३८ ॥

गीवाच्ययन-मध-क्री-कर्म-भाराध्य-किषताः ।

अजीर्णिनः क्षताः क्षीणा बृद्धा बाळास्तथाऽयळाः ॥ ३८ ॥

रूष्णातीसार्युकाताः स्वासिनो हिक्किनः कृशाः ।

पतिताभिद्द्तोतम्मताः क्षान्ता यानप्रजागरेः ॥ ४० ॥

क्रीध-शोक-भय-क्छान्ता दिवास्वप्नीचिताश्च थे ।

सर्व एते दिवास्वप्नं सेवेरन् सार्वकाळिकम् ॥ ४१ ॥

श्रातुसास्यं तथा होषा वळं चाय्युपजायते ।

रूष्टमा पुष्णाति चाङ्गानि स्थैयं भवित चाऽऽयुषः ॥ ४२ ॥

जब मन से संयुक्त आत्मा निष्किय हो जाती है, हन्द्रियां क्रियारहित हो जाती हैं (रूप, रसादि विषयों से हट जाती है), तब पुरुष सो जाता है। यदि विषिपूर्वक नींद का सेवन किया जाय तो, सुख, श्रारीर की पुष्टि, वल, पुरुषत्व ज्ञान और जीवन नींद के अधीन हैं और यदि निदा का विषि से सेवन न किया जाय तो दुःख, कृश्यता, बलनाश, क्रीवता, अज्ञान, और मरण ये नींद के अधीन हैं। इसल्ये सुख चादने बाले पुरुष को चाहिये कि दूसरा प्रकथ रात्रि के समान अकाल (दिन में या सन्ध्याकाल में) संना, या बहुत सोना छोड़ है। ये नींद के मिथ्यायोग हैं। यदि निदा उचित रूप में सेवन की जाय तो श्रारीर को सुख और आयु से ऐसे ही युक्त करती है जिस प्रकार योगी पुरुष को सिद्ध से सच्चतान प्राप्त होता है।

गीत गाने से इधपुरुष, पहुने से कुछ, मद्यपान करने वाले की-सेवा करने वाले, वमन विरेचनादि कर्म में, मार्ग चलने से कुछ हुए, अतिसार आदि से कुछ, अर्जाण रोगी, उरक्षत रोगी, कीण (जिनके रत रकादि घाद बीण) हो, इद्ध, वाकक, क्यां (कमज़ोर) तुरणारोगी, गूळ से पीढ़ित, स्वास से कुछ, ऊपर से गिरे, चोट टगे हुए, उन्मच (धन्दा आदि खाने से), यके हुए, स्वारी करने से, रात में जागने से, कोष, शोक, भय से निष्क्रय पुरुषों को दिन में सोना उचित है। ये उपर हिस्से पुरुष स्व कालों में दिन में सो सक्ति हैं।

दिन में सोने से इनके विश्वम चातु सम होते हैं, वड बढ़ता है, कफ अंगों को पुष्ट करता है और आयु रियर होती हैं # || २५-४२ ||

ग्रीच्मे चाऽऽदानरुक्षाणां वर्घमाने च मारुते । रात्रीणां चातिसङ्क्षेपादिवास्यप्तः प्रशस्यते ॥ ४३ ॥ प्रीच्मवर्ज्येषु काळेषु दिवास्वप्नात्मकुप्यतः । इक्टेब्मपित्ते, दिवास्वप्नस्वरमात्तेषु न शस्यते ॥ ४४ ॥ मेदस्बनः स्नेहनित्याः रुलेष्मलाः रुखेष्मरोगिणः । दचीविषातीश्च दिवा न शयीरन् कदाचन ॥ ४४ ॥ हलीमकः शिरः श्लं स्तैमित्वं गुरुगात्रता। अक्रमदौंऽग्निनाशस्य प्रलेपो हृदयस्य च ॥ ४६॥ शोधारोचक-दृङ्खास-गीनसाधीवभेदकाः। कोठोऽरुः पिडकाः कण्डूस्तन्द्रा कास्रो गळामयाः ॥ ४७॥ स्मृति-बृद्धि-प्रमोह्य संरोधः स्रोतसां ज्वरः। इन्द्रियाणामसामध्ये विष-वेग-प्रवर्तनम् ॥ ४= ॥ भवेत्रणां दिवास्वप्नस्याहितस्य निषेवणात् । तस्माद्धिताहितं स्वप्नं बुद्धवा स्वप्यात्सुखं बुधः॥ ४६॥ रात्री जागरणं रूसं स्निग्धं प्रस्वपनं दिवा। अरुखमनभिष्यन्दि त्वासीनप्रचळायितम् ॥ ५० ॥ देहवृत्ती यथाऽऽहारस्तथा स्वप्नः सुस्रो मतः। स्वप्ताहारसमुत्थे च स्थील्यकाश्ये विशेषतः ॥ ५१ ॥

त्रीभा शतु आदान काल एवं रुख है, इस समय वायु बढ़ती है, और रातें बहुत छोटी होती हैं, इसिलये दिन में साना उत्तम है। मीभा श्रद्ध को छोड़कर और श्रद्ध ओं में सोने से कफ और पित्त विकृत होते हैं, इसिलये इन समयों में दिन के समय सोना ठीक नहीं है। मेदस्वो, नित्य स्लेह का सेवन करने वाले, कफ प्रकृति, कफरोगी, और तूयो विषय सं पीड़ित पुरुष दिन में खास कर कभी भी न सीपें। दिन में सोने से हलीमक, शिरोवेदना, अंगों में मारीपन, अंगों

नींद का स्थान कहां है ? यह तो कहना कठिन है, परन्तु जब मन या मन से युक्त आत्मा मित्तक की पंचम जबनिका (Fifth Ventrical) में पहुंच जाती है तब पुरुष को नींद आती है। इस जबनिका के साथ किसी मी ज्ञानतन्तु का सम्बन्ध नहीं है। इसी से कहा है—"स्वप्नश्च निरिन्द्रियप्रदेशं मनोऽवस्थानम्" !!

को गीक वक से ढांपने की मांति मतीति, अंगों का दूटना, जाटराग्नि की बीजता, इत्य का कफ से लिस होना, स्जन, अरुचि, वमनेच्छा, पीनस, आघा सीती, कोट (वर्रे के काटे के मांति), कुन्सियां, लाज, तन्द्रा, आखस्य, कास, गक्ते के रोग स्मृति नाघ, बुब्दिनाघ, मूर्छा, स्रोतों का अवरोष, व्यर, इन्द्रियों में असमर्थता, विष के बेग का जोर (फिर से चढ़ना) वे खख्ण अहितकारी निद्रा अर्थात् दिन में सोने से उत्पक्ष होते हैं। इसिल्ये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अहि-तकारी नींद का त्याग करे, और हितकारी नींद का सेवन करे इससे सुख होगा। रात्रि में जागने से घरीर में रूखता और दिन में सोने से स्निग्यता बढ़ती है। और वैठे-वैठे सोना न तो रूखता उत्पक्ष करता है, न अभिष्यन्द अर्थात् जिन्यता उत्पक्ष करता है। इसिल्य स्थान सुख्य स्थान सुख्य होता है। उसी प्रकार नींद भी आवश्यक है। इसिल्य स्थ्यूलता और कृशता मुख्य रूप से आहार और निद्रा पर अवल्यनत है। इसिल्य स्थ्यूलता और कृशता मुख्य रूप से आहार और निद्रा पर अवल्यनत है। ॥ १२-५१॥

अध्यक्कोत्सादनं स्नानं माम्यानूपीवका रसाः। श्राल्यन्नं सद्घि श्वीरं स्तेहो मद्यं मनःग्रुखम् ॥ १२ ॥ मनसोऽनुगुणा गन्धाः शब्दाः संवाहनानि च । चक्कषस्वपैणं खेपः शिरसो वदनस्य च ॥ १३ ॥ स्वास्तीर्णं शयनं वेश्म ग्रुखं काळस्तथाचितः। आनयन्त्यचिरान्निद्रां प्रनष्टा या निमित्ततः॥ १४ ॥

तैक्यर्दन, उबटन, स्नान, ग्राम्य या जळवर प्राणियों का मांतरस, चावल, दही, दूज, स्नेह (घी-तैक) मद्य, मन की प्रिय वस्तुष्टं, मनोनुकूल सुगन्नि, शब्द और संवाहन (मसाज, मुद्दी भरना), आंखों का तर्पण, शिर और मुख, शरीर पर चन्दनादि का लेप, अच्छा बिछा पलंगा, सुन्दर घर तथा उचित समय ये वस्तुष्टं कारण से नष्ट हुई नींद को शीध ही 'उत्पन्न कर देती हैं । । १२२-४४॥

> कायस्य शिरसरचेव विरेक्श्छर्दनं भयम्। चिन्ता कोधस्तया घूमो न्यायामो रक्तमोक्षणम् ॥ ५१ ॥ उपवासोऽसुका शय्या सत्त्वौदार्यं तमोजयः। निद्रामसक्कमहितं वारयन्ति समुख्यितम् ॥ ५६ ॥

यदि मस्तिष्क में स्थित निद्रा को नियमित करने वाला केन्द्र नष्ट कर दिया जाय या चोट आदि से नष्ट हो जाय अथवा विश्वित हो जाय तो पुरुष को नींद का आना असम्मव हो जाता है। जब तक मस्तिष्क में यह केन्द्र टीक है तभी तक यह चिकित्वा फळवती हो सकती है।

हारीर का विरेचन, शिरो-विरेचन, बमन, मय, चिन्ता, क्रोच, कहानी सुनना, मैशुन रक्त मोखण (शिरावेष), उपवास, दु:खदायक विस्तर, सस्व गुण की अधिकता, तमोगुण का जय (योगान्यास से होती है), ये कारण नींद को नहीं आने देते। इसिंक्स अहित, अवाञ्छनीय नींद को रोकने के क्रिये स्वस्य पुरुष को इन्हें बर्त्तना चाहिये ॥॥५५-५६॥

एत एव च विज्ञेया निद्रानाशस्य हेतवः। कार्यं काल्रो विकारश्च प्रकृतिर्वायुरेव च ॥ १७॥

निद्रानाश के दूबरे कारण—कार्य में फंसा रहना, काल (बुद्दापा), विकार, शूल दर्द होना, स्वभाव से ही नींद कम आना, वायु, उन्माद रोग या वातरोग आदि निद्रानाश के कारण हैं॥ ५०॥

तमोभवा रुळेष्मसमुद्भवा च मनः-शरीरश्रम-संभवा च । आगन्तुकी व्याध्यतुवर्तिनी च रात्रिस्वभाव-प्रभवा च निद्रा॥५८॥ रात्रिस्वभावप्रभवा मता या तां भृतघात्रीं प्रवदन्ति निद्राम् । तमोभवामाहुर्यस्य मूळं रोषं पुनर्व्योघिषु निर्दिशन्ति ॥५९॥

नींद छः प्रकार की हैं यथा—तमोजन्या, निद्रा कफ से उत्पन्न मन और हारीर के थकने से 'आगन्तुकी रोग (सिल्पात ज्वर आदि) उत्पन्न होने वाली रात्रि के स्वभाव के कारण उत्पन्न होने वाली निद्रा। इन छः प्रकार की निद्रा में जो निद्रा रात्रि स्वभाव के कारण उत्पन्न होती है उसको भूतभात्री अर्थात् भाष के समान प्राणियों को पोषण करने वाली कहते हैं, और तमोगुण से उत्पन्न निद्रा पाय अपर्म का मूल है, शोष निद्राओं की गिनती रोगों में की जाती है।

तत्र रळोकाः—निन्दिताः पुरुषास्तेषां यौ विशेषेण निन्दितो । निन्दिते कारणं दोषास्तयोनिन्दितभेषजम् ॥ ६० ॥ वेक्ष्यो यदा हिता निद्रा येक्ष्यक्ष्याप्यहिता यदा । अतिनिद्रानिद्रयोरच भेषजं यद्भवा च सा ॥ ६१ ॥ या या ययाप्रभाषा च निद्रा तस्सवंमत्रिजः । अष्टौनिन्दितसंख्याते व्याजहार पुनर्वसुः ॥६२॥

निन्दित पुष्प, इनमें जो दो ( रथूल और कृष ) अधिक निन्दित, निन्दित होने का का कारण, दोनों के दोण, औषण, जिनके लिये निद्रा हितकारी है, जिनके लिये अहितकारी, अति नींद और नींद के न आने की औषण और जिस कारण से नींद आती है, जिसकिस प्रकार से उत्पन्न होती है, इन सब बातों को आत्रेय ऋषि ने अही निन्दित नामक अध्यायमें कह दिया।।६०-६२।)

इत्वनिवेशकृते तन्त्रे वरक्यतिसंस्कृते सुन्नस्थावे बोकनाचतुष्के अधौनिन्दितीयो नाम एकविंशतितमोध्यायः ॥२१॥

### द्वाविंशतितमोऽध्यायः

अथातो ल**रूपनबृंह**णीयमध्यायं न्याख्यास्यामः ॥१॥ इति **ह** स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥२॥

अब लंघनबृंहणीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥ १-२ ॥

> तपःस्वाध्यायनिरतानात्रेयः शिष्यसत्तमान् । षष्ठग्निनेत्रप्रमुखानुकवान् परिचोदयन् ॥ ३ ॥ छङ्घनं बृंहणं काळे रुक्षणं स्नेहनं तथा । स्वेदनं स्तम्भनं चैव जानीते यः स वै भिषक् ॥ ४ ॥

आत्रेय महर्षि तपश्चर्या और स्वाध्याय में मग्न हुए, अग्निवेश आदि प्रमुख एवं उत्तम छः शिष्यों के ज्ञान के लिये कहने लगे—जो लंघन, बृंहण, स्थण, स्नेहन, स्वेदन एवं स्तम्भन क्रियाओं के समय तथा विधि को जानता है, वही वैद्य है।। ३-४।।

तमुक्तवन्तमात्रेयमग्निवेश उदाच ह ।
भगवंद्धक्वमं किंस्विद्धक्वभनीयाम्य कीह्साः ॥ १ ॥
गृंहणं गृंहणीयाम्य रुक्षणीयाश्च रुक्षणम् ।
स्तेहनं स्तेहनीयाश्च खेदाः स्वैद्याश्च के मताः ॥ ६ ॥
स्तम्भनं स्तम्भनीयाश्च वक्तुमहैंसि तद् गुरो ।
छक्ष्वत्रभृतीनां च वण्णामेषां समासतः ॥ ७ ॥
छताक्त्वातिरिकानां छक्षणं वक्तुमहैंसि ।

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि से अग्निवेश ने कहा—िक भगवन् रूपन किस प्रकार का होता है और कौन पुरुष रूपन के योग्य हैं ! संहण क्या है और इंहणीय चिकित्सा के योग्य कौन हैं ! रूपण क्या है और रुपणीय कौन हैं ! स्नेहन क्या है और स्नेहनीय कौन हैं ! स्वेदन क्या है और स्वेदनीय कौन हैं ! स्तम्मन क्या है और स्तम्मनीय पुरुष कौन हैं ! हे गुरो ! यह सब आप कहिये । इन छः रूपन आदि के स्थल संबंध में कहिये । सम्यक् प्रकार से किये, न किये और अति किये हुए के स्थल मां आप कहें ॥ ५-६ ॥

वचस्तद्गिनेदेशस्य निशम्य गुरुरव्रवीत् ॥ = ॥ यक्तिचिञ्जाघवकरं देहे तक्षक्त्वनं स्मृतस् । वृहस्त्वं यच्छरीरस्य जनयेत्तच् बृंह्णम् ॥ ६ ॥ रोक्ष्यं खरत्वं वैशवं यत्क्रयोत्तद्धि रुक्षणम् । स्नेहर्न स्नेह-विष्यम्ब-मार्वय-क्खेद-कारकम् ॥ १० ॥ स्तम्भ-गौर्व शीतकां स्वेवनं स्वेवकारकम् । स्तम्भमं स्तम्भयति बद्रतिमन्तं चळं द्रवम् ॥ ११ ॥

अग्निवेश के बचन को सनकर गुरु बोले: शरीर के अन्दर जो बस्त क्यता इल्कापन, उत्पन्न करती है, उसको 'लंबन' कहते हैं। जो वस्तु शरीर में स्थूलता उत्पन्न करती है, उसे 'बृंहण' कहते हैं। जो बस्त शरीर में रूखता. ककेशता और विशदता, पृथक्त्व उत्पन करती है, वह सक्षण है। शरीर में को वस्त चिकास, विष्यन्द, विलयन, कोमलता और क्रिकता उत्पन्न करती है. वह स्नेहन है, जो बस्तु शरीर में जड़ता उध्यन्न करे. भारीपन करे श्रीत का नाश करे तथा परोना लाये वह 'स्वेदन' है। जो वस्त गतिशोल, थोड़ी सी गति को, द्रव को, रोक देती है, वह स्तम्मन है ॥ ८-११ ॥

> छघूष्णतीक्ष्णविशदं रूक्षं सूक्ष्मं खरं सरम्। कठिनं चेव यद् द्रव्यं प्रायश्तक्षक्षनं स्मृतम् ॥ १२ ॥ गुरुशीतसृदुस्निग्धं बहुलं स्थलापचिछलम् । प्रायो मन्दं स्थिरं ऋक्ष्णं द्रव्यं बृंहणमुच्यते ॥ १३ ॥ रुक्षं छघु खरं तीक्ष्णमुष्णं स्थिरमपिष्ठिछ्छम्। प्रायशः कठिनं चैव यद् द्रन्यं तद्धि रुक्षणम् ॥ १४ ॥ द्रवं सूक्ष्मं सरं स्निग्धं विच्छिछं गुरु शीतलम् । प्रायो मन्दं सृदु च यद् द्रव्यं तत्स्नेह्नं मतम् ॥ १४ ॥ उद्यां वीक्ष्णं सरं स्निग्धं रूक्षं सूक्ष्मं द्रवं स्थिरम्। द्रव्यं गुरु च यत् प्रायस्तद्धि स्वेदनमुख्यते ॥ १६ ॥ श्रीतं मन्दं सृद् ऋक्ष्णं रूक्षं सूक्ष्मं द्ववं स्थिरम्। यद् द्रव्यं छघ् चोहिष्टं प्रायस्तत्स्तम्भनं स्मृतम् ॥ १७॥

जो बस्त छत्र, गरम, तीक्ष्ण, विश्वद, रूक्ष, सूक्षम, खर (कर्कश् ), सर ( बहने वाका ) और कठिन हा वह वस्तु पायः करके 'ढंचन' गुण बाकी होती है। भारी, श्रीतबीर्य, मृदु, स्निग्ध, धन, स्यूछ पिन्छड, विरकारी, (देर में कार्य करने वाका) स्थिर, चिकना जो पदार्थ होता है, वह प्रायः करके 'बृंहका होता है। स्व, क्य, खर, तीक्ष्म; उष्ण, स्थिर, चिकास रहित और कठिन हुव्य है बह प्रायः करके 'क्रबल' होता है । जो द्रव्य पतला, सुवम, बहने बाका,

स्थल में मुक्त कर से स्नेह का अभाव रहता है और अंधन में बौहब का अभाव रहता है वह दोनों में मुख्य मेद है।

चिकना, स्नेह युक्त, भारी, बीतळ, मन्द (चिरकारी) और मृद्ध होता है, वह प्रायः करके 'स्नेहन' होता है। उप्ण, तीरण, वहने बाळा, स्तिन्य, रूख, स्त्वन, हव, स्रियर, और भारी को पदार्थ होता है, वह प्रायः करके 'स्वेदन' होता है। बीत, मन्द, सृद्ध, स्क्रप्ण, रूख, स्ट्स्म, द्रव और स्थिर तथा कप्त होता है। वह द्रम्य प्रायः करके 'स्तम्भन' होता है। १२-१७॥

बतुष्पकारा संद्वद्धिः पिपासा मारुवातपौ ।
पाचनान्युपवासश्च व्यायामश्चेति छङ्घनम् ॥ १८ ॥
प्रभूत-रुकेष्म-पित्तास्न-मछाः संस्पृष्टमारुवाः ।
दृहच्छरीरा बिछनो छङ्घनीया विशुद्धिभः ॥ १८ ॥
वेषा मध्यवछा रोगाः कफपित्तसमुख्यिताः ।
वम्यतीसार-दृद्धोग-विस्च्यछसक-च्चराः ॥ २० ॥
विबन्ध-गौरवोद्गार-दृष्कासारोचकादयः ।
पाचनैस्ताम् भिषक् प्राज्ञः प्रायेणाऽऽदानुपाचरेत् ॥२१॥
एत एव यथोदिष्टा येषामल्पबछा गदाः ।
पिपासानिमदैस्तेषामुप्यासैश्च वाञ्जयेत् ॥ २२ ॥
रोगाञ्जयेन्मध्यवछान् व्यायामातपमारुतैः ।
बिछनां किं पुनर्येषां रोगाणामवरं चछम् ॥ २३ ॥
स्वस्तेषिणां प्रमुदानां स्निग्धाभिष्यन्विद्धंहिणाम् ।
श्रिशिरे छङ्घनं शस्तमपि वातविकारिणाम् ॥ २४ ॥

चार प्रकार की शुद्धि अर्थात्—वसन, विरेचन, नस्य और आस्यापन बस्ति; प्यास का रोकना, यायु और धूप का सहना, पाचन, उपवास और ध्यायाम ये धरीर में रुष्ठता उत्पन्न करते हैं। जिन पुक्षों में कफ, पित्त, रक्त और मरू बहुत बढ़े हों, जिन को वात रोग हो, जिनका धरीर बहुत बढ़ा हो, बख्यान हो, उनको वसन विरेचन आदि संधोधन द्वारा छंघन देना चाहिये और जिन मध्यम बढ़ बाढ़े पुक्षों में कफ, पित्त से उत्पन्न रोग हों, जिन को बमन, अती-सार इहत्य दोग, विद्यावका, अखसक, स्वर, विवन्य, गौरव, उद्गार, बेचैनी, अविष्य और (अजीर्ण) हों, उनको वैद्य प्रथम पाचन औषधियों से छंघन देवर विकित्सा करे। यही रोग यदि अल्पवलवाखे पुक्ष को हो तो पिपासा के रोकने से और उपवास द्वारा खंघन कराना चाहिये। मध्यम बढ़वाढ़े रोगों को ज्यायाम, धूप और वायु के सेवन से छंघन कराना चाहिये। इसी प्रकार वखवान पुक्षों में जब रोग का बढ़ न्यून हो, तब भी म्यायाम हारा छंघन कराना चाहिये। स्वचा के दोष वाढ़े, प्रमेह रोगियों को, स्निन्य वा अभि-

ब्यन्द क्षयबा पुष्ट छरीर बाले पुरुष को, एवं बात रोगियों को विशिष्ट कारू में कंबन देना उत्तम है। (शिशिष्ट के सामान गुण होने से हैमन्त मी उत्तम है)।

अविग्वविद्धानिकष्टं वयःश्यं सात्यवारिणाम् ।
सृगमस्यविद्द्वानां मासं दृं इणमुच्यते ॥ २४ ॥
स्रीणाः क्षताः कृशां दृद्धा दुवेका नित्यमध्वगाः ।
स्रीमदानित्या प्रीष्मे च दृंदणीया नराः स्पृताः ॥ २६ ॥
शोषार्शो-प्रहणीदोषेव्यीविभिः कर्षिताश्च ये ।
तेषां क्रव्यादमासानां वृंद्दणा ठपवो रसाः ॥ २० ॥
स्नानमुस्सादनं स्वप्नो मुदुराः स्नेहबस्तयः ।
शर्करा क्षीरसर्पीषि सर्वेषां विद्धि वृंद्दणम् ॥ २८ ॥

विषयुक्त शक से न मारे हुए, नीरोगी, जवान, सात्यवस्तु को खाने वाले एवं सात्य स्थान में चरने वाले, मृग, मछली या पिंधयों का मांस बृंहण के लिये उपयुक्त है। श्रु खीण रोगी, उराश्वत का रोगी, कृश, वृद्ध, दुर्बल, रोज़ सफ्त (परिश्रम) करने वाले, खीसेवी, मश्यसेवी पुरुषों का ग्रीष्म काल में बृंहण करना चाहिये। शोष, अर्थ, ग्रहणीरोग के कारण जो पुरुष निवंल हो गये हैं, उनको मांस खाने वाले पशु-पिंखों के मांस से बृंहण करना चाहिये। मांस को संस्कार द्वारा लघु वाले एखी बाज़ आदि का मांस प्रयोग करना चाहिये। स्नान, उबटन, निहा मधुर एवं स्नेह सुक्त बस्ति या, शकर, बी, दूष ये वस्तुर्य स्व पुरुषों का बृंहण करती हैं।।२८।।

कटु-तिक-कपायाणां सेवनं क्षीष्वसंयमः । खळि-पिण्याक-तकाणां मध्वादीनां च रूक्षणम् ॥ २९ ॥ अभिष्यन्दा महादोषा मर्मस्था ज्याधयश्च ये । ऊदस्तम्मप्रभृतयो रूक्षणीया निदर्शिताः ॥ ३० ॥

कबुए, तीखे, कथाय रस का सेवन, अति अर्थिंग, सरवों की खळ. तिळ की खळ. तक और मधु ( शहद ) आदि विरुद्धण करने वाळे हैं। कफरोगी, बातरोगी और जिन को मर्म स्थान के रोग ( ऊरुस्तम्म 'आव्यवात, प्रमेह आदि ) हो उनका विरुद्धण उपचार करना चाहिये॥ २६-३०॥

क पर में पाछे या रक्ते पखी या मछकियों का मांत कामकर नहीं है। को पशु-पदी अपने स्वामाविक क्य में रहते हैं और अपना स्वामाविक आहार केते हैं; उन का मांत ही कामदायक है। स्तेद्दाः स्तेद्दविवान्त्राम्य स्वेदाः स्वेदाम्य वे नदाः । स्तेद्दाच्याचे मयोक्तास्ते स्वेदाक्ये च स्वविस्तरम् ॥ ३१ ॥ स्तेद्द कितने हैं और कौन स्तेद्द के बोग्य हैं ! स्वेद कितने हैं और कौन स्वेद के योग्य हैं ! ये स्तेद और स्वेद अध्याय में विस्तार से कह दिवे हैं ॥३१॥

द्रवं तज्ज स्थिरं यावच्छीतीकरणमौषधम् । स्वाद्ध तिक्तं कषायं च स्तम्भनं सर्वमेव तत् ॥ ३२ ॥ पित्तक्षाराग्निदग्धा ये वम्यतीसारपीढिताः । विवस्वेदातियोगार्ताः स्तम्भनीयास्तथाविधाः ॥ ३३ ॥

जो द्रव्य पतला, द्रव, बहने वाला और शीतलता उत्पन्न करने वाला है, तथा मधुर, तिक्त या कषाय रह है, वह सब 'स्तम्मन' है। पिच रोगी, खार या अन्ति से जल्ले रोगी, वमन या अतिशार से पीक्षित, विषयेग से या अतिस्वेदन किया से पीक्षित पुरुष स्तम्भन किया के योग्य हैं॥ ३२-३३॥

> वात-मृत्र-पुरीषाणां विसर्गे गात्रलाघवे । इदयोद्गारकण्ठास्यशुद्धौ तन्द्रावलमे गते ॥ ३४ ॥ स्वेदे जाते क्यो चैव छुत्पिपासासहोदये । द्वृतं लक्ष्मनमादेश्यं निर्वयेथे चान्तरात्मित ॥ ३४ ॥ पर्वभेदोऽङ्गमर्दश्च कासः शोषो मुखस्य च । छुत्मणाशोऽकिषस्टष्णा दौर्बल्यं श्रीत्रनेत्रयोः ॥ ३६ ॥ मनसः संग्रमोऽभीक्ष्णमूर्ण्ववातस्तमो हृद्दि । देहाग्निबलनाशस्य लक्ष्मनेऽविकृते भवेत् ॥ ३० ॥

अपान वायु, मल-मून का बाहर आना, धारीर में हल्कापन, आमाधाय, दकार, गढा और मुख के शुद्ध होने पर, आलस्य और निष्क्रियता के नष्ट होने पर, प्रशीन और भोजन में चिंच उत्पन्न होने पर, भूख और प्यास का एक हाथ खहन न होने पर, अर्थात् भूख और प्यास एक खाथ ढगने पर; मन के म्रस्क होने पर. सम्यक् मकार से लंबन हुआ ऐसा जानना चाहिये। जंबन के अधिक करने से जोड़ों का टूटना, अंगों में पीका, कास, मुख का सुखाना, भूख का नष्ट होना, अर्थात, प्यास, कान और आंख में निर्वक्रता, मन की बेचेनी, चक्कर आना, धारीर के ऊपर के मान में कारम्बाद बायु का बाहना, धारे होना, इदन में अन्यकार (समोधुण को अध्यक्षका), व्यवस्थित और खडीर के बळ का नास्ट होना ने लंबन के अवियोग से होने हैं। १४-२०॥

बळं पुष्टशुपळम्मक्ष कारुवेदोषिषवर्जनम् । छक्षणं बृंहिते, स्थोल्यमति चास्यर्थबृंहिते ॥ ३८ ॥ छ. पृष्टि का होना, क्रयता के दोगों का दर हो जाना, ये सम्यक् सकार ।

बल, पुष्टि का होना, कुछता के दोगों का दूर हो जाना, ये सम्यक् सकार के बृंहण होने के लक्षण हैं। बृंहण के अतियोग से स्थूलता आवी है ॥ १८ ॥

कृताकृतस्य लिङ्गं यझिङ्गते तद्धि रूक्षिते ।

छंत्रन के सम्यक् योग और अयोग के जो लक्षण हैं वे हो लक्षण क्या के सम्यक् बोग और अयोग के हैं।

स्तम्भितः स्याद्वे छन्त्रे यथोक्तैश्वाऽऽमयैर्जितैः ॥ ३६ ॥ श्यावता स्तब्धगात्रत्वयुद्धेगो हनुसंग्रहः ।

हृद्वचीनिम्रहरूच स्यादतिस्तम्भितस्रभणम् ॥ ४० ॥

स्तम्भन किया के योग्य रोगों के धान्त होने पर, वल प्राप्त होने छे स्तम्भन भली प्रकार से हुआ जानना चाहिये। स्तम्भन के अतियोग से—काळा रंग, धरीर का जब होना, वमन की इच्छा, जवाबी का बन्द होना, हृदय का अब-रोघ, मल का ककना ये अतिस्तम्भन के लक्षण हैं॥ ३६-४०॥

छक्षणं चाकृतायां स्यात् षण्णामेषां समासतः । तदौषधानां ज्याधीनामशमो यृद्धिरेव च ॥ ४१ ॥ इति षट् सर्वरोगाणां प्रोक्ताः सम्यगुपकृमाः ।

साध्यानां साधने सिद्धा मात्राकाळानुरोधिनः ॥ ४२ ॥ इति ।

भवति चात्र —दोषाणां बहुसंसर्गात् संकीर्यन्ते झपकमाः । षदस्वं त नातिवर्तन्ते त्रित्वं वातादयो यथा ॥ ४३ ॥

पद्त्व पु नातवतन्त ।त्रत्व वाताद्या यया ॥ ४२ ॥ तत्र ऋोकः—इत्यम्मिल्लक्ष्वनाध्याये व्याख्याताः बहुपकमाः ।

यथाप्रश्नं भगवता चिकित्सा यैः प्रवर्तिता ॥ ४४ ॥

डंपन आदि डः कियाओं के अयोग से, इन कियाओं से बान्त होने बाले रोगों की बान्ति नहीं होती या बढ़ जाते हैं। इन डः कियाओं के सम्बक् बोग से सब रोग धानत हो सकते हैं। मात्रा और समयका विचार करके इन कियाओं का अपयोग करने से सब साध्य रोग ठीक होते हैं।

बातादि दोधों के परस्पर मिछने से बहुत मेद हो जाते हैं, इराक्षिये चिकित्सा मी बहुत प्रकार की है। जिस प्रकार कि रोग बात आदि तीन को छोड़कर नहीं होते उसी प्रकार चिकित्सा मी इन छः मैं हो सीमित है। इस संवतीय अध्याय मैं का क्रियायें प्रका के अनुसार भगवान् आनेय ने कह दी हैं। ४१-४४॥

> इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे परकपतिसंस्कृते स्त्रस्थाने योजनाच्युकै कञ्चनदृद्यपीयो नाम द्वार्विस्रतिसमोऽज्यायः ॥ २२ ॥

## त्रयोविंश्वतितमोऽष्यायः।

अथातः सन्तर्पणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २ ॥

इसके आगे सन्तर्पणीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान्

आत्रेय ने कहा था॥ २॥

संवर्षयति यः स्निग्धैमंधुरैर्गुरुपिच्छिछैः । नबान्नैनंबमधैरच मासैरचानूपवारिजैः ॥ ३ ॥ गोरसैगौँडिकैरचाजैः पैष्टिकैरचातिमात्रशः । वैष्टाद्वेषी दिवास्वप्न-शय्यासन-सुखे रतः ॥ ४ ॥ रोगास्वस्योपजायन्ते संवर्षणनिभित्तजाः ।

जो पुरुष स्निन्ध, मधुर, गुरु और पिन्छिल पदार्थों से धरीर का सन्तर्पण करते हैं, नये अन्न, नवीन मद्य, जलीय प्रदेश में या जलचर प्राण्यों के मांस का सेवन, दूध से बने या गुरू से बने पदार्थों का या पौष्टिक भोजनों का अति उपयोग करते हैं, हाथ पांव हिलाने की किया करना पसन्द नहीं करते, दिन में सोना, आरामतलबी से उठना-बैठना जिन्दगी बसर करना पसन्द करते हैं उनकी सन्तर्पणकन्य रोग उत्पन्न हो जाते हैं। २-४॥

प्रमेह-कण्डू-पिडकाः कोठ-पाण्ड्वामय-क्वराः ॥ ४ ॥ कुष्ठान्यामप्रदोषाश्च मूत्रकुच्छ्नरोचकः । वन्द्रा क्रेक्यमविस्थौल्यमालस्यं गुरुगात्रवा ॥ ६ ॥ इन्द्रियस्रोवसां लेपो जुद्धेमीहः प्रमीलकः । शोफाश्चैवंविषाश्चान्ये शीधमप्रविक्कवेतः ॥ ७ ॥

सन्तर्पणजन्य रोग—प्रमेह, कपडू, फुन्सियों, कोठ ( वरें के काटे के समान चकत्ते ), पाण्डु रोग, ज्वर, कुष्ठ रोग, विषुचिका आदि, मूचकुच्छू, अवचि, तन्त्रा, क्रीबता, व्यतिस्थूलता, आलस्य, द्यारेर का मारीपन, इन्द्रिय और स्रोतों का अवरोष, शुक्षिक्रंद्य, निरन्तर एक ही बात की चिन्ता, स्कन एवं इसी प्रकार के अन्य रोग द्योग प्रतिकार न करने से उसक हो जाते हैं ॥ ५-७ ॥

> शस्तमुक्षेसनं तत्र विरेको रक्तमोक्षणम् । व्यायामञ्जोपदासञ्च धूमाञ्च स्वेदनानि च ॥ = ॥ सङ्घोद्रञ्जाभयाप्राशः प्रायो रुख्याससेवनम् । चूर्णप्रदेहा ये चोकाः कण्ड्रकोठविनाशनाः ॥ ९ ॥

त्रिफछारग्वधं पाठा सप्तपर्णं सवस्यकम् । सुस्तं निम्बं समदनं जङेनोत्कथितं पिवेत् ॥ १० ॥ तेन मेहादयो यान्ति नाशमध्यस्यतो श्रुवम् । मात्राकाळप्रयुक्तेन संतर्पणसमुख्यताः ॥ ११ ॥

ऐछी अनस्था में नमन, निरंचन, रक्तमोक्षण, ब्यायाम, उपनास, क्षमणन, स्वेद किया, मधु के साथ इरीतकी खाना (या अगस्य इरीतकी का खाना), रुख अनों का उपयोग, कण्डू और कोठ को नष्ट करने वाले जो चूर्ण या प्रदेह आराग्वचीय अध्याय में कहे हैं उनका सेवन, निकला (इरङ, बहेडा, आंवला), अमलतास, पादल, सतवन, इन्द्रजी, नागरमोथा, नोम को लाल, मैनकल इनका जल में कादा बनाकर अध्यास पूर्वक (निस्पप्रति) पीने से प्रमेह आदि रोग को कि मात्रा और काल में सन्दर्भण किया से उत्पन्न हुए हैं, नष्ट हो जाते हैं॥ ५-११॥

मुस्तमारग्वधः पाठा त्रिफळा देवदारु च । श्वदृंष्टा खदिरो निम्बो हरिद्रे त्वक्च वत्सकात् ॥ ६२ ॥ रसमेषां यथादोषं प्रातः प्रातः पिनेन्नरः। संतर्पणकृतैः सर्वेंर्व्याधिभिः संप्रमुच्यते ॥ १३ ॥ एभिश्चोद्वर्तनोद्धर्षस्नानयोगोपयोजितैः । त्वग्दोषाः प्रशमं यान्ति तथा स्नेहोपसंहितैः ॥ १४ ॥ कुष्ठं गोमेदको हिङ्कु क्रोख्वास्थि झ्यूषणं वचा। वृषकैछे खदंच्या च खराह्मा चारमभेदकः ॥ १५ ॥ तक्रेण द्धिमण्डेन बद्राम्खर्सेन वा। मुत्रकुच्छ्ं प्रमेहं च पीतमेतद् न्यपोहति ॥ १६॥ तकाभयाप्रयोगेध त्रिफडायास्तथैव च। अरिष्टानां प्रयोगैख यान्ति मेहादयः शमम् ॥ १७॥ ज्यूषणं त्रिफछा श्रीद्रं क्रिमिब्नं साजमोदकम् । मन्योऽयं सक्तवः सर्पिहिंतो छोहोदकाप्छुतः ॥ १८ ॥ ज्योषं विदर्भं शिभूणि त्रिफडां कटुरोहिणीम्। इहत्यों द्वे हरिद्रे द्वे पाठां साविविषां स्थिराम् ॥ १६ ॥ हिङ्गकेबूकमूलानि यवानीधान्यचित्रकम्। सौबर्चनमजाजी च हबुषां चेति चूर्णयेत्॥ २०॥ चूर्ण-तेळ-पृत-क्षीद्र-भागाः स्वर्मानतः समाः। सक्तां पोडशराणी भागः संतर्पणं पिवेत ॥ २१ ॥

प्रयोगादस्य शाम्यन्ति रागाः संतर्पणोत्यताः ।
प्रमेहा मूहवातात्र कुष्ठान्यमासि कामलाः ॥ २२ ॥
सीहा पाण्ड्वामयः शोको मूत्रकृत्रमरोषकः ।
हृद्रोगो राजबहमा च कासः श्वासो गलप्रहः ॥ २३ ॥
हिमयो प्रहणीदोषाः २वैत्र्यं स्थील्यमतीव च ।
नराणां दीत्यते चाग्निः स्मृतिबुद्धिश्च वर्धते ॥ २४ ॥
व्यायामनित्यो जीणोशी यव-गोषूम-भोजनः ।
सत्तर्पणकृतदैषिः स्थील्यं सुक्त्वा विमुच्यते ॥२५॥

नागरमोथा, अमलतास, पाढल, त्रिफला, देवदार, गोलरू, खैर की छाल, नीम की छाल, इल्दी, दारुइल्दी, कड़े की छाल, इन औषियों से काय करके दोषानुसार प्रतिदिन प्रातःकाछ पीने से, सन्तर्भणजन्य सब व्याधियों से मुक्त हो जाता है। स्नेह साधन द्वारा त्वचा के रोग मिट जाते हैं। कठ, गोमेदक मणि, ( या अंकोल ) हींग, कौंच पक्षी की अस्थि, सोंठ, मिरच, पिप्पली, वच, वासा, इलायची, गोखरू, अजनायन, पाषाणमेद इन सब को तक या दिधमण्ड के साथ अथवा खट्टे बेरों के रहीं के साथ पीने से मूत्रकृच्छ और प्रमेह रोग मिटते हैं। छाछ और हरड़ के प्रयोग से या छाछ और त्रिफला के प्रयोग से, या तका-रिष्ट के प्रयोग से ( प्रमेह में कहे अरिष्टों के उपयोग से ) प्रमेह आदि रोग शान्त होते हैं । सींठ, मिरच, पिप्पली, त्रिफला मधु, बायविडंग, अजवायन, पानी में बुळा (बिसा) अगर, वी और सत्तु इनका मन्य बनाकर पीने से प्रमेह आदि रोग मिटते हैं। सीठ, मिरच, पीपल, वायविंडग, शोभाञ्जन, त्रिफला, कुटकी, छोटी कटेरी, बड़ी कटेरी, इल्दी, दारुहल्दी, पाढल, अतीस, पृथ्विनपर्णी, हींग, केयूक-मूल, अजवायन, धनिया, चीतामूल, सुवर्चल, जीरा हाउबेर, इनका चूर्ण कर हेना चाहिये। अब चूर्ण के बराबर तेल, घी और शहद प्रत्येक समान भाग मिलाना चाहिये। इसमें जो के सत्तु का सोलहवां भाग मिला कर खाना चाहिये। इस प्रकार करने से सन्तर्पणजन्य रोग शान्त हो जाते हैं। प्रमेह, मृद्रवात, कुछ, अर्थ, कामला, भीहा, पाण्डुरोग, शोक, मूत्रकृष्ण, अवचि, इदय रोग, राजयस्मा, झास, स्वास, गले का अवरोध, कृमि, प्रहणी रोग, दिवन रोग, अतिस्थूकता रोग नष्ट होते हैं, जाठरामि दीस होती है और स्मृति एवं बुद्धि बढती है। नित्य व्यावाम करने वाला, पहिले भोजन के जीर्ण होने पर लाने बाळा, जो और गेहूँ का भोजन करने बाळा मनुष्य सन्तर्वजनमा रोगों से मक होता है, तथा स्थूकता का नाश होता है ॥ १२-स्थ्र ॥

इक्तं संतर्पणोत्थानामदत्रपणमौषधम् । वक्ष्यन्ते सौषधाश्चोध्वीमपतर्पणजा गदाः ॥ २६ ॥ देहाग्नि-बल-वर्णीजः-श्रक्-मांस-बल-क्षयः। ब्बरः कासानुबन्धश्च पार्श्वशृत्रमरोचकः ॥ २०॥ श्रोत्रदौर्बल्यमुन्मादः प्रलापो हृद्यव्यथा । विण्मुत्रसंग्रहः शलं जङ्घोरुत्रिकराश्रयम् ॥ २८ ॥ पर्वास्थिरधिभेद्ध ये चान्ये वातजा गदाः। ऊर्ध्ववातावयः सर्वे जायन्ते तेऽपतर्पणात ॥ २८ ॥ तेषां संतर्पणं तज्ज्ञेः पुनराख्यातमीषधम् । यत्तदात्वे समर्थं स्यादभ्यासे वा तदिष्यते ॥ ३१ ॥ सद्यः क्षीणो हि सद्यो वै तर्पणेनोपचीयते । नर्ते सन्तर्पणाभ्यासाचिरक्षीणस्त पुष्यति ॥३१॥ देहाग्नि-दोष भैषज्य-मात्रा-कालानुवर्तिना । कार्यमत्वरमाणेन भेषजं चिरदुर्बछे ॥ ३२ ॥ हिता मांसरसास्तस्मै पयांसि च घृतानि च। स्नानानि बस्तयोऽभ्यङ्गास्तर्पणास्तर्पणाश्च ये ॥ ३३ ॥ ज्वर-कास-प्रसक्तानां कुशानां मुत्रकच्छिणाम् । तृष्यताम्ध्वेवातानां हितं वस्यामि तर्पणम् ॥ ३४ ॥ शर्करा-पिष्पळी-मूल-घृत-क्षौद्रैः समाशकैः । सक्तद्विगुणितो बुष्यस्तेषां मन्थः प्रशस्यते ॥ ३४ ॥ सक्तवो मदिरा क्षीदं शर्करा चेति तर्पणम । पिबेन्मारुतविण्मत्रकफपित्तानु होमनम् ॥ ३६॥ फाणितं सक्तवः सपिद्धि-मण्डोऽम्ल-काञ्चिकम् । तर्पणं मुत्रकृच्छ्द्नमुदावर्तहरं पिबेत्। मन्थः सर्जुरमृद्वीका-वृक्षाग्लाग्लीक-दाहिमैः। परूषकैः सामछषेर्युक्तो मद्यविकारतृत् ॥ ३८ ॥ स्वादुरम्छो जलकृतः सस्नेहो रूक्ष एव वा। सद्यः संतर्पणो मन्यः स्थैयंवर्णबळप्रदः ॥ ३६ ॥

सन्तर्पेष से उत्पन्न रोगों की श्रीषष कह दी, अब अपतर्पेण को कहते हैं, तथा अपतर्पण जन्य रोग और उनकी श्रीषष भी कहते हैं—अपतर्पण से ज्वर, कास एवं कास सम्बन्धी विकार, बल, कान्ति, श्रोक, श्रुक और मांस का स्वय, कर्णेन्द्रिय की निर्वकता, उन्माद, प्रकाप, हृदय-पीड़ा, मल-मूत्र का अवरोष, जंबा, जब और त्रिक (किट के नीचे) प्रदेश में दर्द, पर्व, अस्थि और सिन्ययों का दूटना, और अन्य वातजन्य रोग यथा जध्वंवात (वायु का उपपर चहुना) आदि रोग अपतर्पण के कारण उत्पन्न होते हैं। अतर्पण से उत्पन्न हन रोगों के क्षिये संतर्पण किया लोष है। सन्तर्पण किया दो प्रकार की है। यथा—सदा सन्तर्पण और अभ्यास (क्षमश्चः शनेः शनेः) सन्तर्पण। जो मनुष्य सहसा एकदम से खांण होता है, वह सथा सन्तर्पण किया से पुष्ट होता है और देर से खींण हुआ पुष्प विना अभ्यास जन्य सन्तर्पण के पुष्ट नहीं होता। जो पुष्प देर से निर्वल हो, उसमें शरीर जाठरागिन, दोष, औषध बल, मात्रा और समय का विचार करके शान्त से (जल्दा न करके) चिकित्सा करनी चाहिये। इस प्रकार के रोगी के लिये मांस, रस, दूध, घी, स्नान, बस्तियां, मर्दन, सन्तर्पण करने वाले मन्य आदि प्रयोग करने चाहिये।

ज्वर, कास के रोगियों के लिये, निर्वलों के लिये, मूत्रकुच्छू रोगियों के लिये, प्यास रोगवालों के लिये, ऊर्ध्ववात रोगियों के लिये, दितकारी तर्पण किया का उपदेश करते हैं—शर्करा, पिपलीम्ल, भी और शहद ये समान माग लेकर इन सब से दुगुना सन् लेकर मन्य बनाये। सन्, मिदरा, शहद बोर शर्करा इनसे मन्य तंयार करके वायु, मल, मूत्र के अनुलोमन (अधोमार्ग से बाहर करने के लिये) और कफ, पिरा को अनुकूल करने के लिये प्रयोग करना चाहिये। फाणित (राव) सन्, भी, दिहमण्ड और धान्याम्छ कांजी, इनसे बना मन्य मूत्रकुच्छू नाशक और उदार्वत्त रोग को नष्ट करने वाला तर्पण है। खन्द, पुनका, इमली, कोकम, अनारदाना, फालला और आंवला उनसे बना दुआ मन्य मदिरा के विकार को नष्ट करता है। खट्टे और मीठे (अनारदाना) पदार्थों से पानी में बना और भी युक्त या विना भो के बना हुआ मन्य सदा सन्तर्पण है और सियरता, वर्ण कान्ति और वल को देता है।। २६-३९॥

तत्र रहोकः—संवर्षणोत्था ये रोगा रोगा ये चापवर्पणात् । संवर्षणीये तेऽध्यायं सोषधाः परिकीर्तिवाः ॥ ४० ॥

सन्तर्पण और अपतर्पण से उत्पन्न जो जो रोग हैं उनको तथा उनकी औषघ को इस सन्तर्पणीय अध्याय में कह दिया ।। ४० ॥

> इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने योजनाचतुष्के सन्तर्पणीयो नाम त्रयोविंशतितमोऽभ्यायः ॥ २३ ॥

# चतुर्विञ्चतितमोऽध्यायः ।

अथातो विधिशोणितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब विधिशोणितीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा मगवान् आप्रतेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

> विधिना शोणितं जातं सुद्धं भवति देहिनाम् । देश-काछोक-सात्म्यानां विधिर्यः संप्रकाशितः ॥ ३ ॥ तद्विशुद्धं हि कधिरं वल-वर्ण-सुखायुषा । युनक्ति प्राणिनं प्राणः शोणितं द्यनुवर्तते ॥ ४ ॥

देश्वसालय, कालसालय और अभ्याससालय को जो विधि कही है उस विधि से समुख्यों का जो रक्त उत्पन्न होता है, वह यदि विशुद्ध हो तो पुरुष को बरू, वर्ण, खुल, आयु से युक्त करता है। क्योंकि प्राणियों के प्राण रक्त का अनुसरण करते रहते हैं।। १-४।।

प्रदुष्टबहुतीक्ष्णोष्णर्मचेरन्येश्च तद्विधेः ।
तथार्ऽातत्त्वणक्षारेरम्टः क्टुभिरेव च ॥ १ ॥
कुळत्य-माष-निष्पाव-तिछ तेछ-निषेवणः ।
पिण्डालुमूलकादीनां हरितानां च सर्वशः ॥ ६ ॥
जळजानुपशेळानां प्रसहानां च सेवनात् ।
दृष्यम्छ-मस्तु-शुक्तानां सुरासौबीरकस्य च ॥ ७ ॥
बिकद्धानामुपक्लिल्लपूर्वीनां मक्षणेन च ।
भुक्त्वा दिवा प्रस्वपतां द्रवस्तिम्पगुरूणि च ॥ = ॥
अत्यादानं तथा क्रोधं भजतां चाऽऽतपानञ्जे ।
छिद्-वेग-प्रतीघातास्काळे चानवसेचनात् ॥ १ ॥
अमाभिषातस्वापरजीणांष्यशनस्त्वा ।
शरकाळस्वभावाच शोणितं संप्रदुष्यित ॥ १० ॥
ततः शोणित्वा रोगाः प्रजायन्ते प्रथिविधाः ।

रक्त दूषित होने के कारण—अरनी प्रकृति से विपरीत, बहुत तीवण, बहुत गरम मच अथवा इसी प्रकार के पानकादि ( या अस से ), बहुत नमक, बार या खटाई से, कड़ने रस से, कुलयी, उक्द, राजधिम्बी, तिल, तैल के खाने से, विण्डाल् ( कद प्रस्थि, पांडरी रताल्, अरती, सुईयां ), मूली, और हरे शाक सिब्बयों के खाने से, पानी में रहने बाले तथा खलीय प्रदेश में रहने बाले, तथा पर्वत पर रहने वाले और मांस खाने वाले पिंछयों (वाज, चील ) का मांस खाने से, खटी दही, मस्तु, शुक्त (कांजीमेंद ). सुरा, सौवीरक (कांजी मेद ) के खाने से, विवद, सके, गले, दुर्गन्थ युक्त भोजनों के खाने से, भोजन करके दिन में सोने से, तरल, रिनग्ध और भारी पदार्थों के सेवन से, बहुत अधिक खाने से, कोध. धूप, और अगिन के अधिक सेवन से, वमन के वेग को रोकने से, रक्त के दृषित होने के समय ( शरतकाल ) में रक्त का मोधण न करने से, परिश्रम से, चोट से, सन्ताप से, अजीर्ण (विना भोजन के पचे पुनः खाने ) से, अध्यशन अर्थात् भोजन के जीर्ण हुए विना फिर भोजन करने से तथा श्रारकाल में स्वभाव से ही रक्त दृषित हो जाता है। रक्त के दूषित होने से नाना प्रकार के उक्तजन्य रोग उत्सन्न होते हैं॥ ५-१०॥

युक्षपाकोऽक्षिरागञ्च पृतिद्राणास्यगन्धता ॥ ११ ॥
गुल्मोपकुश-वीसप-रक्तिपत्त-प्रमीलकाः ।
विद्रधी रक्तमेहञ्च प्रदरो वातशोणितम् ॥ १२ ॥
वैवर्ण्यमिन्नताशञ्च पिपासा गुरुगात्रता ।
सन्तपञ्चातिदौर्बल्यमरुचिः शिगसञ्च रुक् ॥ १३ ॥
विदाहश्चात्रपानस्य तिकाम्छोद्गिरणं क्छमः ।
कोधप्रचुरता बुद्धेः संमोहो छवणास्यता ॥ १४ ॥
स्वेदः शरीरदौर्गन्ध्यं मदः कम्पः स्वरक्षयः ।
तन्त्रा निद्रातियोगश्च तमसञ्चातिदर्शनम् ॥ १४ ॥
कण्डूरुक्कोठपिडकाः कुष्टचर्मद्लादयः ।
विकाराः सर्व एवते विज्ञेयाः शोणिताश्रयाः ॥ १६ ॥
शीतोष्णस्निग्धरूष्ठाधौरुपकान्ताश्च ये गदाः ।
सम्यक साध्या न सिष्यन्ति रक्तज्ञास्तान्वभावयेत् ॥ १७ ॥

यथा मुखपाक, आंख की स्त्रन (आंख की लालिमा), नाक से बदब्, मुख का दुर्गन्य, गुल्म, उपकुश, वीवर्ष, रक्त पित्त, प्रमीलक, विद्रिष, रक्त प्रमेह, प्रदर, वातरक्र, विवर्णता, जाठराग्नि का नष्ट होना. प्यास, शरीर का भारीपन, सन्ताप, अतिनिर्वलता, अविन, शिर की दर्द, खान-पान का विदाह (अपचन), कडुवी था खट्टी डकार आना, निष्क्रियता, क्रोघ की अधिकता, बुह्मिर्झा, मुख का नमकीनपन, पसीना आना, शरीर की दुर्गन्यता, मद, कम्बन, स्वरनाश, तन्द्रा, निद्रा का अधिक आना और आंखों के सामने

अन्यकार का अधिक आना, खाज, कोट, फुन्धियां, कुछ, चर्मदेख ( चर्म फटने का विशेष रोग ), ये सब रोग रक्त के आशित होते हैं। जो रोग शीत, उष्ण, रिनम्ब, रुख आदि उपक्रमों (चिकित्सा) द्वारा भली प्रकार साध्य होने पर भी सिद्ध न हों तो इन रोगों को रक्तजन्य समझना चाहिये॥ ११-१७॥

क्क्यांच्छोणितरोगेषु रत्तपित्तहरीं क्रियाम्। विरेकमुपवामं व। स्नावणं शाणितस्य वा॥ १८॥ बळदोषप्रमाणाद्वा विशृद्धया रुधिरस्य वा॥ इधिरं स्नावयेज्ञन्तोराशयं प्रसमीक्ष्य वा॥ १९॥

चिकित्सा—रक्तजन्य रोगों में रक्त-पित्तनाशक किया करनी चाहिये अर्थात् विरेचन, उपवास, अथवा रक्त का मोक्षण करना चाहिये। बळ की मात्रा और रक्तजन्य व्याधि के स्वरूप की मात्रा, जितने रक्त के निकालने से रक्त शुद्ध हो जाय इतने दूषित रक्त क स्थान को देखकर मनुष्य का रक्त ( थोड़ा या बहुत ) निकालना चाहिये॥ १८-१९॥

अरुणाभं भवेद्वाताद्विश्वदं फेनिळं ततु । पित्तात्पीतासितं रक्तं स्त्यायत्यौष्ण्याचिरेण च ॥ २० ॥ ईषत्पाण्डु कफाद् दुष्टं पिच्छिळं तन्तुमद्धनम् । द्विदोपिळङ्गं संसर्गात् त्रिळिङ्गं सान्निपातिकम् ॥ २१ ॥

वायु से दूषित रक्त लाल रंग का, विश्वद स्वच्छ, शागदार पतळा होता है। पित्त से दूषित रक्त पीला, काला, घन (सान्द्र), बहुत गरम और जड़ होता है। कफ्त से दूषित रक्त थोड़ा पीला, पिच्छिल, तन्द्र (तागे जैसा) और घन टोस होता है। दो दोषों के संसर्ग होने से दो दोषों के लक्षण होते हैं और तोन दोषों के मिलने से तीनों दोषों के लक्षण उत्पन्न हो जाते हैं॥ २०-२१॥

तपनीयेन्द्रगोपामं पद्माङककसंनिभम् ।
गुञ्जाफलसवर्णं च विद्युद्धं विद्धि शाणितम् ॥ २२ ॥
नात्युष्णशीतं छघु दीपनीयं रक्तेऽपनीते हितमन्नगनम् ।
तदा शरीरं द्यवनस्थितासृगग्निर्वशेषेण च रक्षितव्यः ॥ २३ ॥
प्रसन्नवर्णे ।न्द्रयमिन्द्रयार्थानिच्छन्तमन्याहतपक्त्वेगम् ।
सुखान्वतं पुष्टिवङोपपन्नं विद्युद्धरक्तं पुरुषं चदन्ति ॥ २४ ॥
तदा तु रक्तवाहीनि रससं झावहानि च ।

पृथक् पृथक् समस्ता वा स्रोतिसि कृपिता मलाः ॥ २४ ॥ विद्युद्ध रक्त का क्ष्यण—तपे हुए स्वर्ण (कुन्दन) के बसान, बीर- बहुदी के रंग का, डाल कमल या माइवर (जिसे औरतें पैर के तलुवों पर खगाती हैं) के समान रंग, लाल रत्ती के रंग के समान विशुद्ध रक्त का रंग होता है। रक्त मोक्षण करने के उपरान्त न तो बहुत गरम और न बहुत उण्डा, ल्खु एवं दीपक (अग्नि को बढ़ाने वाला), खान-पान सेवन करना चाहिये। रक्त मोक्षण होने से शरीर का रक्त अनवस्थित अस्थिर होता है (रक्त का वेग बहुत चंचल होता है), इसलिये अग्नि की रक्षा विशेष रूप से करनी चाहिये, इसको मन्द नहीं होने देना चाहिये।

विशुद्ध रक्तवाले पुरुष का लक्षण— जिस पुरुषका वर्ण कान्ति और इन्द्रियों निर्मल हों, इन्द्रियां अपने विषयों की इच्छा करें, जाटराग्नि का बल्तया मल-मूत्र आदि की प्रवृत्ति विना रुकायट के हों, मनुष्य का मन आनन्द अनुमव करे, प्रसन्नता और बल्दीखता हो, उस पुरुष का रक्तशुद्ध जानना चाहिये॥२५॥

मिलनाहारशीलस्य रजोमोहावृतात्मनः। प्रतिहत्यावतिष्ठन्ते जायन्ते व्याधयस्तदा ॥ २६ ॥ मद-मुच्छीय-संन्यासास्तेषां विद्याद्विचक्षणः। तथोत्तरं बलाधिक्यं हेतुलिङ्गोपशान्तिषु ॥ २७ ॥ दुर्बछं चेतसः स्थानं यदा दायुः प्रपद्यते । मनो विक्षोभयन् जन्तोः संज्ञां संमोहयेत्तदा ॥ २० ।: पित्तमेवं कफर्ख्यं मनो विद्योगयन्नणाम् । संज्ञां नयत्याकुलतां विशेषधात्र वस्यते ॥ २६ ॥ सक्तानल्पद्रताभाषं चलस्वलितचेष्टितम्। विद्याद्वातमदाविष्टं रूक्षस्यावारुणाकृतिम् ॥ ३० ॥ सकोधपरुषाभाषं संप्रहारकल्लिप्रयम् । विद्याद् पित्तमदाविष्टं रक्तपीतासिताकृतिम् ॥ ३१ ॥ स्वल्पराबन्धवचनं तन्द्रालस्यसर्मान्वतम् । विद्यात्कफमदाविष्टं पाण्डुं प्रध्यानतत्परम् ॥ ३२ ॥ सर्वाण्येतानि रूपाणि सन्निपातकृते मदे । जायते शाम्यति त्वाशु मदो मद्यमदाकृतिः ॥ ३३ ॥ यश्च मद्यमदः प्रोक्तो विषजो रौधिरश्च यः। सर्व एते मदा नर्ते वातिपत्तकफत्रयात् ॥ ३४ ॥

मिलन आहार साने वाले एवं रक्त और तम से आहत मन वाले के कुपित बात, पित्त, कफ दोष पृथक् पृथक् या मिलकर रसवाही, रक्तवाही या संज्ञावाही स्रोतों को रोक होते हैं. तब निम्न छिखित रोग उत्पन्न होते हैं। यथा-मद, मूर्जी और संन्यास ये रोग होते हैं। इन तीनों दोषों के हेतु, लिङ्ग (लक्षण) और शान्ति, उपचार में उत्तरोत्तर बल की अधिकता रहती है। अर्थात् मद से अधिक मुर्ज़ में और मुर्ज़ से अधिक संन्यास में बल की अधिकता रहती है। जिस समय चेतना का स्थान हृदय निर्बल हो जाता है और यहां पर वायु का प्रकोप हो, तब वह मन को श्लोभित करके मनुष्य की संज्ञा ( चेतना ) को ढांप लेता है, पित्त और कफ ही मन का विक्षोभ उत्पन्न करके संज्ञा का नाश करते हैं। विशेष रूप से पृथक पृथक कहते हैं रक-रक कर ( तुतलाकर ) बोलना, बहुत बोलना, जल्दी-जल्दी बोलना, चळते हये लड़खड़ा करके गिरते-पड़ते चलना, चेहरे का रंग रूखा, काला, लाल सा होना, वातजन्य मद के लक्षण हैं। क्रोधयुक्त कठोर ' गाली ) वाणी बोलना, चंट या आधात करना, झगड़ा करना, चेहरे का रंग लाल, पीला या काला होना. पित्ताजन्य मद के लक्षण हैं। थोड़ा परन्तु सम्बन्ध ( पर्वापर सम्बन्ध ) युक्त बोलना, तन्द्रा और आलस्य का होना, चेहरे का रंग धुसरवर्ण, एक ध्यान में मग्न होना ये कफजन्य मद के लक्षण हैं । सम्निपातजन्य मद में सब दोषों के लक्षण मिलते हैं। मदाजन्य मद में आकृति शराबी पुरुष के समान होती है और यह मद जल्दी चढ़ता है और जल्दी उतर जाता है। मद्यजन्य, विषजन्य, रक्तजन्य और दोषजन्य ये चारों प्रकार के मद, वात, पित्त, कफ को छोड़कर नहीं होते हैं ॥ २६-३४॥

नीळं वा यहि वा कृष्णमाकाशमथवाऽरुणम्।
पर्यंस्तमः प्रविशति शीघं च प्रतिबुध्यते ॥ ३१ ॥
वेपशुरुवाङ्गमर्दश्च प्रपीढा हृदयस्य च ।
काश्यं श्यावाऽरुणा छाया मूर्छाये वातसंभवे ॥ ३६ ॥
रक्तं हरितवर्णं वा वियत्पीतमथापि वा ।
पर्यंस्तमः प्रविशति सस्वेदश्च प्रबुध्यते ॥ ३० ॥
सपिपासः ससन्वापो रक्तपीताक्रुळेक्षणः ।
समिननवर्चाः पीताभो मूर्च्छाये पित्तांभवे ॥ ३० ॥
मेघसं काशमाकाशमावृतं वा तमोघनैः ।
पर्यंस्तमः प्रविशति चिराच प्रतिबुध्यते ॥ ३० ॥
सप्रसेकः सह्लासो मूर्च्छाये क्यसंगा ।
सप्रसेकः सह्लासो मूर्च्छाये क्यसंगवे ॥ ४० ॥
सर्वोक्ततिः सिन्निपातदपस्मार ह्वाऽऽगतः ।

स जन्तुं पातयत्याशु विना बीभत्सचेष्टितैः ॥ ४१ ॥ दोषेषु मदमूर्छायाः कृतवेगेषु देहिनाम् । स्वयमेबोपशाम्यन्ति संन्यासो नौषधैर्विना ॥ ४२ ॥ वारदेहमनमा चेष्टामाक्षिप्यातिवला मलाः । संन्यस्यन्त्यबलं जन्तुं प्राणायानसंश्रिताः ॥ ४३ ॥ स ना संन्याससंन्यस्तः काष्टीभूतो मृतोपमः । प्राणीर्वयुष्यते शीर्घं मुक्त्या सद्याफलां क्रियाम् ॥ ४४ ॥

मुर्ज़ के लक्षण-आंखों के सामने आकाश नीला या काला अथवा लाख दीखता है. आंखों के सामने अन्धेरा आ जाता हो और मनुष्य मुर्छा से जल्दी ही सचेत हो जाय, शरीर में कम्पन और अंगों में पीड़ा हो, हृदय में वेटना का अनुभव हो. कुशता और छाया, मुख का वर्ण काला या लाल हो जाय, ये वातजन्य मुर्छा के लक्षण हैं। आकाश लाल पोला या हरा दिखाई दे, अन्ध-कार आता दिखाई दे और उठते समय शरीर पर पसीना, प्यास वा जडन हो. आंखें हाल या.पीली, व्याकुल दीखती हों, मल पतला ( अतीसार ), चेहरे का रंग पीला पढ़ जाता है, ये पित्तजन्य मुर्च्छा के लक्षण हैं। आकाश बादलों से घरा या अन्धकार से आवृत दिखाई दे. अन्धकार सामने आता दिखाई दे. मुन्हां से देर में जाएत हो, भारी तथा गीले कपड़े में शरीर दपा प्रतीत होता हो. ( शरीर जकड़ा एवं भारी ), मुख से लार बहना, बेचैनी, ये कफजन्य मुच्छा के लक्षण हैं। सिन्नपात से सब दोषों के लक्षण होते हैं, अपस्मार के समान इसमें वेग आता है। इस रोग में बीमत्स चेष्टाओं ( दांतां से काटना, हाथ वांव आदि फेंकने ) के विना मनुष्य गिर पहता है । शरीरधारियों में जब मद-मुच्छा को उत्पन्न करने वाले दोयों का बल कम हा जाता है. तब ये रोग अपमे आप शान्त हो जाते हैं. परन्त 'संन्यास' रोग विना औषध के अच्छा नहीं होता। अति बलवान् मल वातादि दोष, प्राणायतन (हृदय आदि) अवयवी का आश्रय करके, वाणी, शरीर और मन की कियाओं को एकदम से बन्द कर देते हैं. तब मनुष्य निर्वेल, निष्क्रिय, कियारहित, लकड़ी के सामान निर्जीव होकर गिर पड़ता है। इस समय यदि तात्कालिक फल देने वाली कियायें ( अंजन, नस्य आदि ) जल्दी न की जार्ये तो मनुष्य मर जाता है ॥ ३५-४४ ॥

> दुर्गेऽम्मसि यथा मञ्जद्वाजनं त्वरया बुधः। गृह्वीयात्तळमप्राप्तं तथा संन्यासपीडितम् ॥ ४५ ॥ अञ्जनान्यवपीडाश्च घूमः प्रथमनानि च ।

१८

सूचीभिस्तोदनं शस्त्रैदीहः पीडा नखान्तरे ॥ ४६ ॥ ळक्कानं केशळोस्रांच दन्तैर्दशनमेव च। आत्मगप्तावचर्षश्च हितास्तस्यावबोधने ॥ ४७॥ संमूर्छितानि तीक्ष्णानि मद्यानि विविधानि च। प्रभूतेकट्युक्तानि<sup>९</sup> तस्यास्ये गाळयेन्मुहुः॥ ४८॥ मातुलक्करसं तद्वनमहोषधसमायुतम् तद्रत्सीवर्चछं२ दद्याद्यक्तं मद्याम्छकाञ्जिकेः ॥ ४९ ॥ हिङ्गुषणसमायुक्तं यावत्संज्ञाप्रबोधनम् । प्रबद्धसंज्ञमन्नेश्च छघुभिस्तमुपाचरेत् विस्मापनैः स्मारणेश्च प्रियश्रुतिभिरेव च। बद्धभर्गीतबादित्रशब्देश्चित्रैश्च दर्शनैः ॥ ४१॥ स्रंसनोल्लेखनेध्मैरञ्जनेः कवलप्रहैः शोणितस्यावसेकैश्च व्यायामोद्धर्पणैस्तथा ॥ ५२ ॥ प्रबुद्धसंज्ञं मतिमाननुबन्धमुपक्रमेत् तस्य संरक्षितव्यं हि मनः प्रखयहेतुतः॥ ५३॥

गहरे पानी में हुबते हुए बर्चन को बुद्धिमान् मनुष्य जिस प्रकार तछी में गहंचने से पूर्व ही पकड़ने का प्रयत्न करता है, उसी प्रकार सन्यास रोगो की गिरने से पूर्व चिकित्सा करनी चाहिये। इसके लिये अंजन ( आंखों में ). अवपीडन ( नाविका में ओपधियों का रख डालना ), नाक से धूम्रपान, प्रधमन ( नाक में फुतकार से ओषध पहुंचाना ), सुई सुमोना, शख आदि को गरम करके दाह करना, नखों में सुई, पिन आदि चुमोना, शिर या शरीर के बालों या छोमों को खींचना, दांतों से काटना, कौंच की फली का शरीर पर मलना. ये कर्म रोगी को चेतन करने के लिये हितकारी हैं। नाना प्रकार के तीक्ष्ण, मुर्चिछत एवं कट द्रव्य युक्त मद्य रोगी के मुंह में डालने चाहिये। सोठ में मिलकर विजीरे निम्बू का रस, या मद्य और खट्टी कांजी में सौंचल मिलाकर वा हींग और सोंठ मिरच, पिप्पली इनको मिलाकर देवे, जनतक मनुष्य चेतन हो । चेतन होने पर हल्का भोजन देना चाहिये। चामत्कारिक बातों को सनाना. पिछली बातों को याद कराना, मन पसन्द कहानो कहना, बढिया गाना-बजाना सुनाकर, सुन्दर सुन्दर चित्रों को दिखाकर, विरेचन, वमन, धूम्रपान, अञ्जन, कवल अर्थात् मु अ में औषघ या गोली को रखकर, रक्त मोक्षण, व्यायाम कराके, अंगों के मर्दन से निरन्तर मनुष्य को जागृत चेतन रखने का यस्न करना

१. तिकानीति च पाठः।

२. संबोरकमिति च पाठः।

चाहिये। रोगी के मन को मोहित (मूच्छ्नं उत्पन्न) करने वाले कारणों के वचा कर रखना चाहिये॥। ४५-५३॥

स्तेहस्वेदोपपन्नानां यथादोषं यथाबलम् ।
पञ्च कर्माणि कुर्वीत मृच्छीयेषु मदेषु च ॥ १४॥
अष्टाविशस्यौषधस्य तथा तिकस्य सपिषः ।
प्रयोगः शस्यते तद्वन्महतः षट्पलस्य वा ॥ १४॥
विभल्लायाः प्रयोगो वा सघुतक्षौद्रश्चर्करः ।
शिलाजतुप्रयोगो वा प्रयोगः प्रयसोऽपि वा ॥ १६॥
पिप्पलीनां प्रयोगो वा प्रयोगश्चित्रकस्य वा ॥
रसायनानां कौम्भस्य सपिषो वा प्रशस्यते ॥ १७॥
रक्तावसेकाच्छास्नाणां सर्वा सत्त्वतामपि ।

सेवनान्मदम्रच्छायाः प्रशाम्यन्ति शरीरिणाम्॥ ५८ ॥ इति ॥

मूर्छा और मद रोगों में बल एवं दोष के अनुसार स्वेदन देकर पीछे से बमन, विरेचन, शिरोविरेचन ( नस्य ), आस्थापन और अनुवासन रूपी पंचकर्म करने चाहिये। उनमाद चिकित्सा में कहे 'पानीय कल्याण पृत' ( अद्दाईस दवाह्यां ), महातिक पृत या महापर्पल पृत ( कुष्ट रोग में ) का पान करना उत्तम है। बी, शहद और शर्करा के साथ त्रिफला का प्रयोग करना, अथवा दूच के साथ शिष्टालीत का प्रयोग करना, दूध के साथ पिपली चूर्ण या चीतामूल का प्रयोग करना, रसायनों तथा दस वर्ष पुराने मटके में रक्खे हुए बी का प्रयोग करना उत्तम है। रक्त मोक्षण, बेद आदि सत् शास्त्रों का पहना, सक्तन, सन्वगुणी, तपस्वी पुरुषों का सरस्य मूच्छा रोग को शान्त करते हैं। ५५% मुच्छा रोग को शान्त करते हैं।

तत्र इस्रोकौ—विशुद्धं चाविशुद्धं च शोणितं तस्य हेतवः । रक्तप्रदोषजा रोगास्तेषु रोगेषु चौषधम् ॥ ५६ ॥

> मद-मर्च्छाय-संन्यास-हेतु-लक्षण-भेषजम् । विधिशोणितकेऽध्याये सर्वमेतत्मकाशितम् ॥ ६० ॥

शुद्ध या अशुद्ध रक्त, इनके कारण, रक्त प्रदोष से उत्पन्न होने वाळे रांग, इनकी श्रोषष, मद, मूर्च्याय, संन्यास रोगों के कारण सक्षण और ओषष, ये सक विषय इस 'विषिधोणित' अध्याय में कह दिये ॥ ५६ −६० ॥

> इत्यान्नवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने योजनाचतुष्के विश्वशोणितीयो नाम चतुर्विशतितमोऽभ्यायः ॥ २४ ॥

## पञ्चविंशतितमोऽध्यायः ।

अथातो यज्ञःपुरुषीयमध्यायं व्याख्यास्त्रामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब 'यजःपुरुषीय' अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥१-२॥

> पुरा प्रत्यक्षधर्माणं भगवन्तं पुनर्वसुम् । समेतानां महर्षाणां प्रादुरासीदियं कथा ।। ३ ॥ आस्मेन्द्रियमनोर्थानां याऽयं पुरुषसंज्ञकः । राशिरस्यामयानां च प्रागुत्पत्तिविनिश्चये ॥ ४ ॥ स्था काशिपतिर्वाक्यं वामकोऽर्थवदन्तरा । ज्याजहार्राधंसमितिमभिस्त्याभिवाद्य च ॥ ४ ॥ किं नु स्यात् पुरुषो यज्ञस्तज्जास्तस्याऽऽमयाः स्मृताः । न वेत्युक्ते नरेन्द्रेण प्रोवाचर्षान् पुनर्वसुः ॥ ६ ॥ सर्व एवामित-ज्ञान-विज्ञान-च्छित्र-संशयाः । भवन्तरुष्ठेनुमहेन्ति काशिराजस्य संशयम् ॥ ७ ॥

धर्म के प्रत्यख किये हुए महर्षि आत्रेय एक बार महर्षियों के साथ मिलकर बातचीत करने लगे कि—'आत्मा, इन्द्रिय, मन और विषय' इन से युक्त जो 'पुरुष' बनता है इसकी तथा रोगों की उत्पत्ति किस प्रकार और कहां से होती है ? इस प्रसंग में काशि के राजा बामक अधूषिसमा के सन्युख अमिवादन करके बोलने लगे—हे भगवन् ! जिन कारणों से पुरुषों की उत्पत्ति होती है, उन्हीं कारणों से रोग उत्पन्न होते हैं, यह मानना संगत है या नहीं ? ऋषि पुनर्वसु ने कहा कि—हे महर्षियों ! तुम सब अपार ज्ञान रखते हो, विज्ञान से तुम्हारे सब सन्देह मिट चुके हैं। आप लोग इन काशिपति के सन्देह को इर करें ॥७॥

पारीक्षिस्तत्परीक्ष्यात्रे मौद्गल्यो वाक्यममवीत्। आत्मजः पुरुषो रोगारचाऽऽत्मजाः कारणं हि सः॥ =॥ स चिनोत्युपमुङ्के च कर्म कर्मफळानि च। नक्षते चेतनाधातोः प्रवृत्तिः सुख्दुःखयोः॥ १॥

पारीक्षि मौद्गल्य बहने छगे कि—पुष्प आत्मा से उत्पन्न होता है आंद रोग भी आत्मा से ही उत्पन्न होते हैं। वही आत्मा आहार-विहारादि कर्मों को

१. महर्षय उपाचीना प्रादुश्चकृरिमां कथामिति वा पाठः ।

करता है और इसीसे आरोग्यता या रोग रूपी कर्मफलों का मोग करता है। क्योंकि 'चेताना धातु' आरमा के विना सुख दु:ख के हेतु रूप आरोग्यता या व्याधि नहीं हो सकती।। ८–६॥

> शरळोमा तु नेत्याह् न ह्यात्माऽऽत्मानमात्मना । योजयेद् व्याघिभिर्दुःखेंदुंःखद्वेषी कदाचन ॥ १० ॥ रज्ञस्तमोभ्यां तु मनः परीतं सत्त्वसंज्ञकम् । शरीरस्य समुत्यत्तौ विकाराणां च कारणम् ॥ ११॥

द्यारहोमा ऋषि बोह्रे —यह ठीक नहीं । क्योंकि आत्मा स्वभाव से दुःखों से द्वेष रखने वाह्य 'आनन्दमय' हैं । इसहिये आत्मा अपने आपको व्यापियों के कहों से युक्त नहीं करेगा । वास्तव में, 'उत्त्व' नामक मन के साथ रज और तम गुण मिलकर पुरुष और रोग दोनों को ही उत्पन्न करते हैं ॥ १०-११॥

वार्योविदस्तु नेत्याह नहोकं कारणं मनः। नतें ज्ञरीरं ज्ञारीररोगा न मनसः स्थितः॥ १२॥ रस्रजानि तु भूतानि व्याधयश्च पृथन्विधाः। ष्रापो हि रस्रवत्यस्ताः स्पृता निर्वृत्तिहेतवः॥ १३॥

वार्येविद ऋषि वोळे—यह ठीक नहीं है कि अकेला मन ही इनकी उत्पत्ति में कारण है। क्योंकि शरार के विना न तो शारीरिक रोग हो सकते हैं और न मन ही रह सकता है। इसिल्ये प्राणियों की उत्पत्ति में कारण रस है और 'रस' से ही सब नाना प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं। रस का उत्पत्ति का जल ही इनकी उत्पत्ति का कारण है। १२-१३॥

> हिरण्याक्षस्तु नेत्याह न ह्यात्मा रसजः स्मृतः। नातीन्द्रियं मनः सन्ति रोगाः शब्दादिजास्तथा।। १४॥ षड्घातुजस्तु पुरुषो रोगाः षड्घातुजास्तथा। राशिः षड्घातुजो ह्येष सांख्येराचैः प्रकीर्तितः॥ १४॥

हिरण्याक्ष ऋषि बोले—िक नहीं, यह ठीक नहीं, आत्मा रसजन्य नहीं है, आत्मा और मन अवीन्द्रिय हैं। (कुछ रोग) भी शब्दादि (अवियोग अयोग, मिध्यायोग) से उत्पन्न होते हैं। जो कि रसजन्य नहीं। वास्तव में पुरुष छः धातुओं (आत्मा और पृथ्वी अप, तेज, वायु एवं आकाश) से उत्पन्न होता है, रोग भी इन्हीं छः धातुओं से पैदा होते हैं। सांख्य दर्शन का खिद्धान्त भी है कि 'छः धातुओं के समृह का नाम पुरुष' है। १४-१५॥

तथा मुवाणं कुशिकमाह तभेति शौनकः। कस्मान्मातापित्⊁यां हि विना षद्धातुजो भवेत्॥ १६॥ पुरुषः पुरुषाद् गौर्गोरश्वादश्वः प्रजायते। पेत्र्या मेहादयश्चोक्ता रोगास्तावत्र कारणम्॥ १७॥

हस प्रकार कहते हुए कुशिक (हिरण्याख) को शौनक ने कहा कि— माता पिता के निना छः धातु कैसे हो सकते हैं? पुरुष से, पुरुष गौ से गाय, और घोड़े से घोड़ा उत्पन्न होता है और माता पिता के प्रमेहादि रोग पुत्र में आते हैं, इसक्रिये रोगों और पुरुषों की उत्पत्ति में कारण माता-पिता ही हैं।।१७॥

> भद्रकाप्यस्तु नेत्याह नहान्धोऽन्यात्प्रजायते । मातापित्रोरिप च ते प्रागुत्पत्तिनं युज्यते ॥ १८ ॥ कर्मजस्तु मतो जन्तुः कर्मजास्तस्य चाऽऽमयाः । नह्युते कर्मणो जन्म रोगाणौ पुरुपस्य च ॥ १९ ॥

भद्रकाप्य श्रृषि बोळे—यह ठीक नहीं, क्योंकि अन्धे माता-पिता से पुत्र अन्धा उत्पन्न नहीं होता । मता-पिता की उत्पत्ति से पूर्व पुरुप का और रोग का होना असम्भव होता है । इसिंबये कर्म से ही पुरुप उत्पन्न होता है और कर्म से ही रोग उत्पन्न होते हैं । कर्म के विना न तो पुरुप का और न रोगों का जन्म हो सकता है ॥ १८-१८ ॥

> भरद्वाजस्तु नेत्याह कर्ता पूर्व हि कर्मणः। ष्टष्टं न चाकृतं कर्म यस्य स्यात्पुरुषः फलम्॥ २०॥ भावद्देतुः स्वभावस्तु न्याधीनां पुरुषस्य च। स्वरद्भवचलोष्णत्वं तेजोन्तानां यथेव हि॥ २१॥

भरद्वाज ऋषि बोले कि —कर्म से पहिले कर्ता है। विना कर्मों के किये हुए कर्म का फल नहीं देखा जाता। प्रथम कर्म होने से फल होता है, इसलिये प्रथम कर्म होना चाहिये। कर्म को करने के लिये कर्ता ( पुरुष ) आवश्यक है। इसलिये मनुष्य और रोग की उत्पत्ति में कारण 'स्वभाव' हो है। जिल प्रकार पृथ्वो, अप, बायु और अधिन में खरल ( खरलरायन ) द्रवस्व ( तरलता ), चलस्व ( गति ) और उष्णस्व ( गरमी ), स्वभाव से ही होता है॥ २०-२१॥

काङ्कायनस्तु नेत्याह नद्यारम्भ फळं भवेत् । भवेत्स्वभावाद्वावानामसिद्धिः सिद्धिरेव वा ॥ २२ ॥

अ० २४

स्रष्टा त्वमितसंकल्पो त्रद्वापत्यं प्राजापतिः । चैतनाचेतनस्यास्य जगतः सुस्रदुःसयोः ॥ २३ ॥

कांकायन मृति बोले—यह ठीक नहीं। यदि स्वमाव से ही रोग और पुरुषों की विदि और अविदि होती हो, तो आरम्भ अर्थात् लोक और शास्त्र में प्रविद यह, कृषि, पढ़ाना, पढ़ना आदि कार्य निष्प्रयोजन होजायें। इस मुख-दुःख को बनाने वाला एवं चेतन तथा अचेतन जगत् का कर्चा अनन्त संकल्प वाला, ब्रह्मा का पुत्र प्रजापति है। १२९-२३।

> वन्नेति भिश्चरात्रेयो नह्यपत्यं प्रजापतिः। प्रजाहितैषी सततं दुःखेर्युञ्ज्यादसाधुवत् ॥ २४ ॥ काळजस्त्वेव पुरुषः काळजारतस्य चाऽऽमयाः। जगत्काळवरां सर्वं काळः सर्वत्र कारणम् ॥ २४ ॥

मिचुरात्रेय बोळे—यह ठीक नहीं है। यह संसार प्रजापति से (पुत्र रूपेण) उत्पन्त नहीं हुआ। क्योंकि प्रजा की मंगलकामना करने वाला प्रजापति, संतान से द्वेष करने वाले की मांति किस प्रकार से दुःखों को देता, अपनो संतान को दुःखों करता, वास्तव में पुरुष काल से उत्पन्न होता है और रोग भी काल से ही उत्पन्न होते हैं। सम्पूर्ण जगत् काल के वश में है और सब जगह काल ही कारण है। २४-२५ ।

तथर्षीणां विवदतामुवाचेदं पुनर्वसुः ।
मैवं वोचत तत्त्वं हि दुष्प्रापं पक्षसंश्रवात् ॥ २६ ॥
वादान् सप्रतिवादान् हि वदन्तो निश्चितानिव ।
पक्षान्तं नैव गच्छन्ति तिळपीडकवद् गतौ ॥ २७ ॥
सुक्तवेवं वादसंषट्टमध्यारममतुषिन्त्यताम् ।
नाविधूततमःस्कन्ये झेथे झानं प्रवर्तते ॥ २८ ॥
येषामेव हि भावानां संपरसंजनयेन्नरम् ।
तेषामेव विवद्वयाधीन् विविधान् समुद्दीरयेत् ॥ २८॥

इस प्रकार ऋषिमण्डल में विवाद चलते हुए देख कर पुनर्वं हु ऋषि बोले कि इस प्रकार एक पख को लेकर वादविवाद करते जालोगे तो किसी निश्चित तस्व को नहीं पहुंच सकोगे। जिस प्रकार तैल के कोल्हू (चरको) पर बैठा हुआ मनुष्य चारों ओर अनन्त काल तक घूमता रहता है, परन्तु किसी निश्चित दिशा या स्थान पर नहीं पहुंचता। इस लिये हस बादविवाद को खेल कर मतल्ल की बात चोचो। अन्वकारसमूह को नह किये दिना जातक्य विषय में जान

नहीं प्राप्त होता । जिस प्रकार के गुणों से पुरुष उश्यन होता है उसी प्रकार के अप्रशस्त गुणों से रोग उत्पन्न होते हैं । पांच महामूर्तों से पुरुष उत्पन्न होता और हन्हीं महामूर्तों से वात, पित्त, कफ, (रोगों के कारण) बनते हैं ॥२६—२६॥

अयात्रयस्य भगवतो वचनमतुनिशस्य पुनरेव वामकः काशिपवि-रुवाच भगवन्तमात्रेयं—भगवन् ! संपन्निमित्तजस्य पुरुषस्य विपन्निमि-चजानां च रोगाणां किमभिवद्विकारणमिति ॥ ३० ॥

आत्रेय ऋषि के बचन सुन कर फिर काशिपति बामक कहने छगे। है भमवन् ! प्रशस्त गुणों से उत्पन्न पुरुष की और अप्रशस्त गुणों से उत्पन्न रोगों की ब्रिट्ट करने वाले कौन से कारण हैं ? ॥३०॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—हिताहारोपयोग एक एव पुरुषस्याभिष्ट-द्विकरो भवति, अहिताहारोपयोगः पुनर्व्याधीनां निमित्तमिति ॥३१॥

वामक ऋषि को भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया। हितकारी वस्तुओं का आहार रूप में उपयोग करना ही पुरुष की बृद्धि में अकेश कारण है। अहिन-कारी वस्तुओं का सेवन करना ही रोगों की बृद्धि में एकमात्र कारण है। ॥३१॥

एवंचादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच —कथमिह भगवन् ! हिताहितानामाहारजातानां छक्षणमनपवादमभिजानीयात्, हितस-माख्यातानां चैव झाहारजातानामहितसमाख्यातानां च मात्राकाछकि यासुमिदेहदोषपुरुषावस्थान्तरेषु विपरीतकारित्वसुपछमामहे ।३२। इति

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि को अग्निवेश ने पूछा—है भगवन् ! किस प्रकार से हितकारा या अहितकारी आद्दार रूप पदार्थों को बिना दोष (अपवाद) के जान सकते हैं। क्योंकि हितकारी पदार्थ एवं अहितकारी पदार्थ मात्रा, काल, किया (संस्कार), भूमि, देह, दोष और पुरुष मेद से विषयीत, विरुद्ध गुण वाले हितकारी पदार्थ अहितकारी, और अहितकारी पदार्थ हितकारी वन जाते हैं॥ ३२॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—यदाहारजातमग्निवेश! समांश्रेव शरीर-धातून् प्रकृतौ स्थापयति विषमांश्च समीकरोतीत्येतद्भितं विद्धि, विप-रीतमहितमितिः प्रतद्धिताहितळक्षणमनपवादं भवति ॥ ३३ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया—है अग्निवेश जो मोजन (आहार के पदार्य) शरोर के सम धातुओं को प्रकृति अर्थात् समानाबस्था में रखता है और विषम धातुओं को सम करता है वह हितकारी है। इसके विषयीत पदार्थ खहितकारी हैं, हित और अहित पदार्थों का यह रूखण न्होंबसून्य है। ३३॥

एवंवादिनं च भगवन्तमात्रेयमग्निवेश ख्वाच-भगवन् ! तत्वे-तदेवमुपदिष्टं भूयष्ठकल्पाः सर्वेभिषजो विज्ञास्यन्ति ॥ ३४॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—येषां विदितमाहारतत्त्वमग्निवेश ! गुणतो द्रव्यतः कर्मतः सर्वावयवतश्च मात्रादयो भावाः, त एतदेवसुपदिष्टं विक्कातुमुस्सहन्ते । यथा तु खल्वेतदुपदिष्टं भूयिष्ठकल्पाः सर्वभिषजो विक्कास्यन्ति, तथैतदुपदेश्यामो मात्रादीन भावानुदाहरन्तः । तेषां हि बहुविधविकल्पा भवन्ति । आहारविधिविशेषांस्तु खलु लक्ष-णतश्चावयवतश्चानुन्याख्यास्यामः ॥ ३५ ॥

तद्यथा—आहारत्वमाहारस्यैकविधमधौभेदात्; स पुनद्वियोतिः, स्थावरजङ्गमात्मकत्वात् ; द्विविधप्रभावो हिताहितोदकेविशेषात् ; चतुर्विधोपयोगः पानाशन-भक्ष्य-छेद्योपयोगात् ; षडास्वादो रसभेदतः षड्विधत्वात् ; विंशतिगुणो गुरु-छषु-शीतोष्ण-स्निग्य-रूक्ष-मन्द-तीक्षण-स्थिर-सर-मृद्दु-कठिन-विशद् - पिच्छिल-श्रक्षण-खर - सूक्ष्म-स्थ्ल - सान्द्र-द्रवा-सुगमात्;अपरिसंख्येयविकल्पो द्रल्य-संयोग-करण-बाहुल्यात् ॥३६॥

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि को अग्निवेश बोलं-इतना कह देने से सब वैद्य सब बातों को नहीं समझ सकेंगे । अग्निवेध को भगवान आत्रेय ने कहा-कि जिन वैद्यों को आहारयोग्य पदार्थ गुण, ( गुरु लघु आदि ) कारण ( यह आप्य है, यह आग्नेय है इत्यादि ), कर्म ( यह जीवनीय, यह बृंहणीय इत्यादि ) सब अवयव २ (रस, वीर्य, विपाक प्रभाव से ). मात्रा एवं पुरुष की अवस्था का ज्ञान होगा वे ही इतने ( ऊपर कहे हुए ) उपदेश से समझ सकते हैं। जिस प्रकार कहने से सब वैद्य सम्पूर्ण रूप में जान सकेंगे, उसी प्रकार से मात्रा आदि वस्तुओं को उदाहरण के साथ कहेंगे। इनके बहुत से मेद होते हैं। आहार की जो विशिष्ट विधि है. उसको प्रथम साधारण रूप में कट्टकर फिर विभाग पूर्वक कहेंगे। यथा-आहारत्व ( लादात्व ) गुण समान होने से सम्पूर्ण आहार एक प्रकार का है, क्योंकि अर्थ में कोई मेद नहीं है। इस आहार के दो उत्पत्ति स्थान हैं. स्थावर और जंगम । इस आहार के दो प्रकार के प्रभाव हैं, एक हितफळजनक और दूसरा अहितफळजनक। इक आहार का चार प्रकार से उपयोग होता है । यथा-पान (पीना ), अधान (दांतों से काटकर खाना), मध्य ( चवाना ) और छेड़ा ( चाटने ) के उपयोग से । इस आहार के छः स्वाद होने से यह रस मेद से छः प्रकार का है. क्योंकि रस छः प्रकार के हैं। इस आहार के गुण बीस प्रकार के हैं। यथा-गुक, क्यु- शीत. उष्ण, स्निग्म, रूख, मन्द, तीश्य, रियर, सर, मृद्ध, कठिन, विश्वर, पिष्छिङ रुक्ष, सर, स्क्ष, स्थूळ, सान्द्र, द्वव मेद से। द्रव्य (श्क्षान्यादि), संयोग (खाद्य पदार्थों का मिश्रण), करण (संस्कार) मेद से आहार-द्रव्य असंख्य प्रकार का हो जाता है। ३४-३६॥

तस्य खळ् ये ये विकारावयवा भूयिष्ठमुपयुज्यन्ते, भूयिष्ठकल्पानी च मनुष्याणां प्रकृत्येव हिततमाश्चाहिततमाश्च, तांस्तान्यथावदनु-ज्याख्यास्यामः ॥ ( १ )

तद्यथा-छोहितशालयः शुक्षधान्यानां पथ्यतमत्वे श्रेष्ठतमा भवन्ति, युद्गाः रामीधान्यानां, आन्तरिक्षमुद्कानां, सैन्ववं लवणानां, जीवन्तीशाकं शकानां, ऐणेयं मृगमांसानां, लावः पक्षिणां, गोधा बिलेशयानां, रोहितो मत्स्यानां, गव्यं सर्पिषां, गोक्षीरं क्षीराणां, तिलतंलं स्थावरजानां सेहानां, वराहवसा आनूपमृगवसानां, चुलुकोवसा मत्स्यवसानां, पाकहंसवसा जलचरविहङ्गवसानां, कुश्कुटवसा विष्करशङ्गनिवसानां, अजमोदः शाखादमेदसां, शृङ्गवेरं कन्दानां, मृद्गीका फलानां, शकरा इक्षविकाराणां मिति प्रकृत्येव हित्तसानामाहारविकाराणां प्राधान्यतो द्वव्याणि न्याख्यातानि भवन्ति ॥ (२)

प्रायः करके जो जो आहार पदार्थ हितकारी और अहितकारी कहे जाते हैं और बहुत अधिक व्यवहार में आते हैं, उन पदार्थों का यहां वर्णन करते हैं। जैसे— लाल चावल इक्कथान्यों में सबसे अधिक हितकारी (श्रेष्ठ) है। मूंग इमीधान्यों में, बरशत का पानी सब पानियों में, सेंधा नमक सब नमकों में, जीवन्ती का शाक सब द्याकों में, मृग का मांस सब पश्चओं के मांतों में, बटेर सब पश्चियों में, गोधा (गोह) बिल में रहने वाले जन्तुओं में, रोहित मस्त्य सब मछित्यों में, गो का घी सब घी में, गाय का दूध सब दूधों में, तिल का तेल स्थाबरजन्य सब स्तेहों में, बराह की चर्बी सब जलचर प्राणियों की चर्बियों में, चुछुकों (शुषु) मछली की चर्बी सब मछित्यों की चर्बियों में, उफेद हंस की बसा सब जलचर पश्चियों की बरा में, मुगें की चर्बी बिलेर कर खाने वाले सब पश्चियों में, बकरी का मेद शाला या टहनी खाने वाले पशुओं की मेदों में, अदरल सब कन्दों अर्थात् भूमि में रहने वाले फलों में, किश्विमश सब फलों में, शकर गने के रत से बनी सब बस्तुओं में श्रेष्ठ है। ये भोज्य पदार्थों में सबसा से हिरकारी द्रव्य कह दिये हैं।

अत अर्ध्वमहितानप्युपदेस्यामः-यवकाः श्रूकधान्यानामपध्यत्वे

प्रकटनमा मबन्ति, माषाः श्रमीधान्यानां, वर्षानादेयसुद्दकानां, जीवरं उचकानां, सर्वपशाकं शाकानां, गोमासं सृगमासानां, काणकपोतः पिछलां, भेको विजेशयानां, विकिचिमो मस्यानां, आविकं सिंदः, अविक्षीरं सीराणां, कुमुम्मस्नेदः स्थावरस्नेद्दानां, मिद्दवसा आन्त्रमृत्वसानां, कुम्मीरवसा मस्यवसानां, काकमद्गुवसा जलवरविद्दङ्कवसानां, चटकवसा विकिरशक्तिनवसानां, हस्तिमेदः शाखादमेदसां, लिकुचं फलानां, आलुकं कन्दानां, फाणितिसिक्षविकाराणाम् .-इति प्रकट्यं अहिततमानामाद्दार्यकाराणां प्रकृष्टतमानि द्रव्याणि व्याख्यातांन भवन्ति—इति हिताहितावयवो व्याख्यात आद्वारविकाराणाम् ॥ ३७ ॥

अब इसके अनन्तर अहित पदार्थों का उपदेश करेंगे—यक (जई, जती) श्क-धान्यों में सबसे अमध्य एवं अति निन्दित है। माब (उइद) श्रमो-धान्यों में, बरसात में निदियों का पानी सब पानियों में, ऊसर देश में उत्यत्न नमक सब नमकों में, सरसों का शाक सब शाकों में, गाय का मांस सब पश्चओं के मांसे में, छोटा कबूतर सब पश्चियों में, मेंडक बिल में रहने बालों में, चिलचिम मत्त्य सब मजलियों में, मेंड का घो सब धोयों में, मेंड का तून सब दूरों में, कुछुम्म का तेल सब स्थावर तेलों में, भेंड को चवां सब कलीय देश के पशुओं की चिवां में, कुम्मीर मजली की बसा सम्मालियों की बसा में, पानी के कौबे (पनकश्वा) की चवीं सब जलचर पश्चियों में, कारण्डव (पनडुक्बी इंसमेद) को चवीं सब जलचरारी पश्चियों की चवीं में, हायों की चवीं शाखा खानेबाले सब पश्चओं में, लिक्कुच, (बइइल, ल्यो) सब मकार के कलीं में, आलू सब कन्दों में, पाव गले से बने सब विकारों में, विक्रिया को चवीं बिखेर कर खाने बाले सब पश्चियों को चवीं वीं में निन्दित हैं। ये भोश्य पदार्थों में स्वमान से ही हितकारी एवं निन्दनीय द्रव्य कहे गये हैं।। ३०॥

अतो भूयः कर्मोवधानां च प्राधान्यतः सानुबन्धानि च द्रव्याण्यसु-न्यास्यास्यामः । तद्यथा—असं वृत्तिकराणां श्रेष्ठं, उदकमाश्वासकराणां, सुरा श्रमहराणां, श्लीरं जीवनीयानां, मांसं वृंहणीयानां, रसस्तर्पणीवानां, जवणमनद्रन्यरुचिकराणां, अन्त्रं हृष्यानां, कुकुटो बल्यानां, वकदेशो वृद्धाणां, मधु श्लेष्मपिराप्रशमनानां, सर्पिर्वातिपर्यशमनानां, तैलं सातश्लेष्मप्रशमनानां, वमनं श्लेष्महराणां, विरेचनं विराहराणां, ब्रह्मिन चीतहराणां, स्वेदो मार्ववकराणां, ज्यायामः स्थेनकराणां, झारः वृंत्रकोष-चातिनां, तिन्दुक्रमननद्रत्यविकराणां, आसं क्रिस्थमकण्यानां, जान

विकं सर्पिरहरानां. अजाक्षीरं शोवध्न-स्तन्य-सारम्य-वोकन-रक्त-सान-हिक-रक्त-पित्त-प्रश्नमनानां, अविक्षीरं इलेब्सपित्तोपचयकराणां, महिषी-शीरं स्वप्नजननानां, मन्दकं वृष्यभिष्यन्दकराणां, गवेधुकान्नं कर्पणीयाः नां, उदालकान्नं रूक्षणीयानां, इक्षुर्भृत्रजननानां, यवाः पुरीयजननानां, जाम्बवं वातजननानां, शुष्कुल्यः इछेष्मिपशाजननानां, कुळत्या अम्छ-पित्तजननानां, माषाः इलेब्पपित्तजननानां, मदनफलं बमनास्थापनानु-वासनोपयोगिनां, त्रिवृत्सुखविरेचनानां, चतुरङ्गुळं मृदुबिरेचनानां, स्तुकृषयस्तीकृणविरेचनानां, प्रत्यकृपुष्पा शिरोविरेचनानां, विडक्नं क्रिमिन्नानां, शिरीषो विषव्नानां, खेरिरः कुष्ट्रशानां, रास्ना वातहराणां, आमलकं वयास्थापनानां, हरीतकी पथ्यानां, एरण्डम्लं वृष्यवात-हरागां, पिष्पछीम्छं दीपनीय-पाचनीयानाह-प्रशमनानां, चित्रकम्छं दीपनीय-पाचनीय-गुदशूङशोयार्शी-हराणां,पुष्करम् छं हिका-श्वास-कास-पार्व-श्रुहराणां, मुस्तं संप्राहक-दीपनीय-पाचनीयानां, उदीच्यं निर्वाप-णीय-दीपनीय-पाचनीय-च्छर्चतीसार-हराणां,कद्वङ्गं संप्राहक-दीपनीय-पाचनीयानां, अनन्ता संप्राहक-दीपनीय-रक्त-प्रशमनानां, अमृता संप्रा-हक-वातहरदीपनीय-इलेब्स-ओणित-विबन्ध-प्रशमनानां, बिल्वं राप्राहक दीपनीयबात-कफ-प्रशमनानां,अतिविषा दीपनीय-पाचनीय-संग्राहक-सर्व-दोष हराणां, उत्पत्त-कुमुद-पद्म-किञ्जल्कं संप्राहक रक्त-पित्त-प्रशमनानां, दुरालमा पित्त-श्लेष्म-प्रशमनानां,गन्धप्रियङ्गःशोणत-पित्तातियोग-प्रशम-नानां,कुटजत्वक् इलेष्म-पित्त-रक्त-संमाहकोपशोषणानां,काश्मर्यफलंरकसं-माहक-एक-पित्त-प्रशमनानां, प्रश्निपणीं संम्राहक-बातहर-दीपनीय-बुच्या-णां. विदारिगन्था वृष्यसर्वेदोषहरणां, बला संप्राहक-बल्य-वात-हराणां, गोधुरको मूत्रकृच्छानिछहराणां, हिङ्गुनिर्यासरछेदनीय-दीपनीय-भेदनी-यानुक्रोमिक-वात-कफ-प्रशमनानां,अम्छवेतसो भेदनीय-दीपनीयानुक्रोमि-क-बात-श्लेष्म-प्रश्नमनानां, यावश्कः संसनीय-पाचनीयार्शोष्नानां,तका-भ्यासो प्रहणी-दोषार्शो-घृत-ज्यापत्प्रशमनानां, क्रव्याद-मांस-रसाध्यासो महणी-दोष-शोषाशींक्नानां, घृतसीराभ्यासो रसायनानां, समघुतशक्त्रा-शास्त्रासो मृत्योदावर्तहराणां, तेळगण्डू पात्र्यासो दन्त-वल-कवि-कराणां, चन्यनोङ्ग्बरं दाहनिर्वापणाकेपनानां, रास्तागुरुणी शीवापनयन-प्रकेप-नानां, लामजाकोशीरे दाहत्वग्दोषस्वेदापनयप्रलेपनानां,क्षष्ठं बातहराक्य-क्रोपनाह बोगिनां, महुकं चहुक्य-कृष्य-क्रेप्य-क्राण्ड्य-क्यार्यक्रय-विद्यानीय-

रोपणीयानां, वायुः प्राणसंज्ञाप्रधानहेतूनां, अग्निरामस्तम्भ-शीत-श्लो-द्वेपन-प्रशमनानां, जलं स्तम्मनीयानां, मृद्धृष्टलोष्ट्रनिर्वापितसुद्धं रुष्णा-तियोगप्रशमनानां, अतिमात्राशनमामप्रदोषहेतूनां,तथाऽग्न्यभ्यवहारोऽ-ग्निसंधुक्षणानां, यथासालयं चेष्टाप्रयवहारावुपसेव्यानां, कालभोजन मारोग्यकराणां, वेगसंघारणमनारोग्यकराणां, तृप्तिराहारगुणानां, मद्यं सोमनस्यजननानां, मद्याक्षेपो धी धृति स्मृति-इराणां, गुरुभोजनं दुर्वि-पाकानां, एककालभोजनं सुखपरिणामकराणां, स्वीध्वतिप्रसङ्गः शोष-द्वाराणां, शुक्रवेगनिम्रहः षाण्ळाकराणां, पराघातनमञ्जाश्रद्धाजननुानां, अनशनमायुषो ह्वासकराणां, प्रमिताशनं कर्षणीयानां, अजीर्णाध्यशनं प्रहणीद् पणानां, विषमाशनमग्निवैषम्यकराणां, विरुद्धवीर्याशनं निन्दित-व्याधिकराणां, प्रश्नमः पथ्यानां, आयासः सर्वापथ्यानां, मिथ्यायोगो व्याधिमस्तानां. रजस्वलाभिगमनमलक्ष्मीमुखानां, ब्रह्मचर्यमायुष्याणां, सकल्पो वृष्याणां, दौर्मनस्यमवृष्याणां, अयथावलमारम्भः प्राणोपरो-धिना, विषादो रोगवर्धनानां, स्नानं श्रमहराणां, हर्षः प्रीणनानां, शोकः शाषणानां, निर्वृतिः प्रष्टिकराणां, प्रष्टिः स्वप्नकराणां,स्वप्नस्तन्द्वाकराणां. सर्वरसाध्यासी बळकराणां, एकरसाध्यासी दौर्बल्यकराणां. गर्भशल्य-मनाहार्याणां, अजीर्णमुद्धार्याणां, बालो मृद्ध भेषजीयानां, वृद्धी याप्यानां, गर्भिणी तीक्ष्णौषध-ज्यायाम-वर्जनीयानां, सौमनस्यं गर्भधारकाणां. रांनिपातो दुश्चिकित्स्यानां, आमो विषमचिकित्स्यानां, ज्वरो रोगाणां, कुष्ठं दीघेरोगाणां, राजयक्ष्मा रोगसम्हानां, प्रमेहोऽनुषङ्गिणां, जली-कसोऽनुशस्त्राणां, बस्तिस्तन्त्राणां, हिमवानीषधिभूमीनां, मरुभूरारोग्य-देशानां, अनुपोऽहितदेशानां, निर्देशकारित्वमातुरगुणानां, भिषक् चिकित्साङ्गानां, नास्तिको वर्ज्यानां, छौल्यं क्छेशकराणां, अनिर्देशका-रित्वमरिष्टानां, अनिर्वेदो वार्तछक्षणानां, वैद्यसम्हो निःसंशयकराणां, योगो वैद्युगणानां, विज्ञानमोषधीनां, शास्त्रसहितस्तर्कः साधनानां, संप्रतिपत्तिः काल्कान-प्रयोजनानां, अन्यवसायः कालातिपत्तिहेत्नां, दृष्टकर्मता निःशंशयकराणां, असमर्थता भयकराणां, तद्विवसंभाषा आयुर्वेदोऽमृतानां. बुद्धिवर्धनानां, आचार्यः शासाधिगमहेत्नां, सद्भवनमनुष्ठेयाना, अशंबद्भवचनमशंप्रहणसर्वाहिताना, सर्वशंन्यासः संबानामिति ॥ ३८ ॥

अब तक तब प्रकार के हितकारी वा अहितकारी मुक्य-मुक्य द्रव्य कहे हैं ।

अब इसके आगे बस्ति आदि कर्मों में तथा ओषधियों में मुख्य रूप से-अनुबन्ध सहित द्रव्यों की व्यास्था करेंगे —

श्रारीर की स्थिति करने वाले सब पदार्थों में अब श्रेष्ठ है। धेर्य्य, उत्साह पैदा करने वाले सब पदार्थों में पानी, थक न मिटाने वाले सब पदार्थों में शराब. जीवन देने वाले पदायों में दूध, बृंहण करने वालों में मांछ, अन्नद्रव्य भोजन में बचि उत्पन्न करनेवालों में नमक, हृदय को पसंद आने वालों में अम्ल रस. बलकारक वस्तुओं में कुक्कुट, वृष्य (शुक्रवर्धक) वस्तुओं में नक्क ( मकर ) का वीर्य, कफ-पित्तनाशक वस्तुओं में मधु, वातपित्तनाशकों में घी, वात-कफनाशक वस्तओं में तेल. कफनाशक वस्तओं में विरेचन वातनाशक वस्तओं में बस्तिकर्फ. कामळता उत्पन्न करने वालों में स्वेदन, स्थिरता करनेवालों में व्यायाम, पुरुषस्व नाश करने वालों में क्षार, अन्न के अन्दर अरुचि करने वाले पदार्थों में तिन्द्रक. आवाज या गला बिगाइने वाले पदार्थों में कचा कैय, हृदय के लिये ग्लानि-कारक अप्रिय वस्तुओं में भेड़ का घी: शोषनाशक, दूध के लिये हितकारी दाषनाशक, रक्त बन्द करने वालों, रक्त-पित्तनाशक वस्तुओं में बकरी का दूध: अभिष्यन्द अर्थात् कपवर्दक वस्तुओं में मन्दक दही, १ क्रश्च करने बाली यस्तओं में गवेधक (कर्मई), कफ रित्त को बढ़ाने वालों में मेह का द्य. नींद लाने वालों में मैंस का दूध, विरुक्षता पैदा करने वालों में जंगली कोदों ( वनकोद्रव ), मूत्र छाने वालों में गन्ना, मल लाने वालों में जी, वात पैदा करने वालों में जामून. कफ पिच पैदा करने वालों में तिल में तले हए बड़े या कचौरी. अम्हिपित पैदा करने वालों में कुलथी, कफ पित करने वालों में उददः वमन, आस्यापन और अनुवासन के लिये उपयोगी वस्तुओं में मैनफळ. सखपूर्वक विरेचन करने वालों में निशोय; मृदु विरेचकों में अमलतास, तीक्ष्ण विरेचक वस्तुओं में थोर का दूध, शिरोविरेचनों में चिरचिटे के चावल. क्रमि-नाधकों में वायविडंग, विषनाशकों में शिरीष ( सिरस ), कुछ रोग नाशकों में खैर, वातनाशकों में रास्ना, आयु स्थिर करने वालों में आंवला, पथ्य हितकारी वस्तओं में छोटी हरह: वृष्य, वातनाशक वस्तुओं में एरण्ड की जह: दीपन पाचन, अफारे को नाश करने वाली वस्तुओं में विप्पलीमूल; दीवन, पाचन, गुदा की शोध, बवासीर और शुरुनाशक वस्तुओं में चित्रकमूल; हिका, दवास. है कास और पार्श्वश्रुक नाशक द्रन्यों में पुष्कर मूल; संप्राहक, दीपन, पाचन गुण

१. मन्दक-सन्द हुई दूच में पांच गुना पानी मिळाकर जो दही बनाई जाय।

वासी क्राओं में नागरमोथा; निर्वापण ( दाइ को कम करनेवासी ) दीवन, पाचन, वमन, अतिसार को नष्ट करनेवाली वस्तुओं में नेत्रवाल: संप्राहक. पाचन और दीपनीय वस्तुओं में टेटूं ( स्वोनाक ); संप्राहक, रक्त विचनाशक वस्तओं में सारिवा: संप्राहक, दीपनीय, बात-कफ-रक्त और विवन्धनाशक वस्तओं में गिडोय, संग्राहक, दीपन, वात कफनाशक वस्तुओं में बेडगिरी; दीपन, पाचन, संप्राहक सर्वदोषनाशकों में अतीस: संप्राहक, रक्त-पिशनाशक वस्तओं में नील कमल: कमल व्वेत. पद्म का केशर ( कमल केशर ): पित्त-कफनाशक वस्तुओं में धमासा: रक्त-पित्त के अतियोग को कम करने बाली वस्तुओं में नगन्यपियंग ( घेउला ); कफ-पित्त-रक्त संग्राहक, ग्रुष्क करने वाली वस्तुओं में कुड़े की छाल, रक्तसंग्राहक, रक्त-पित्तनाशक-वस्तुओं में गम्भारी का फल: संग्राहक, वातनाशक, दीपनीय और शक्तवर्धक वस्तओं में प्रश्निपणीं: वृष्य और सर्वदोषनाशक वस्तुओं में विदारीकन्द, संग्राहक, बलकारक, वातनाशक वस्तुओं में बला ( खरेंटी ); मूत्रकृष्छ, वायुनाशक वस्तुओं में गोलरू: छेदनीय. दीपनीय, आनुक्षोमिक (वायु मल-मूत्र का अनुक्षोमन करने वाले ), वात-कफनाशक वस्तुओं में अम्लवेतसः मलनिःसारक, पाचनीय अर्शनाशक वस्तुओं में यवसार: प्रहणी-दोष, अर्थ, पृतजन्य रोगों की शान्ति के लिये तक का अम्यास अर्थात् सतत सेवन; प्रहणी रोग, शोष, अर्ध नाशक वस्तुओं में व्याघ आदि मांच खाने वाले पशुओं का मांच; रसायनों में दूध और घी का सततसेवन: उदावर्शनाद्यक और कृष्यकारक वस्तुओं में बराबर घो और सत्तू को खाना; टांतों को बल और रुचि, चमक, कान्ति पैदा करने की वस्तुओं में तैल के कोगले करना: दाह जलन को शान्त करने लिये चन्दन और गलर का छेप: शीत को दर करने वाले लेपों में चन्दन और अगर का लेप: जलन में त्वग-रोग, पसोने को दर करने वाले लेपों में कत्त ण और खस का लेप. वातनाशक मर्दन और छेप के प्रयोग में कूठ; आंखों के लिये हितकारी, वृध्य केश्य, कण्ठ के हितकारी वर्ण, बल और विरजनीय (रंग पैदा करने ) और रोपण करने वाली वस्तुओं में मुळैहठी; प्राण वा जीवन देने बाको वस्तुओं में बायु: आमविकार, मळ मुत्रादि का अवरोध, ठण्ड, शुल, कम्पन को दर करने के किए आग का सेक: स्तम्भक पदार्थों में जल: प्यास की अधिकता को कम करने के छिये मिड़ी के देले वा पत्थर को खब गरम करके बुशाया हुआ पानी ' पिकाना; आम रोग को करने वाहे कारणों में बहुत अधिक खाना; अधिनवर्धक वस्तुओं में जाठरामि के बकानसार खाना: सेव्य, उपयोगी वस्तुओं में अपनी

प्रकृति के अनुसार आहार विहार करना; आरोग्क्कारक वस्तुओं में, समय पर भोक्स करना: अनारोम्योत्पादक वस्तुओं में, वेगों का रोकना: मन की प्रसकता करने वाकों में मद्य: बुद्धि, धैर्य और स्मृतिनाशक वस्तुओं में, मद्य का अधिक उपयोग: पचने में कठिन क्लुओं में, गुरु, गरिष्ठ भोजन: सुगमता से पचाने बाही वस्तुओं में, एक समय भोजन करना: शोष और श्वय करने वास्त्री वस्तुओं में, जी संग की अधिकता: नपुंसक करनेवाले कारणोंमें शक के उपस्थित वेग का रोकना: अन में अभदा पैदा करने वालों में वधस्यान: आयु का हाल करने वाले कारणों में न खाना: क्षीण, निर्वल करने वालों में थोड़ा खाना: प्रष्टणी राग को करने वाले कारणों में अजीर्णावस्था में अध्यशन अर्थात खाने के ऊपर खाना: अग्नि को विषम करने वाले कारणों में विषम (ठोक समय पर न खाना) खाना; कुछ आदि निन्दित रोगों को पैदा करने में विरुद्ध वीर्य ( जैसे दूध और मञ्जी आदि ) वस्तुओं का खाना: सब पथ्यों में शान्ति: सब अपथ्यों में परिश्रम थकान ( शक्ति से बाहर परिश्रम करना ): व्याधियों में मुख्य वमन, विरेचन, आहार-विहार का मिथ्यायोग: दारिद्र या अमंगळता के कारणों में रजस्वला स्त्री के साथ सम्भोग: आयुवर्धक वस्त्रओं में ब्रह्मचर्य: कृष्य-वस्त्रओं में संकल्प: अवष्य वस्तओं में मन की अप्रसन्ता: प्राणहारक वस्तुओं में बल से बाहर काम करना: रोग के बढ़ाने में शोक: अमनाशक वस्तओं में स्नान: प्रीणन, पृष्टिकारक वस्तुओं में प्रसन्नता; सुखाने वाली वस्तुओं में शोह: पृष्ट करने वाली वस्तुओं में बेफिकरो ( सन्तोष ); नींद लाने बाली बस्तुओं में पृष्टि: आलस्य करने बाली वस्तओं में नींद: बलकारक वस्तुओं में सब रसों का अम्यास. निर्वल करने वालों में एक ही रस का निरन्तर सेवन; आनाहार्य अर्थात खींच कर निकालने में अयोग्य वस्तुओं में गर्भ रूपी शल्य: बाहर निकालने वास्त्री वस्तुओं में अजीर्ण, कोमल औषधियों के उपचार में बालक; याप्य रोगों में वृद्ध; तीक्ष्ण वेग की औषध और व्यायाम त्याग करनेवालों में गर्मिणी: गर्भ स्थिर कराने वालों में मन की प्रसन्नता: दक्षिकित्स्य रोगों में सन्निपात जन्य रोग: विषम चिकित्सा ( कठिन ) व हे रोगों में आमजन्य रोग: सब रोगों में जबर: दीर्घ रोगों में कुछ: रोग समझें में राजयक्षमा: आनुषक्षिक रोगों में प्रमेह: अनुशक्तों में, जोंक, तंत्रों में बस्ति: औषध-मामयों में हिमालय, आरोग्य देशों में मरुम्मि; अहितकारी देशों में जल-पाय प्रदेश ( जैसे बंगाक ), रोगी के चारों गुणों में वैद्य के आदेशानुसार काम दरनाः चिकित्वा के चारों अंगों में वैद्य; त्याज्य वस्तुओं में नास्तिक; दुःखदायक कारणों में कोम: अरिष्ट अर्थात मृत्यु-कारणों में कहे के अनुसार न चलना: रोग

के क्खाणों में मन की दुश्चिन्ता; घोक, सन्देह मिदानेवाकों में वैचों का समूह अर्थात् बहुत वैद्यों का होना; वैद्य के गुणों में देश काल के अञ्चलर चिकित्सा करना; औषिषयों में यथार्थ जान; जानसाधनों में धाल सहित तर्क; काल जान समयानुसार काम करना; व्यवसाय न करना-समय के नाश करने वाले कारणों में, कर्म का देखना सन्देह को मिदाने वाली वस्तुओं में; भय करनेवाले कार्यों में असामर्थ्य; बुद्धि बदाने वाले कारणों में उस विद्या को जानने वालों से बात-चीत; धाल के तत्त्व को जानने के लिये आचार्य; अमृतों में आयुर्वेद, कर्त्तव्य कार्यों में उत्तम सत्य वचन, सब अहितकारी वस्तुओं में 'असत्य का सैवन; सब प्रकार के सुखों में; संन्यास (सर्वव्य त्या ) श्रेष्ठ अर्थात् श्रेयस्कर है।

भवन्ति चात्र—भम्याणां शतमुद्धिः यद् द्विपञ्चाशादुत्तरम् । अखमेतद्विकाराणां विघातायोपदिश्यते ॥ ३९ ॥

इस प्रकार से १५२ (एक सौ बावन) अंग्ठ पदार्थ कहे हैं, ये विकार अर्थात् रोगों के नाग्र करने के लिये पर्यात हैं॥ ३६॥

> समानकारिणो येऽर्थास्तेषां श्रेष्ठस्य छक्षणम् । ज्यायस्त्वं कार्यंकारित्वेऽवरत्वं चाप्युदाहृतम् ॥ ४० ॥ बातिपत्तकफेश्यश्च यद्यस्पश्मने हितम् । प्राधान्यतश्च निर्दिष्टं यद् ज्याधिहरसुत्तमम् ॥ ४० ॥ एतिश्राम्य निपुणं चिकित्सां संप्रयोजयेत् । एवं कुर्वन् सदा वैद्यो धर्मकामौ समश्चते ॥ ४२ ॥ पथ्यं पथोऽनपेतं यदाकोक्तं मनसः प्रियम् । यहात्रियमपथ्यं च नियतं तन्त छक्षयेत् ॥ ४३ ॥ मात्रा-काळ-क्रिया-भूमि-देह-दोष-गुणान्तरम् । प्राप्य तत्तद्धि दश्यन्ते ते ते भात्रास्तथा तथा ॥ ४४ ॥ तस्मात्त्वभावो निर्दिष्टस्तथा मात्रादिराश्रयः । तद्पेक्ष्योभयं कर्म प्रयोग्यं सिद्धिमच्छता ॥ ४४ ॥

जो पदार्थ दारीर के दोवों को समान करते हैं, या समान अवस्था में रहने देते हैं वे अंग्र का लक्षण है! इन के कार्य करने की दाकि से ही अंग्र और हीन मेद किये हैं। (यथा—लोहितदाख्यः शुक्रधान्यानां अंग्रतमाः, उदकमा-दवासकराणां अंग्रम्)। इसी प्रकार वात, पित्ता, कफ के नाद्य के लिये जो वस्त मुख्य कप में अंग्र है और जो रोग को नष्ट करने के लिये उत्तम है, इन को जानकर चिकित्सा का आरम्भ करना चाहिये। इस प्रकार करने से वैद्य को

वर्म और काम दोनों मिलते हैं। शरीर और मन के लिये जो प्रिय या हितकर हों. वे पथ्य हैं और जो शरीर और मन के लिये अप्रिय हों वे अस्य हैं, ऐसा क्ष्मण नहीं समझना चाहिये। क्योंकि मात्रा (जैसे-धृत पथ्य होते हुए मो अधिक मात्रा में अपय्य है ), काल ( वसन्त में बो अपय्य है ), किया ( घृत विदद्ध द्रव्य के साथ अपथ्य है ), भूमि ( जल बहुत देश में अपन्य है )। देह ( अतिस्थल शरीर में भी अपध्य है ), दोष ( कफ दोष में भी अपध्य है ) से मेद हो जाता है। इसी प्रकार विष भी पथ्य हो जाता है (यथा- उदरे विषं तिलं दद्यात । उदर रोगों में तिलमात्र विष देना चाहिये )। इस प्रकार प्रथ वस्तु अपध्य हो जाती है और अपध्य वस्तु प्रथ्य बन जाती है, इसलिये जो वैद्य यश की इच्छा करते हों, उन को वस्तु के स्वभाव, प्राकृतिक गुण और मात्रा, काल आदि का विचार करके प्रयोग करना चाहिये ॥ ४०-४५ ॥

तदात्रेयस्य भगवतो वचनमनुनिशम्य पुनरपि भगवन्तमात्रेयमग्नि-वेश उवाच-यथोदेशमिनिर्दिष्टः केवलोऽयमर्थी भगवता श्रतस्त्व-आसवद्रव्याणामिदानी छक्षणमनतिराक्षेपेणोपदिश्यमानं शुश्रामह इति ॥ ४६ ॥

आत्रेय ऋषि के बचन को सुनकर फिर भी अभिवेश भगवान आत्रेय मुनि से पूछने रुगे । हे महाराज ! आपने प्रतिज्ञानसार प्रथापय्य का प्रधान विषय सम्पूर्ण रूप से प्रतिपादन कर दिया है। इस समय आसव द्रव्यों के लक्षणों को विस्तार में आपसे सुनना चाहते हैं ॥ ४६ ॥

तमुवाच भगवानान्नेयः-धान्य-फल-मूख-सार-पुष्प-काण्ड-पन्न-स्वची भवन्त्यासबयोनयोऽग्निवेश! संप्रहेणाष्ट्री शर्करानवमीकाः,तास्वेव दृख्य-रायोगकरणतोऽपरिसंख्येयास्य यथापथ्यतमानामासवानां चतुरशीतिं निवोध । तद्यथा---सुरा-सौवीर-तुषोदक-मैरेय-मेदक-धान्याम्छाः षद्ध धान्यासवा भवन्ति, बृद्धीका-सर्जूर-काइमर्च-धन्वन-राजादन-तृणझून्य-परूपकाभयामळक-मृगळिण्डिका-जाम्बव- कपित्य-कुवळ - बदर-कर्कन्यु-, पील-पियाक-पनस-न्यप्रोधाइवत्य-प्लक्ष-कपीतनादुम्बराजमोद्-स्टक्साटक-शक्तिनीमिः फलासबाः षड्विंशतिः। विदारिगन्धात्वगन्धा-क्रुक्णगन्धा-शतावरी - श्यामा - त्रिष्टर्रन्ती - बिरुबोरुषुक - चित्रकः - मुळैरेकाद्श रूजासवाः । शाखप्रियकाश्वकर्ण-चन्द्त-स्यन्द्त-स्विद्र - क्द्र-सप्तर-र्गार्जुनासनारिमेव-तिन्दुक-किणिही-रामी-ग्रुक्ति-शिशपा-शिरीव-वञ्जूछ -बन्बन-मधूकेः सारासवा विश्वतिः। पद्मीत्पढ-निक्षेत-सुमुद्द-सौगन्धिक-

पुण्डरीक-शतपत्र-मधूक-प्रियङ्ग-धातकीपुष्पैर्देश पुष्पासवा भविस्। इक्ष-काण्डेहिबद्धवालिका-पुण्ड्क-चतुर्थाः काण्डासवा भवितः । पटोळ-ता-डपत्रासवो द्वौ भवतः । तिल्वक-छोप्रैळवालुक-क्रमुक-चतुर्थास्वगासवा भवितः, शर्करासव एक एवेति । एवमेषामासवानां चतुरशीतिः परस्परेणासंस्ष्टानामासवद्रव्याणामुपनिर्विष्टा भवित । एषामासवानामासु-तत्वादासवसंद्या । द्वन्य-संयोग-विभागस्त्वेषां बहुविकल्पः संस्कारम् । यथास्वं योनिसंस्कारसंस्कृतामाऽऽसवाः स्वकर्म कुर्वन्ति । संयोग-संस्कार-देश-काळ-स्थापन-मात्रादयम् भावास्तेषां तेषामासद्यानां ते ते समुपदिश्यन्ते तत्तास्कार्यमभिसमीक्ष्येति ॥ ४०॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—हे अग्निवेश ! रंक्षेप से उन सव के उत्पत्ति स्थान ६ ( नौ ) हैं। यथा—धान्य, फढ, मूढ, सार, पुष्प, काण्ड, पत्र, त्वचा, ( छाठ ) और शर्करा । इन्हों में द्रव्यसंयोग ( मिश्रण ), करण (संस्कार) द्वारा असंख्येय आसव बन जाते हैं। इनमें अधिक हितकारी (मुख्य) आसव २४ ( चौबीस ) हैं। उनको कहते हैं—

सुरा, सौबीरक, तुपोदक, मैरेय और मेदक और धान्याम्छ-ये छः धान्याम्छ (कांजी) आसव होते हैं '। द्राक्षा, खज्र, गम्भारी, धान्वन, राजादन (खिरनी), तृणश्न्य (केतकी), परूपक (फाल्सा), अभया (हरह), आमलक (आंवला), मृगलिण्डका (बहेड़ा?), जाम्बर (जामुन), किंपत्य (कैय), कुवल (बड़ा बेर), वरर (छोटा बेर), कर्क-धु (झाड़ी का बेर), पौलु, पियालु (प्याल), पनस (कटहल), न्यप्रोध (वह), अश्वर्थ (पीपल), इस्च (पिल्लब), कपीतन, उदुम्बर (गृलर), अजमोद (अजवायन), शृङ्खाटक (सिंघाड़ा), और श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी), अश्वर्याच्या (श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी, ये छन्बीस फलासव हैं। विदारीगान्या (श्रांखिनी, परण्डमुक, चीतामूल, ये ग्यारह मूलासव हैं। वहासाल, अश्वर्या (सिंस भ्रांखिन), श्रांचिं, एफ्ट मूक, चीतामूल, केंद्र, एफेट खैर, सल्बन, अर्जुन, असन, अरिमेद (विट् खदिर), तिन्युक, किंगाही (अपामार्ग), श्रमी (जंड), शुक्ति (बेर), श्रीशम, सिरस, अशोक, वान्यन क्षोर ग्रंहेडी ये बीस 'बारासव' है। पद्म (लाल आठ पत्तों वाला), सर्वक (नील कमल), कुमुद, सौगन्यिक, पुण्डरीक, (बवेत कमल)), श्रांपर्यः

१. सौबीरं निष्ठुषयवकृतम्, मैरेयं सुरासवकृता सुरा, मेदकः व्वेतसुर जगलास्या, घान्याम्बु (काञ्जि )।

कमल, मधूक (महुवे के पूळ), प्रियंगु, धाय के पुष्प. ये दस 'पुष्पासव' हैं। गला, इसुवालिका (गले के ऊपर का भाग), गले की जह, पौष्टा ये चार 'काण्डासव' हैं। परवल और ताइ के पत्ते ये दो 'पत्रासव' होते हैं। तिल्वक ( शावर लोध), लोध ( पटानी लोध), एलवालुक, क्रमुक ये चार 'त्यासव' हैं। शक्रासव एक ही हैं। इस प्रकार एक एक हव्य से बनने वाले ये ८४ ( चौरासी) आसव हैं। आधुत अर्थात् सत के खिच जाने से इन को 'आसव' कहते हैं। इत्यों के संयोग और विभाग से ये बहुत प्रकार के और असंख्य बन जाते हैं। असव अपने संयोग तथा संस्कार के अनुसार अपना कार्य करते हैं। संयोगसंस्कार से अभियाय देश ( भस्सराशि, धान्यराशि), काल ( पन्द्रह दिन, एक मास), स्थापन ( सन्धान), मात्रा आदि ( द्रब्यस्वभाव ) से हैं। कार्य की अपेक्षा से ही आखवों के संयोग संस्कार रूपी कार्य किये जाते हैं। अर्थ सो सो शिक्षा से ही आखवों के संयोग संस्कार रूपी कार्य किये जाते हैं। अर्थ सो

भवति चात्र-मनःशरीराग्नि-बल्ल-प्रदानामस्वप्न-शोकारुचि-नाशनानाम् । संहर्षेणानां प्रवरासवानामशीतिरुक्ता चतुरुत्तरैषा ॥ ४८ ॥

तत्र श्लोकः--

शरीररोगप्रकृतौ मतानि तत्त्वेन चाऽऽहारविनिश्चयो यः। खवाच यज्ञःपुरुषादिकेऽस्मिन्युनिस्तथाऽप्रयाणि वरासवांश्च॥ ४८॥

मन, बारीर, अग्नि को बल देनेवाले, नींद न आना, बोक और अविच को मिटाने वाले, मन में प्रवचता करने वाले ये उत्तम ( श्रेष्ठ ) प्रथ आसव कह दिये। बारीर एवं रोगों की उत्पच्जि, ऋषियों के मत, आहार की हिताहित-विधि का अन्तिम सार, पथ्यापथ्य और श्रेष्ठ आसव इस अध्याय में कह दिये हैं।

> इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने अन्नपानचतुष्के यक्जःपुरुषीयोऽध्यायः पञ्चविशतितमः समाप्तः॥

## षड्विंबोऽघ्यायः

अधात आत्रेयभद्रकाष्यीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति इ स्माऽऽइ भगवानात्रेयः॥ २॥ अव 'मद्रकाष्यीय' अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैवा मगवान् आहेय ने किहा या॥ १–२॥ भात्रेयो भद्रकाष्यश्च शाकुन्तेयस्तथैव च ।
पूर्णाक्षश्चेव मौद्गल्यो हिरण्याक्षश्च कौशिकः ॥ ३ ॥
यः कुमारशिरा नाम भरद्वाजः स चानघः ।
श्रीमान् वार्योविदश्चेव राजा मितमता वरः ॥ ४ ॥
निमिश्च राजा वैदेहो विद्याश्च महामितः ।
काङ्कायनश्च बाह्वीको बाह्वीकिमिषजा वरः ॥ ४ ॥
एते श्रुतवयोद्यद्वा जितात्मानो महर्पयः ।
वने चैत्रयथे रम्ये समीयुविजिहीर्षवः ॥ ६ ॥
तेषा तन्नोपविष्टानामियमर्थवती कथा ।
बभुवार्थिवदां सम्यमसाहार्विनिश्चये ॥ ७ ॥

आत्रेय, भद्रकाप्यीय, शाकुन्तेय, पूर्णाक्ष, मौद्गल्य, हिरण्याद्य, कौशिक, भरद्वाज कुमारश्चर, विद्वन्छ्रेष्ठ वार्योविद, वैदेहमहाराज निर्मि, महाराज बिह्य, बाह्मीक देशी भिषजों में अच्छ बाह्मीक (बळल देशीय), शांकायन ये ज्ञानखद्व वयोदद और जितेन्द्रिय महर्षि चैत्ररथ नामक सुन्दर बन में विहार करते थे। वहां इन के एक साथ बैठने पर रस द्वारा आहार के निर्णय करने के लिये

आपस में गोष्टी आरम्भ हुई ॥३-७॥

एक एव रस इत्युवाच भद्रकात्यो यं पञ्चानामिन्द्रियार्थानामन्य-तमं जिह्वावेषयिकं भावमाचक्षते कुशलाः, स पुनरुद्दकानन्य इति । द्वौ रसाविति शाकुन्तेयो बाह्मणश्लेदनीयश्चोपशमनीयश्चेति । त्रयो रसा इति पूर्णाक्षो मौद्गल्यश्लेदनीयोपशमनीयो साधारणश्चेति । चत्वारो रसा इति हिरण्याक्षः कौशिकः स्वादुर्हितश्च स्वादुरहितश्चास्वादुर्हिन तश्चेति । पञ्च रसा इति कुमारशिरा भरद्वाजा भौमोदकाग्नेयवायवी-यान्तरिक्षाः। षड्ना इति निमर्वेदेहो मधुराम्ल-खवण-कटुक-तिक्त-कषाय-क्षाराः। अष्टो रसा इति बहिशोधामार्गवो मधुराम्ल-खवण-कटु-तिक्त-क पाय-क्षाराल्यकाः। अपरिसंख्येया रसा इति काङ्कायानो बाह्नीक-भिष-क्,आश्रय-गुण-कर्म-संस्वाद-विशेषाणामपरिमेयत्वात्॥ = ॥

भद्रकाव्य ऋषि बोठे कि— 'रष्ट' एक ही है जिसको कि पांचों इन्द्रियों के विषयों में से एक जिहा का ही विषय कहते हैं, वह 'रख' पानी से अभिन्न है और एक ही है। शाकुन्तेय ब्राह्मण ने कहा कि— 'रष्ट' दो हैं, एक छेदनीय और सुद्धा उपद्यमनीय (अर्यात् अपवर्षण-कारक और संहणकारक)। पूर्णांख मौदगुल अर्था के कि—तीन रस हैं। यथा—छेदनोय, उपद्यमनीय और साधारण अर्थात अर्थे कि—तीन रस हैं। यथा—छेदनोय, उपद्यमनीय और साधारण अर्थात अर्थेय और सीम्य गुणों की समानता से लंबन, बृंहण दोनों कार्य करने बाखा। हिर-

ण्यास कौशिक ने कहा कि—'रस' चार हैं। स्वादु ( प्रिय ) हितकारी, स्वादु अहित, अस्वादु हित और अस्वादु अहित। कुमारशिरा भरद्वाज ने कहा कि—रस पांच हैं। भौम ( पृथ्वी का ), उदक (पानी का), आम्रेय (तेज का), वायवीय ( वायु का ) और आन्तरिक्ष (आकाश्य का) ये पांच रस हैं। राजर्षि वार्योविद बोळे—'रस' छः हैं। गुक, लघु, शीत, उष्ण, स्निग्ध और कश्व। बंदेह निमि ने कहा—रस सात हैं। मधुर, अम्ल, लवण, तिक्क, कहु, कषाय और सार। धामार्गव विद्या बोळे—रस आठ हैं। यथा—मधुर, अम्ल, लवण, कहु, तिक्क, कषाय, क्षार और अव्यक्त। बाह्योकिन्यक् कांकायन ने कहा कि—'गुण ( गुरु लघु आदि ), कर्म ( धातु वर्धन स्वयण आदि ), संस्वाद ( रसों के नाना अवान्तर मेद ) मेदों से रस अगणित बन जाते हैं।। पा

षडेव रसा इरयुवाच भगवानात्रेयः पुनर्वसुर्भधुराम्छ-छवण-कटु-तिक्कषायाः । तेषां वण्णां रसानां योनिक्दकं, छंदनीयज्ञाने द्वे कर्मणी, तयोर्निक्षीभावात्साधारणत्वं, स्वाद्धस्वादुता भक्तिः, हिताहितो द्वौ प्रभावौ । पञ्चमहाभूवविकारास्त्वाक्षयाः प्रकृति-विकृति-विचार-देश-काछवशाः, तेष्वाक्षयेषु द्रव्यसंक्षकेषु गुणा गुरु-छयु-शीतोष्ण-स्निग्ध-स्त्राद्याः । क्षरणात्कारो नासौ रसः, द्रव्यं तदनेकरससमुत्पन्नमनेकरसं कटुक-छ-वण-भूविष्ठमनेकेन्द्रियार्थसभन्वतं करणाभिनिर्मृत्तम् । अव्यक्तीभावस्तु खळु रसानां प्रकृतो भवत्यनुरसेऽनुरससमन्वते वा द्रव्ये । अपरिसंख्येयत्वान् युक्तं, एकेकोऽपि हि पुनरेषामाश्रयादीनां भावानां विशेषापिरसंख्येयत्वान्न युक्तं, एकेकोऽपि हि पुनरेषामाश्रयादीनां भावानां विशेषानाश्रयते विशेषापरिसंख्येयत्वान् । न च तस्मादन्यत्वप्रपद्यते । परस्पर-संसृष्ट-भूविष्ठ-त्वान्न चेषामभिनिर्वर्त्तर्गुणप्रकृतीनामपरिसंख्येयत्वां भवति, तस्मान्न समुष्टानां रसानां कर्मोपदिशन्त बुद्धिमन्तः । तक्षेव कारणमपेक्षमाणाः वण्णां रसानां परस्परेणासंसृष्टानां छक्षणपृथक्त्वसुपदेक्ष्यामः ॥ ह ॥

पुनर्वसु मगवान् आनेय ने कहा कि—रस छः ही हैं। यथा—मधुर, अम्ब, ब्वण, कटु, तिक्त और कथाय। इन छः रसों की उत्सचि का स्थान पानी ही है। छेदन और उपश्चमन ये दोनों कमें हैं, इन दोनों कमों के मिल जाने से अधारण हो जाता है। स्वादु और अस्वादु यह रुचि हैं, हित और अहित अमाव हैं। पंच महामृत विकार हैं। वे रस के आश्रय स्थान हैं, वे रस नहीं हैं। गुष्क, क्यु, बीत, उष्ण, सिन्थ, रुख ये द्रव्यों में आश्रित गुण हैं, जो कि महित ( यथा—मूंग, कथाय और मधुर स्वमाव से ही हैं इसकिये क्यु हैं),

विकृति ( चावलों से बने ताज़ा लील लघु और सत्त् बड़े भारी होते हैं), विचार ( द्रव्यान्तर संयोग यथा-मधु और घी का मेळ विष बनता है ), देश ( दो प्रकार का है यथा--मूमि और रोगी। भूमि जैसे--इवेतकपोती बल्मीकाधिरूढा विषहरी होती है. हिमालय की ओषधियां अधिक गण यक्त होती हैं. शरीर देश जैसे टांग के मांस से कन्धे आदि का मांस गुरु होता है ) और काल इन के मेद से बनते हैं। क्षार रस नहीं है। क्योंकि क्षरण किया जाने से. अनेक पदार्थीं से उत्पन्न होने के कारण अनेक रस होने से, कटक, लवण आदि रसों का अनुभव होने से. खार में स्पर्श और गन्ध होने से यह द्रव्य है. रस नहीं, और हेत्वन्तर अर्थात् अन्य कारण-भरम स्नाव आदि से बनने के कारण, रस नहीं है। 'अव्यक्त' भी रस नहीं। क्योंकि अध्यक्तता तो कारण में ही है। (रसों के कारण जल में ही अव्यक्तता है)। इस के अतिरिक्त अनुरस में अन्यक्तीभाव होता है। रस के पीछे जो रस होता है, वह अनुरस है। यथा-रूखः कषायानुरसो मधुरः कफपित्तहा । यथा-विष के विषय में ( 'उष्णमनिर्दे-श्यरसम् )। अथवा अनुरसयक्त द्रव्य में अव्यक्तता होती है। और जो यह कहा है कि रसों के आश्रय आदि भावों के असंख्य होने से रस भी असंख्य हैं. यह ठीक नहीं। क्योंकि एक एक रस इन आश्रय रूपी भावों में से किसी एक भाव का आश्रय करके विशेष रूप से रहता है (यथा-चावल. मूंग, घृत, दृष आदि वस्तुओं में मधुर रस के आभय की भिन्नता रहने पर भी मधरत्व रस समान है, जिस प्रकार की बगुला, दघ, और कपास में आश्रय मेद होने पर भी सफेद रंग समान है )। आश्रय आदि असंख्य हैं। इसकिये छः से भिन्न अन्य रस का होना सम्भव नहीं। और यदि कही कि रसी के परस्पर मिलने से रस असंस्य हो जायंगे ? यह भी ठीक नहीं. क्योंकि परस्पर मिलने पर भी इनके गुरु, छन्न आदि गुण या मनुर आदि स्वभाव अथवा आयुष्यवर्देक आदि असंख्य भेद हो जाते हैं। यहां पर भी मधर आदि के प्रत्येक के गुण और प्रकृतियां जो कहीं हैं वे ही परस्पर मिलती हैं। इसिलये एक रस के दूसरे रस के साथ मिलने से और दोषों के दुसरे दोषों से मिलने पर भी रस असंख्य, अगणित नहीं होते । इसीलिये मिले हुए रखों के कमों का बुद्धिमान् उपदेश नहीं करते । और इसी कारण से परस्पर न मिले हुए छः रसी के लक्षणों को पृथक् पृथक् कहेंगे ॥ ९॥

अप्रे तु ताबद् द्रव्यभेदमभिप्रेत्य किंचिद्मिचास्यामः। सर्वं द्रव्य पाद्मभौतिकमस्मिन्नेवार्थे। तचेतनावदचेतनं च, तस्य गुणाः शब्दाहचो गुर्वादयस द्रवान्ताः, कर्म पञ्चविषसुक्तं वमनादि । तत्र द्रव्याणि गुरु-खर-कठिन-मन्द-स्थिर-विशद-सान्द्र-स्थूळ-गन्धगुण- बहुळानिपार्थिवानि, तान्युपवय-संघात-गौरव-स्थैर्य-कराणि; द्रव-स्तिग्ध-शीतमन्द-स्रदु-पि-च्ळळ-र क्ष-गुण-बहुळान्याच्यानि, तान्युरक्तेद-स्नेह-वन्ध-विष्यन्द-सादेव-प्रह्लाद-कराणि; उष्ण-तीक्षण-स्क्ष-च्छु-स्क्ष-विशद-रूपगुण-बहुळान्याग्ने-यानि, तानि दाह-पाक-प्रभा-प्रकाश-वर्ण-कराणि। छपु-शीत-रूक्ष-खर-विशद-स्क्ष-स्थर्श-गुणवहुळानि वायव्यानि, तानि रोह्य-कानि-विचार-वेशय-कानि-कराणि; सदु-छपु-स्क्ष-स्वर्ण-शाद-गुण-बहुळान्याकाशा-स्मकानि, तानि मार्दव-सीपियं-छाघव-कराणि।। १०।।

इस के आगे आयुर्वेद के उपयोगी द्रव्यों के भेद को लेकर कुछ कहेंगे-यहां पर जो भी द्रव्य कहेंगे वे सब पांचभौतिक अर्थात् पांच महाभूतों से बने हैं। ये दो प्रकार के हैं, चेतना से युक्त और अचेतन । इस द्रव्य के जहां शब्दादि गुण हैं, वहां गुरु आदि (बोस ) गुण हैं। द्रव्य का कर्म पांच प्रकार का है। यथा वमन. विरेचन. शिरांविरेचन, आस्थापन, अनुवासन। इन द्रव्यों में जो द्रव्य पार्थिव ( पृथ्वीजन्य ) है वे गुरु, कर्करा, कठोर, धीमे, खिर, विश्वद, ( पृथक् पृथक् ), सानद्र, स्यूळ और गन्ध युक्त इन गुणां वाले प्रायः करके होते हैं। वे पार्थिव पदार्थ उपचय संवात, गौरव (भारीपन) और स्थिरता करते 🕻। जलीय पदार्थ तरल, स्निग्ध शोत, मन्द, पिच्छिल और जलीयगुण युक्त प्रायः करके होते हैं। ये द्रव्य उस्क्रोद नमी, स्नेह, बन्धन परस्पर मिळाने वाळे. कोमलता, प्रह्लाद शरीर इन्द्रियों का तर्पण करनेवाले हैं। अग्नि-गणयुक्त अर्थात् आग्नेय द्रव्य गरम, तीक्ष्ण, सूक्ष्म, लघु, रूख, विश्वद एवं रूप गुण में ( अग्निवत् ) होते हैं। ये द्रव्य जलन, पकाना, कान्ति, प्रकाश और वर्ण (रंग) को उत्पन्न करते हैं। वायवीय पदार्थ लघु, शीत, रूख, खर, विशद, स्वम, स्पर्श गुण ( वायवीय गुण ) वाले हाते हैं। ये शरीर में रूखता, ग्लानि, विचारों की निर्मलता और लघुता उत्पन्न करते हैं। आकाश गुण वाले द्रव्य मृदु, लघु, सूक्म, खाता में पहुंचाने वाला, चिकना एवं शब्द गुण आकाश गुण युक्त होते हैं। ये द्रव्य शरीर में मृद्धता, सौषिर्य (छिद्राधिक्य) और लघुता उत्पन्न करते हैं ॥१०॥

अनेनोपदेशेन नानीषधिभूतं जगित किंचित् द्रस्यसुपस्त्रश्यते तां तां द्रक्तिमर्थं च तं तमभिग्रेत्य । न तु केंचलं गुणप्रभावादेव कार्युकाणि अवन्ति। द्रत्याणि हि द्रत्यप्रभावाद् गुणप्रभावाद् द्रत्यगुणप्रभावाच तस्मि-स्तस्मिन काळेत त्तद्धिष्टानमासाच तां तां च युक्तिमर्थं च तंत्रमिनप्रस्य यक्तु- र्वन्ति तत्कर्म, येन कुर्धन्ति तद्वीर्यं, यत्र कुर्वन्ति तद्धिकरणं, यदा कुर्वन्ति स कालः, यथा कुर्वन्ति स उपायः, यत्साधयन्ति तत्कलम् ।११।

इस उपरोक्त उपदेश द्वारा जगत में जो भी द्रव्य मिलते हैं, वे सब उपाय, प्रयोजन के उद्देश्य से औषध समझने चाहियें अर्थात् वे सब द्रव्य दोषनाशक हैं, निरुपयंगी नहीं हैं। पार्थिवादि द्रव्य केवल गुरु खर आदि गुणों से औषष या दोष नष्ट करने वाले नहीं बन जाते, परन्द्र द्रव्य द्रव्य के प्रमाव से, गुण के प्रमाव से, द्रव्य पर्ध गुण दोनों के प्रमाव से, उस उस समय में, उस अधिष्ठान का आश्रय लेकर, और उस योजना तथा प्रयोजन को स्क्ष्य में करके जो करते हैं, उसका नाम 'कर्म' है, यथा—द्रव्य के प्रमाव से दन्ती (जमाल गोटा) विरेचक है, मणि आदि का धारण विष को दूर करता है। गुण के प्रमाव से चन्ती (जमाल गोटा) विरेचक है, मणि आदि का धारण विष को दूर करता है। गुण के प्रमाव से चन्ती हैं। उसपर वे जो कार्य करते हैं। यथा—श्विरोविरेचन द्रव्य थिर का विरेचन करते हैं, यह कर्म है। जिस के द्वारा (उष्ण गुण के द्वारा श्विरोविरेचन करते हैं, वह 'बार्य' अर्थात् 'शक्तिः है। जहां कर्म करते हैं, वह 'अधिकरण' है जैसे थिर। जिस समय करते हैं वह 'काल' है। जिस प्रकार करते हैं वह 'वार्य' का स्वर करते हैं वह 'काल' है। जिस प्रकार करते हैं वह 'वार्य' हो हार प्रकार करते हैं वह करते हैं वह कर है। हार हार हो।

भेदश्चेषा त्रिषष्टिविधविकल्पो द्रव्यदेशकाळप्रभावाद् भवति, तसु-पदेख्यामः ॥ १२ ॥

रसों के मेद इन छः रसों के द्रव्य प्रभाव से, देश प्रभाव से (यथा— हिमालय की द्राखा और दाखिम मीठे होते हैं दूवरे स्थानों के खट्टे), काल प्रभाव से (यथा—कचा आम और कसैला, कुछ बड़ा होने पर भी कचा आम खट्टा और पकने पर मीठा, इसी प्रकार हेमन्त में ओषधियां मीठी और वर्षा में खट्टी), (६३) मेद बन जाते हैं।।१२॥ यथा—

स्वादुरम्छादिभियोंने शेषैरम्छादयः प्रथक्। यान्ति पद्मदशैतानि द्रव्याणि द्विरसानि तु॥ १३॥

दो रख बाले पन्द्रह भेद हैं यथा—स्वादु ( मधुर ) और अम्ल के योग से पांच, अम्ल और कवण के योग से चार, डवण और कह के योग से तीन, कह विक्त और कवाय के योग से दो, तथा तिक्त और कवाय के योग से एक। जैसे— (१) मधुराम्ड (२) मधुरख्वण (३) मधुरकट्ठ (४) मधुरतिक्र (४) मधुरकवाय (६) अम्बद्ध्यण (७) अम्बद्धाट (८) अम्बतिक्र (६) अम्बद्धवाय (१०) ख्वणकदु (११) व्यवणतिक (१२) व्यवणकषाय (१३) कहतिक (१४) कहकषाय (१५) तिक्षकषाय । १३॥

ष्ट्रथगम्बादियुक्तस्य योगः शेषैः पृथग्भवेत् । मधुरस्य तथाऽम्ब्रम्य ब्रवणस्य कटोस्तथा ॥ १४ ॥ त्रिरसानि यथासंख्यं द्रज्याण्युक्तानि विंशतिः ।

तीन तीन रसों के २० मेद हैं, जैसे—(१) मधुर, अम्छ के साथ खवण आदि चारों का पृथक २ योग होने से चार मेद। (२) मधुर, छवण के साथ कटु आदि तीन का पृथक् २ योग होने से तीन मेद। (३) मधुर कटु का कटु, कषाय से पृथकु २ योग होने से दो मेद। (४) मधर तिक्त का कषाय से योग होने से एक भेद। (४) अम्ह लवण का कटु आदि तीन के साथ योग होने से तीन भेद। (५) अम्ल कटु का तिक्त कषाय दो के साथ पृथक् पृथक् योग होने से दो भेद। (६) अम्ल तिक्त का कवायसे योग होने से एक भेद।(७) छवण कटुका तिक्त और कषाय दो से योग होने से दो भेद। (८) छवण तिक का कषाय से योग होने से एक भेद। (६) कट्स तिक का कवाय से योग होने से १ भेद । जैसे—(१) मधुर अम्छ छवण, (२) मधुर अम्ल कटु, (३) मधुर अम्ल तिक्त (४) मधुर अम्ल कपाय। (५) मधुर खवण कटु, (६) मधुर लवण तिक्त, (७) मधुर खवण कषाय। (८) मधुर कह तिक्क, (९) मधुर कह क्याय। (१०) मधुर तिक्क क्याय। (११) अम्ल कटु तिक्त, (१२) अम्ल कटु कषाय। (१३) अम्ल तिक्त कषाय। (१४) खबण कटु तिक्र, (१५) खबण कटु क्रवाय।(१६) अम्ब छबण कटु (१७) अम्ब छवण तिक्त (१८) अम्ब छवण कषाय। (१६) कटु तिक्त कषाय, ( २० ) छवण तिक्त कषाय ॥१४॥

बक्ष्यन्ते तु चतुष्केण द्रव्याणि दश पञ्च च ॥ १४ ॥ स्वाद्धम्छी सहितौ योगं छवणाद्यैः प्रथगातौ । योगं शेषैः प्रथग्यातऋतुष्करसरांख्यया ॥ १६ ॥

चार रहीं के मेद पन्द्रह हैं। यथा---चार रहों (स्वादु, अध्छ, कवण और कटु ), में एक एक रह का (कटु, तिक्त, कथाय ) संयोग होने से छः रह बनते । इन में स्वादु और अस्छ रह स्थिर रहते हैं ॥१५-१६॥

सहितौ स्वादुलवणी तद्वस्कट्बादिभिः प्रथक् । बुक्तौ होषैः प्रथम्योगं यातः स्वाद्वणी तथा ॥ १७ ॥ कटबायैरम्ळलवणी संयुक्तौ सहितौ प्रथक् । यातः शेषैः पृथग्योगं शेषैरम्छकट् तथा ॥ १८ ॥ युज्येते तु कषायेण सितको छवणोषणौ ।

स्वादु और छ्वण के साथ कटु, तिक्त, कषाय के योग से तीन, और ज्वण को छोड़कर स्वादु, कटु, तिक्त, कषाय के योग से एक, इस प्रकार से दस भेद हुए। अब स्वादु (मधुर) रस के छोड़ने से (अम्छ, छवण इन का कटु, तिक्त, कषाय के साथ योग होने से ) तीन, ज्वण के छोड़ने से अम्छ, कटु, तिक्त और कपाय के योग से एक और मधुर, अम्छ रस को छोड़ने से ज्वण, कटु, तिक्त, कषाय, यह एक भेद, इस प्रकार से पन्द्रह मेद बन जाते हैं। जैसे—(१) मधुराम्छ्डवणकटु, (२) मधुराम्छ्डवणतिक, (३) मधुराम्छ्रवणकषाय, (४) मधुराम्छ्रवणकटुतिक, (५) मधुराम्छ्रवणकपाय, (६) मधुराम्छ्रवणकटुतिक, (६) मधुराम्छ्रवणकपाय, (१) मधुराम्छ्रवणकटुतिक, (६) अम्छ्रवणकट्यापकटुतिक, (१०) मधुरुष्ठवण तिक्रकपाय, (१) अम्छ्रवणकटुतिक, (१२) अम्छ्रवणकटुतिक, (१२) अम्छ्रवणकट्यापतिक, (१४) अम्छ्रवणकट्यापति, (१४) छवणकट्यापतिक, वाय, (१४) छवणकट्यापति, कषाय, (१४) छवणकट्यापति, कषाय, (१४) छवणकट्यापति, वाय, (१४) छवणकट्यापति, (१४) छवणकट्यापति, वाय, (१४) छवणकट्यापति, वाय, (१४) छवणकट्यापति, वाय, (१४) छवणकट्यापति, (१४)

षद् तु पञ्चरसान्याहुरेफैकस्यापवर्जनात् ॥ १६ ॥ षद् चैकैकरसानि स्युरेकं षड्समेव तु । इति त्रिषष्टिर्द्रव्याणां निर्दिष्टा रसरांख्यया ॥ २० ॥ त्रिषष्टिः स्यान्वरांख्येया रसातुरसकल्पनात् । रसास्तरतमाभ्यां तां रांख्यामतिपतन्ति हि ॥ २१ ॥ संयोगाः सप्तपञ्चाशस्कल्पना तु त्रिषष्टिचा । रसानां तत्र योग्यस्वास्कल्पना रसचिन्तकः ॥ २२ ॥

एक एक रस के छोड़ने से छः रस बनते हैं, (यथा — मधुर को छोड़ने से अम्ल, लवण, तिक्त, कर्ड, क्वाय; अम्ल को छोड़ने से स्वादु, लवण, कर्ड, तिक्त, क्याय, इसी प्रकार लवण, कर्ड. तिक्त, क्याय के छोड़ने से छः रस)। (१) अम्ललवणकर्ड्विक्तक्याय (२) मधुरलवणकर्ड्विक्तक्याय (२) मधुरलवणकर्ड्विक्तक्याय (४) मधुराम्ललवणकर्ड्विक्तक्याय (४) मधुराम्ललवणकर्डक्याय (६) मधुराम्ललवणकर्डक्याय (६) मधुराम्ललवणकर्ड्वक्याय (६) मधुराम्ललवणकर्ड्वक्याय

एक एक रस के छः भेद (यथा—मञुर, अग्न, आदि) और सब मिलित होने से एक भेद, इस प्रकार से कुल मिलाकर सिरसट (६३) रस जाते हैं। ये जो तिरसट (६३) प्रकार के रसों के भेद कहे हैं, इन में एवं अनुरस की कल्पना नहीं की गई है। और यदि रस और अनुरस मिला हैं, तो असंख्य हो जाते हैं। इसी प्रकार रखों के तर-तम (यया—मधुरतर, मधुरतम आदि) मेद से भी रस असंख्य-अगणित बन जाते हैं। इस प्रकार रखों के असंख्य होने पर भी आचार्यों ने चिकित्सा व्यवहार के लिये रखों के सत्तावन (५७) संयोग और मधुर, अम्ल, लवण, तिक्त, कह, कथाय इन को मिलाकर तिरसट (६३) मेदों की कल्पना कर रक्खी है।। १६-२२॥

किविदेको रसः कल्प्यः संयुक्ताश्च रसाः किवत् । दोषौषधादीन् मंचिन्त्य भिषजा सिद्धिमिन्छता ॥ २३ ॥ द्रव्याणि द्विरसादीनि संयुक्ताश्च रसान् बुधः । रसानेकेको वाऽपि कल्पयन्ति गदान् प्रति ॥ २४ ॥ यः स्याद्गसविकल्पज्ञः स्याच दोषविकल्पवित् । न स मुखेद्विकाराणां हेतुङिङ्गोपशान्तिषु ॥ २४ ॥

कहीं पर एक रस की, कहीं पर मिलित रसों की, दोष ओषधि आदि (देश, काल) का विचार करके सफलता चाहने वाले वैद्य को कल्पना करनी चाहिये। जैसे—दो रस बाले द्रव्य (मूंग क्षाय और मधुर होते हैं), तीन रस बाले (मधुराम्रुक्षपायं च विष्टिम्म गुरू शीतलम्, (पत्त-स्लेष्महर्र मन्यम्), चार रस बाले (जैसे—तिल,स्त्रिप्पोष्णमधुरस्तिकक्षपायः कदुकस्तिलः।) पांच रस (जैसे—हरीतकी, शिवा पंचरसा), छः रस (अव्यक्त हो यथा—विष । 'विषत्त्वव्यकं षड्रसस्तेषुक्रम्य या हरिण का मांस )। एवं दो रस बाले रखों की या मिलित द्रव्य या रखों की कल्पना, अथवा एक एक रस की कल्पना रोगों के अनुसार करते हैं। जो मनुष्य रस के मेदों को मली प्रकार जानता है (बहू रोगों के कारण द्रव्य ज्ञान को भी अनिवार्य रूप से जान ही जायेगा), एवं दोषों (वातादि) के लक्षणों को भी भली प्रकार से पहिचानता है, अथवा जो मनुष्य भणज द्रव्यों को स्वरूप से एवं हन के प्रयोग विषय को जानता है, बहू रोगों के कारण ब्रह्मण, और श्रान्ति (चिकिस्सा) में नहीं घबराता और भ्रम में नहीं फंसता !! २३—२५।।

व्यक्तः शुष्कस्य चाऽऽदौ च रसो द्रव्यस्य छक्ष्यते । विपर्ययेणातुरसो रसो नास्ति हि सप्तमः॥ २६॥

अनुरस— गुष्क या गीले द्रव्य में जो रस जिहा के स्पर्ध से स्पष्ट होता है, इ व्यक्त रस है। परन्तु जो रस इस प्रकार से ज्ञात नहीं होता अर्थात् पीले हारा जामा जाता है, वह अनुरस है। अथवा जो रस गीले द्रव्य में वह व्यक्त (अनुरस) और जो रस शुक्क होने पर स्पष्ट होता है वह 'रस' है। यथा—पिप्पली आर्द्रावस्या में मधुर, और शुष्क अवस्था में 'कटु' रस है। इसकिये कटु व्यक्त रस, और मधुर अव्यक्त अनुरस है। अथवा पीछे से जो रस अनुमब होता है, वह 'अनुरस' है। यथा—कांजी, तक आदि पदार्थों के पीने पर प्रथम जिस रस का अनुभव हो वह रस और जो पीछे स्पष्ट हो वह 'अनुरस' है। सतवां रस कोई प्रथक् नहीं हैं॥ २६॥

परापरत्वे युक्तिश्च संख्या संयोग एव च। विभागश्च पृथक्त्वं च परिमाणमथापि च॥२७॥ संस्कारोऽभ्र्यास इत्येते गुणा क्षेयाः पराद्यः। सिद्धपृणयाश्चिकित्साया उक्षणैस्तान् प्रचक्ष्महे॥२८॥

दस गुण-पर, अपर, गुक्ति, संख्या, संयोग, विभाग, पृथक्त, परिणाम, संस्कार और अम्यास ये दस गुण हैं। चिकित्सा में सफलता इन दस गुणों में आभित है। इनके लक्षण कहते हैं॥ २७-२८॥

देश-काळ-वयो-मान-पाक-वीर्य-रसादिषु ।
परापरत्वे, युक्तिस्तु योजना या च युज्यते ॥ २६ ॥
संख्या स्याद् गणितं, योगः सहसंयोग उच्यते ॥
द्रव्याणां द्रन्द्वसर्वेककर्मजोऽनित्य एव च ॥ ३० ॥
विभागस्तु विभक्तिः स्याद्वियोगो भागशो ग्रहः ।
प्रथक्तं स्यादसंयोगो चेलक्षण्यमनेकता ॥ ३१ ॥
परिमाणं पुनर्मानं, संस्कारः करणं मतम् ।
भावाभ्यसनमभ्यासः शीतळं सततक्रिया ॥ ३२ ॥
इति स्वळक्षणैकक्ता गुणाः सर्वे परादयः ।
चिकित्सा यैरविदितेन यथावत् प्रवर्तते ॥ ३३ ॥
गुणा गुणाश्रया नोकास्तरमाद्रसगुणान भिषक् ।
विचाद् द्रव्यगुणान् कर्तुरिमप्रायाः प्रथम्बिधाः ॥ ३४ ॥
अतम्र प्रकृतं चुद्ध्वा देशकाळान्तराणि च ।
तम्र कर्तुरिमप्रायानुपायांश्वार्धमादिशेत् ॥ ३१ ॥

देश-सब्देश पर और आन्प अपर । काल-विवर्ग पर, आदान अपर । वय-तबण पर, बाढ, इद्ध अपर । मान-शरीर का कहा हुआ पर, इस के अन्य अपर। पाक, वीर्य और रस ये जिल योग के प्रति हो उसके लिये पर दूलरों के प्रार्ध अपर पर-अपर यह देश, काल, वय, मान, वीर्य, रस आदि के अपेखा से हैं। जैसे महदेश-वंगाल की अपेका पर है, और वंगाल-महदेशों वालों की अपेखा ने व

है: इसी प्रकार क्यमें बाल्यावस्था से योवनावस्था पर है और बाल्यावस्था अपर है पर-अपर अपेखा से है। अथवा सिन्न हु. और विप्रकृष्ट मेद से पर-अपर भाव होता है। युक्ति योजना दोषादि के अपेक्षा से औषघ की मली प्रकार कल्पना करना। संख्या-गिनती, एक, दो, तीन आदि । संयोग-द्रव्यों का परस्पर संयुक्त होना संयोग है। यह संयोग तीन प्रकार का होता है। १ द्वन्द (दो का जैसे-छड़ते हुए दो मेहों का ), २ सबका ( जैसे-एक पात्र में रक्खे उड़दों का ), और ३. एककर्मजन्य, (जैसे-वृक्ष पर बैठे कौवे का ) यह संयोगजन्य कर्म अनित्य है। विभाग-विभाजन, बांटना, भाग करना । संयोग का तियोग या विभाग रूप में ग्रहण होना विभाग है। पृथकृत्व-जिसके द्वारा यह बुद्धि उत्पन्न होती है कि यह वस्तु घड़े से भिन्न है वह प्रथकत्व है। यह तीन प्रकार का है। १ सर्वथा अभिन्न वस्तओं का जैसे-मेर और हिमालय का। २. विजातियों में जैसे- भैंस और सअर का। ३. विलक्षणताजन्य-विशिष्ट लक्षण युक्त विजातियों से मेद. अनेकता-एक जातीय द्रव्यों के संयोग में रहने वाली भिन्नता का नाम 'अने कता' है, यथा-उददों में अनेकता मिलती है, सब उदद एक समान नहीं होते । परिमाण-मान, तोल, वजन । संस्कार-किसी द्रव्य में जिस किया से गुणान्तर उत्पन्न किया जाता है, उस किया का नाम संस्कार है ( संस्कारो हि गुणान्तराधानमुन्यते )। अभ्यास-किसी द्रव्य या किया का निरन्तर उपयोग करना, व्यवहार करना, अभ्यास कहाता है। इस 'अभ्यास' को शाल या निर-न्तर करना या आदत भी कहते हैं। इस प्रकार से पर आदि दस गुणों के स्थाण कह दिये हैं। यदि वैद्य को इनका पूरा ज्ञान न होगा तो चिकित्सा पूर्ण रूप में सफल नहीं हो सकेगी। अब तक रहीं के परस्पर संयोगी गण कहे हैं। अब किम्बत्वादि गुण कहते हैं। जो गुण कहे हैं, वे गुण रूप, रस आदि में आश्रित नहीं, अपितु रस के आधारभूत द्रव्य में आश्रित हैं। इसिटये रस के गुणों को भी द्रव्य का गुण समझना चाहिये, रस का नहीं। यथा-मध्र रस, स्निग्ध, शीत, गुरु है, इस का अर्थ यह है कि मधुर रस वाला द्रव्य स्निग्व, श्रीत गुरु इन गुणों से युक्त है। गुण गुण का आश्रय करके नहीं रह सकते। इस प्रकार कहना ग्रन्थकार की शैली है। प्रत्येक ग्रन्थ को समझने के लिए ग्रन्थकार के अभि-प्राय को ( उस के अभिवाय के पृथक् होने से ), प्रकरण, देश, और काल को भी ानना चाहिये। प्रकरण जैसे—"क्षारः श्वीरं फलं पुष्पम्" यहां पर वनस्पति प्रकरण होने से थार का दूध लेना चाहिये, गाय, भैंस का नहीं। देश-शिर शोधन कहने में. 'क्रिमिन्याधि' अर्थात् शिरोजन्य कृमि रोग में ऐसा समझना

चाहिये। काल—वमन काल में कहने पर 'प्रतिप्रहं चोपहारयेत्' अर्थात् वमन का पात्र लाओ। इसी प्रकार भोजन के समय 'सैन्यवमानय' कहने से नमक का लाना उचित है, न कि घोड़े का। इसलिये प्रन्थकत्तों के अभिप्राय से रसों में गुणों का कथन समझना चाहिये। जहां पर प्रकरणगत देश काल आदि द्वारा प्रन्थकर्ता का अभिप्राय स्पष्ट नहीं होता, वहां उपायों द्वारा तन्त्र-युक्ति रूपी उपायों से अर्थ को समझना चाहिये।२९-|३५।।

परं चातः प्रवक्ष्यन्ते रसानां षड् विभक्तयः ।

षट्पञ्च भूतप्रभवाः संख्याताश्च यथारसाः ॥ ३६॥

सौम्याः खल्वापोऽन्तरिक्षप्रभवाः प्रवृतिशीता लघ्न्यश्वाव्यक्त-रसाश्च;तास्वन्तरिक्षाद् भ्रत्यमाना भ्रष्टाश्चपञ्चमहाभूत-विकार-गुण-सम न्विता जङ्गमस्थावराणां भूतानां मूर्तीरभिष्रीणयन्ति, तासु मूर्तिषु वह-भिमुच्छेन्ति रसाः ॥ ३७ ॥

पञ्च महाभूतों से उत्पन्न छः रहों को विभाग करक कहते हैं किस प्रकार से छः रस उत्पन्न होते हैं। सन रसों का उत्पन्तिस्थान पानी है। यह पानी सीम्य (सोमगुणी), अन्तरिख से उत्पन्न होने नाता, स्वभाव से शीतल, रुष्टु एवं 'अव्यक्त रस' है। यह पानी अन्तरिख से नीचे गिरता हुआ अन्तरिख में स्थित पृथ्वी आदि के परमाणुओं से दूषित होकर, पञ्च महाभूतों से नने स्थावर (जड़) और जंगम (चल) पदार्थों को तर्पण करता है, इन पदार्थों के स्वरूप को बनाता है, उत्पन्न करता है। इन पदार्थों से ही छः रस अभिव्यक्त होते है।।३॥।

तेपां पण्णां रसानां सोमगुणातिरेकान्मधुरो रसः पृथिव्यग्नि-भूषिश्रस्वादम्बः, सिंख्लाग्निभूयिश्रस्वाञ्जबणः, वाय्वग्निभूयिश्वरवा-रक्टुकः, वाय्वाकाशातिरेकात्तिकः, पवनपृथिव्यतिरेकात्कवाय इति । पवमेषां रसानां षट्त्वग्रस्यकं, ऊनातिरेकविशेषान्महाभूतानां भूताना-मिव जङ्गमस्यावराणां नानावर्णाकृतिविशेषाः, पढ्नुकस्वाच कार्ड-स्योपपन्नो महाभूतानामुनातिरेकविशेषः॥ ३८॥

यहां पर अन्तरिष्ठ स्थित पानी को रक्षेत्र्याल में मुख्य कारण माना है। इस से पृथ्वी पर स्थित पानी भी स्थावर और जंगम पदार्थों में रस उत्तरन करने में कारण है। इन उन्नरलों में सोम गुण के अधिक होने से (अर्थात् अन्य भृत भी योड़ी २ माना में हैं) मधुर रस, पृथ्वी और अन्नि गुण की अधिकता से अन्त, पानी और अन्ति गुण की अधिकता से कवण. वासु औ अधिन की अधिकता से कहु, वासु और आकार्ण गुण की अधिकता से तिकं बायु और पृथिवी गुण की अधिकता से कथाय रस उत्सव होता है। इस प्रकार से पञ्च महभूतों के कम अधिक होने से छः रस उत्सव होते हैं। बिस प्रकार सम्पूर्ण स्थावर और जंगम पदार्थों में महाभूतों के कम अधिक होने से नगना प्रकार के वर्ण, रंग, आकृति, रूप आदि वन जाते हैं, उसी प्रकार छः रस भी बन जाते हैं। इसी प्रकार महाभूतों के कम अधिक होने से ही काल, संतरसर छः ऋदुओं में बिभक्त हो जाता है। यथा—हमन्त काल में सोम गुण की अधिकता होती है, शिशिर ऋदु में वायु और आकाश गुण की अधिकता होती है। रंतावेतावर्कवायू (च० स्० अ० ६) में स्थष्ट कर चुके हैं। वीजाङ्कुरवत् कार्य कारण की भांति संसार के अनादि होने से, पंच महाभृत और ऋदुओं का कार्यकारण समन्य समक्षता चाहिये॥३=॥

तत्राग्निमाइतात्मका रसाः प्रायेणोर्ध्वभाजः, छाघवात्सवनत्वाश्व वायोरूर्ध्वज्वळनत्वाश्च वहेः, सिळ्ळपृथिज्यात्मकस्तु प्रायेणाघोभाजः, पृथिज्या गुरुत्वान्निस्नगत्वाश्चोदकस्य, ज्यामिश्रात्मकाः पुनरुभयतो-भाजः ॥ २८ ॥

इन में अग्नि और वायु गुण की अधिकता वाले रखयुक्त द्रष्ट्य प्रायः कर्ष्यामां (वमनकारक) होते हैं। क्योंकि वायु हल्की और उक्ने वाली है। अग्नि का स्वभाव ऊपर को जलने का है, वह ऊपर को गति करता है, इस्टिए इन गुणों वाले द्रव्य ऊर्ष्यामां हैं। जल और पृथ्वी गुण युक्त रस वाले द्रक्य प्रायः करके अथोगामां (विरेचनकारक) होते हैं। क्योंकि पृथिवी गुक्त है और पानी का स्वभाव नीचाई की ओर बहना है। जिन पदार्थों में चारों तस्व मिले रहते हैं वे ऊर्ष्यगमी और अथोगामी दोनों तरह के होते हैं। ३६॥

तेषां वण्णां रसानाभेकेकस्य यथाद्रव्यं गुणकर्माण्यनुज्याख्यास्यामः। तत्र मधुरो रसः शरीरसाल्याद्रस-रुधिर-मास-मेदोऽस्थि-मजौजः-शुक्राभिव-धेन आयुष्यः विडिन्द्रियमसादनो बलवर्णकरः पित्त-विष-माद्यत-भस्तृष्णा-प्रक्षमनस्त्रच्यः केर्यः कण्ठ्यः प्रीणनो जीवनस्तर्पणो बृंहणः स्थेर्यकरः स्रीणक्षतसंधानकरो घाण-मुख-कण्ठौष्ठ-जिह्ना-महादनो दाहम्च्छीपरामनः बट्पदिपिपिडिकानामिष्टतमः स्तिग्धः शीतो गुरुखः। स पर्वगुणोऽप्येक प्रवात्यर्थमुपयुज्यमानः स्थोल्यं माद्वमाख्स्यमविस्वन्नं गौरबमनन्ना-खावमित्रदौर्वेल्यमास्यकण्डमासामिष्ट्रिद्धं स्वास-कास-प्रविद्यवाद्यस्य-शीत-क्दरानानाहास्य-माधुर्य-वमशु-संज्ञास्वरप्रणाश-मख्रगण्डगण्डमा- डा-ऋीपद-गळशोफ - वस्ति-घमनीगण्डोपछेपास्यामयानिमध्यन्यसिलेषं प्रसृतीन् ककजान् विकारानुपजनयति ॥ (१)॥

इन छः रसों में से एक-एक रस के आधार द्रव्य के अनुसार गुण, कर्म की व्याख्या करेंगे। इन में मधुर रस-जन्म से ही शारीर के अनुकृष्ट ( सातम्य ) है। ( जन्म से हो मधुर रखबुक्त दूव को पीकर बचा बढता है )। रस, रक, मांस, मेद, मजा, अश्यि, आंज और शुक्र को बढ़ाता है, आयुवर्दक, भोत्र, स्वक्, नासिका, चत्तु, रखना ये पांच जानेन्द्रिय और मन इन को प्रवन्न, निर्मेल करवा है। बलकारक, कान्तिकारक पित्त-नाशक, विश्वनाशक, वायुनाशक, तृष्णानाशक, खचा, केश, और स्वर के िंथे हितकारी, आह्वादजनक, अभिवात आदि से बेहोश पुरुष की जीवन देने वाला. तप्ति करने वाला, वृद्धि करने बाला, हियरकारक, श्रीण और श्रत व्यक्ति का पायण करने एवं छन्धान अर्थात् टूटे का जोड़ने वाका नाशिका, मुख, कण्ठ, ओष्ठ और जाम का आह्नाद करने वाला, जलन ओर मुर्च्छानाशक, भ्रमर और चिकंटियों का प्रिय, स्निय्व, शीत और गृह है। यदापि इस मधुर रस में इतने गुण हैं, तो भी इस अकेले रस को ही निरन्तर अधिक मात्रा में खाने से स्थूलता कोमलता, आलस्य, नींद की अधिकता, भारीपन, अब में अवचि, अप्रि की निर्वलता, मुख (गाल), गले में मांत की शृद्धि, श्वास, कास, प्रतिश्याय, अलसक, श्रीत ज्वर, आनाह ( अफारा ), मुख की मधुरता, वमन, संज्ञानाश, स्वर नाश, गळगण्ड, गण्डमाळा, कापद, गले को सूजन, बस्ति, धमनी गुदा ( गले में ) में मांस, चर्बी या कफ कोई पदार्थ बढ़ जाता है, नेत्र रोग, अभिष्यन्द, कफ रोग ( कफसाव ) आदि रोग उसम हो जाते हैं॥

अम्लो रसो भक्तं रोचयित, अग्नि दीपयित, देहं बृहयित ऊर्जयित, वातमलुसेययित, हृदयं तर्पयित, आस्यमालावयित, अक्तमपक्षयित, क्रात्यित, जरयित, प्राण्यिति, लजुरुणाः स्निग्वद्याः। स एवंगुणोऽप्वेक प्वात्यर्थमुपयुष्वयानो दन्तान् हर्षयित, तर्पयित, संबीजयित लोगिति, क्रां विद्यात्यर्थमुपयुष्वयानो दन्तान् हर्षयित, तर्पयित, संबीजयित लोगित, क्रां विद्यात, सारं विद्यति, कार्यं शियलोकरोति, क्षीण-स्रत-कृत्र-दुवेतानां स्वयसुमापादयित, अपिक स्रताभित्य-सर्वेत-विद्याति। स्वयस्य मान्यत्यानेयस्वमावात् परिवृद्धाः क्रायन्त्र-विद्वल्यानेयस्वमावात् परिवृद्धाः क्रायन्त्र-स्वात् व्याप्ति। स्वयस्य विद्याप्ति। स्वयस्य विद्यापति। स्वयस्य विद्यापति। स्वयस्य विद्यापति। स्वयस्य विद्यापति। स्वयस्य स्वयस्

२०

बहाता है, तेज देता है, मन को उत्तेजित (जाग्रत ) करता है। इन्द्रियों को बढवान् करता है, बढ को बढ़ाता है वायु का अनुखोमन करता हैं, हृदय के लिये हितकारी है। मुख में लार चुआता है, खाये हुए भोजन को बाहर निका-लता है, क्रिन्न ( शरीर को गीला ) बनाता है। खाये भोजन को पचाता है, प्रसन्नता करता है कहा, उष्ण, स्निग्ध गुण वाला है ॥

यही एक रस यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाय, तो दांतों को कोट करता है, ( खट्टा करता है ), तृप्ति अर्थात् भोजन में अनिच्छा उत्पन्न करता है. आंखों को मीचाता है, शरीर के बाखों को कंपा देता है, ( रोमांचित करता है), कफ को पिघलाता है, पित्त को बढ़ाता है, रक्त को दृषित करता है, मांस में जलन पैदा करता है, शरीर को ढीला ( सुस्त करता है ), श्रीण, उर:-खत रोगी, निर्वेत, कमजोर पुरुषों में सूजन उत्पन्न करता है और भी जसम चोट, दांत लगे, जले, अस्य आदिका दूटना, सूजन, सन्धिभंग, प्राणियों के मुजनय विष, स्पर्शजन्य विष ( मकड़ी के ), रगड़ लगे हुए, दा दुइड़े हुए, चुमे हुए पिसे हुए आदि वर्णों को पका देता है। अग्निगुण होने से कण्ठ. छाती और हृदय में जलन उत्पन्न करता है।। (२)।।

लवणो रसः पाचनः क्लेदनो दीपनश्च्यावनश्लेदनो भेदनस्तीक्ष्णः सरो विकास्यधः संस्यवकाशकरो वातहरः स्तम्म-बन्ध शंघात-विधमनः सर्वरसप्रत्यनीकभृतः, आस्यमास्रावयति, कफं विष्यन्द्यति, मार्गान विशोधयति, सर्वशरीरावयवानमृद्करोति, रोचयत्याहारमाहारयोगी. नात्यर्थं गुरुः स्निग्ध उष्णक्षः स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थमुपयुज्यमानः पित्तं कोपयति, रक्तं वर्धयति, वर्षयति, मुरुर्छयति, तापयति, दारयति, कुष्णाति मासानि,प्रगाख्यति कुष्ठानि, विषं वर्धयति,शोफान् स्कोटयति, दन्तांश्च्यावयति, पुस्त्वग्रुपहन्ति, इन्द्रियाण्युपरुणद्भि, बळी-पळिव-खालित्यमापादयति. अपि च लोहित-पित्ताम्त-पित्त-वीसर्प-वात-रक्त-विचि चिकेन्द्रलप्त-प्रभृतीन्विकारानुपजनयति ॥ (३)॥

लवण रस-पाचक, नरम बनाने वाला, अग्निदोपक, नीचे गिराने वाला. छेदन मेदन करने वाला, तीक्ण, सर ( मल लाने वाला ), विकासी ( क्रोद का ब्रेदन करने वाला ) अधःश्र सी, विष्यन्दशील (रेचक ) विरलता करने वाला वातनाशक, मल-मूत्रादि के अवरोध को नाश करने वाला और जहां पर जरा सा अधिक हो जाता है, वहां पर और कोई दूसरा रस स्पष्ट नहीं में थुक उत्पन्न करता है, कफ को पिषळाता है, मार्गों का छोधन करता है, धारीर के सब अवययों को कोमळ करता है, आहार में विच उत्पन्न करता है, आहार में यदा बरता जाता है, बहुद भारी नहीं होता, स्निग्च और उच्च गुणवाला है।

यही एक रस यदि अधिक देवन किया जाय तो पिश को कुषित करता है, रक्त को बढ़ाता है, प्यास टरपन्न करता है, संज्ञा नाद्य करता है, अरीर को गरम करता है, फाइता है, मांस को गलाता है, कुटों को द्रबित करता है, बिष को बढ़ाता है, स्वजन को फाइता है, दांतों को गिरा देता है, पुरुषत्व का नाद्य करता है, इन्द्रियों को जब बनाता है। हुरियां पैदा करता, बालों को दवेत करता, गंज अर्थात् बालों को गिराता है। इसके अतिरिक्त रक्तपित्त, अंग्लिपत्त, वीसर्थ, बातरक्त, विचर्चिका, इन्द्रलुप्त आदि रोगों को उत्पन्न करता है।।(३)।।

कटुको रसो वक्तं शोधयित, अग्नि दीपयित, मुक्तं शोषयित, प्राण-माझावयित, चक्कविरेचयित, स्फुटीकरोतीन्द्रियाणि, अलसक-श्वयथूप-चयोद्दीभिज्यन्द-भेन्द-स्वेद-क्रोद मलानुपहिन्त,रोचयत्यशनं कण्डूविन श-यति, क्रिमीन् हिनस्ति, मांसं बिल्लिखित, शोणितसंघातं मिनत्ति, बन्धा-रिक्छनत्ति, मार्गान्विवृणोति, श्रेष्माणं शमयित, लघुक्तणो रूक्षश्च । स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थमुण्युज्यमानो विपाकप्रभावात् पुंस्त्वमुण्हन्ति, रस्वीर्यप्रभावान्मोह्यति, ग्लप्यति, सादयति, कर्षयति, मूर्च्छयित, नमयित, तमयित, अमयित, कण्डं परिदह्ति, शरीरतापमुणजनयिति, बळं स्थिणोति, त्रल्णां चोपजनयित । अपित वाय्वग्निवाहुल्याद् अम-म-द-न्नवशुं कम्प-तोद भेदंश्वरण-भुज-पार्श्वपृष्ठ-प्रशृतिषु माहतजान्विका-राज्यजनयित ॥ (४) ॥

कदु रस गुल का घोषन करता है, अनि को बदाता है, लाये हुए भोजन को सुखाता है, नाक से कफ बहाता है, आंखों में आंख लाता है, इन्द्रियों को उद्देशित करता है, अलसक, सुजन, हृद्धि, उदर्द, अमिष्यन्द, रनेह, पसीना, क्रेंद्र, मल का नाग्न करता है। इ.मियों को मारता है, मांस का लेखन करता है (रधूलता को कम करता है)। खाये हुए भोजन का रेचन करता है, लाज़ को मिटाता है, हणों को बैठाता है, मरता है। जमें हुए रक्त को तोवता है, सन्ध-बन्धने को देदन करता है, मार्गों को सफ, बनाता है, कफ को धान्त-करता है। छन्न, उपण और रूख होता है।

यही एक रस यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाय तो कहु ।

१. 'अममदबमधु' इति च पाठः।

प्रभाव से (कह रत का कह विपाक) पुरुषत्व का नाश करता है। रत और वीर्ष के प्रभाव से संज्ञानाश करता है। ग्लान उत्पन्न करता है, व्यवक करता है, कर्षण (निर्वल) करता है, मूर्न्छित करता है, धरीर को खुकाता है, अन्वकार लाता है, चकर खला है, ग्रहे में जलन तथा धरीर में तापण्वर उत्पन्न करता है। वल को कम करता है, ध्यात को पैदा करता है। वायु, अनि गुण की अधिकता होने से चकर; मुख ओठ में जलन, कंपकपी, चुभने की सी दर्द, मेदन जैसी पीड़ा, पांन, हाथ, पाहर्व पस्तियों और पीड़ में बात विकार उत्पन्न करता है। (४)।।

तिक्तो रसः स्वयमरोविष्णुररोचकव्तो विषव्तः क्रुमिव्तो मूर्च्छान्दाह-कण्डू-कृष्ट-कृष्णा-प्रशमनः त्वक्मांसयोः स्थिरीकरणो व्वरच्यो दीपनः पाचनः स्तन्यशोवनो छेखनः क्छेद-मेदो-वसा-मज्ज-छसीका-पूय-चेद-मूत्र-पुरीक-िक्त-श्रुंध्मोपशोषणो रूक्षः शीतो छप्जुश्च । स एवंगुणोऽप्येक एवा-त्यर्थमुण्युज्यमानो रौक्ष्यान् खरविशदस्वभावाच रस-रुधिर-मास-मेदोऽ-स्थि-मज्ज-श्रुकाण्युच्छोषयति, स्रोतसां खरत्वमुण्पाद्यति, बळमादत्ते, कर्षयति, ग्वप्यति, मोह्यति, अमयति, वदनमुपशोषयति, अपराश्च वातविकारानुपजनयति, ॥ ( ४ ) ॥

तिक रस अपने आप अविवासक होने पर भी दूषरे भोजनों में किन उत्पन्न करता है, हसिलये अरोचकनाशक है। विषनाशक, कृमिनाशक, मूर्च्छा, जलन, खाज़, कोढ़ और प्यास को शान्त करने वाला, खवा मांस को स्थिर करने वाला, ज्वरनाशक, अग्निदीपक, पाचक, दूध का शोधन करने वाला, छेखन करने वाला, क्रेंद, मेद, वसा, मजा, कसोका, पूथ, स्वेद, मूत्र पुरांष (मल) पिन, कफ को सुखाता है, रूख, शीत और लच्न है।

यही रस अधिक मात्रा में सेवन करने से रूख, कर्कच और विद्यद स्वभाव होने से रस, रक्त, मांस, मेद, अस्थि, मजा और ग्रुक का शोषण करता है, स्रोतसों में सरता उत्पन्न करता है, वस देता है, श्रारेर की स्थूबता का कर्षण करता है, हर्ष का खय करता है, संशानाच करता है, चक्कर उस्पन्न करता है, ग्रुस में ग्रुष्कता उत्पन्न करता है और अन्य वात रोगों को भी उत्पन्न

प्या संशमनः । संप्राही संघारणः पीडनो रोपणः शोषणः

स्तम्भनः श्रेष्म-पित्त-रक्त-प्रश्नमनः श्ररीरक्छेदस्योपयोक्ता, रुक्षः शीवो गुरुश्च । स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थगुण्युज्यमान आस्यं शोषयित, इत्यं पीड्यति, उदरमाध्मापयित, वाचं निगृह्वाति, कोतांस्यववज्ञाति, श्यावत्वमापाद्यति, पुंस्त्वभुषद्दन्ति, विष्टभ्य जरा गच्छति, वातमूत्र-पुरोवाण्यवगृह्वाति, क्षेयति, म्हापयिति, त्यंयति, स्तम्भयिति, स्वर्व्वति, स्तम्भयिति, स्वर्वति, स्तम्भयिति, स्वर्श्वत्वात्पक्ष-वध-महापतानकार्दित-प्रभृतीश्च वातविकारानुपन्न-व्यतीवि॥ (६)॥

कवाय रस संशमन करने वाला, संप्राहक, सन्धारक, व्रष्ण का पीइन करने वाला, रोपण, व्रण को कुष्क करने वाला, स्तम्मन, कफ, रक्त, पिरानाशक, श्रारीर में क्लेट को चूसने वाला, रुख, श्रीत और गुरु है। यही रस अधिक मात्रा में उपयोग करने से मुख को सुखा देता है, हृदय को पीड़ित करता है, उदर में वासु से फुलाव उत्पन्न करता है, वाणी को जड़ कर देता है, स्रोतों को बन्द कर देता है, कृष्णता उत्पन्न करता है, पुरुषल को नष्ट करता है, अस को अवरोध करके पचन कराता है, वात, मृत्र, मल, रेतल् (शुक्क) को बन्द कर देता है, रोक देता है, श्रीर को कर्षण करता है, म्लान कर (मुरक्का) देता है, प्यास लगाता है, जकड़ देता है। खर, विश्वद और रुख होने से पक्षवध, इनुमह, मन्याग्रह, पृष्ठप्रह, अपतानक, अर्दित आदि वात रोगों को उत्पन्न करता है।। (६)।।

एबमेते षद् रसाः पृथक्तेनैकत्वेन वा मात्रशः सम्यगुपयुक्यमाना उपकारकरा भवन्त्यच्यात्मलोकस्य, अपकारकराः पुनरतोऽन्यथोपयुज्य-मानाः। तान् विद्वातुपकाराथमेव मात्रशः सम्यगुपयोजयेदिति ॥ ४४ ॥

इस प्रकार से ये छ: रस पृथक् पृथक् या दो या तीन अथवा सव परस्पर, सिखकर सान्ना में योग्य प्रमाण से सेवन करने से सर्व प्राणिमात्र को आरोग्य पृष्टि वेकर उपकार करते हैं और असम्यक् रूप में उपयोग करने से सब प्राणियों का अपकार करते हैं। इसिखये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि इन को मात्रा में सम्यक् प्रकार से बरतें ॥ ४१॥

भवन्ति चात्र—शीतं वीर्येण यद् द्रव्यं मधुरं रखपाकयोः। तयोरस्वं यदुष्णं च यबोष्णं कटुकं तयोः॥ ४२॥ तेषां रसोपदेशेन निर्देश्यो गुणसंमद्दः। बीर्यतोऽविपरीतानां पाकतस्रोपदेक्यते॥ ४३॥ यथा पयो यथा सर्पिर्यथा वा चन्यचित्रको ।

ं प्वमादीनि चान्यानि निर्दिशेद्रसतो भिषक्॥ ४४॥

इसमें क्लोक हैं— रवानुवारी द्रक्यों का वीर्य—जो हव्य रव और विपाक में मधुर हो, उस को खीतवीर्य समझना चाहिये, और जो द्रव्य रस और पाक में अम्ब हो, उस को उष्णवीर्य, जो द्रव्य रस और पाक में कहु हो, उस को अष्णवीर्य, जो द्रव्य रस और पाक में कहु हो, उस को भी उष्णवीर्य समझना चाहिये। जो द्रव्य वीर्य और विपाक में विरोधि न हों—एक समान हों, उनके गुणों का ज्ञान रस से ही करना चाहिये। परन्तु इस का अपवाद भी है। जहां पर रस समान हैं, वहां पर विग्राक हारा गुणों का ज्ञान होता है। जिस प्रकार कि दूच और भी मधुर रस और मधुर विपाक हैं, इन का वीर्य भी शीत है, इसी प्रकार चल्य और चित्रक इन का रस और विपाक कहु हैं, इसकिये वीर्य भी इन का 'उष्ण' है। इस प्रकार से अन्य द्रव्यों को भी रसनिर्देश से वैद्य सुगमता से समझ सकता है। क्योंकि रस के अनुसार गुण हैं॥ ४२—४४॥

मधुरं किंचिदुष्णं स्यात्कवायं तिक्तमेव च ।
यथा महत्पन्नमूळं यथा चान्पमामिषम् ॥ ४१ ॥
छवणं सैन्धवं नोष्णमम्छमामछकं तथा ।
अर्कागुरुगुद्धचीनां तिक्तानामुष्णमुच्यते ॥ ४६ ॥
किंचिदम्ळं हि संमाहि किंचिदम्ळं भिनच्चि च ।
यथा कपित्वं संमाहि, भेदि चामछकं तथा ॥ ४० ॥
पिप्पळी नागरं युष्यं कटु चाव्यसुच्यते ।
कवायः स्तम्भनः शीतः सोऽभयायामतोऽन्यथा ॥४=॥
तस्माद्रसोपदेशेन न सर्वं द्रव्यमादिशेत् ।
इष्टं तुल्यरसेऽप्येवं द्रव्ये दुव्ये गुणान्तरम् ॥ ४९ ॥

कमी कमी मधुर, कवाय और तिक रस भी उष्णवीर्य हो जाते हैं। यथा— बिल्वादि महापञ्चमूल तिक और कवाय होने पर भी उष्ण वीर्य हैं, और जल-बर या जलदेशीय मांस मधुर होने पर भी उष्ण है। सैन्यव नमक उष्णवीर्य नहीं और आंवला खद्दा होने पर भी उष्णवीर्य नहीं है। आकड़ा, अगरू और सिकोय ये तिक रस होने पर भी 'उष्ण' वीर्य हैं। अगरू-रस में कोई द्रव्य भूतक और कोई रेचक हैं। जिस प्रकार की कैय अग्रू होने पर संप्राही और अग्रू होने पर भी रेचक हैं। पिपाली और सोंठ कद्व रस होने पर भी क्रियक होने पर भी रेचक हैं। पिपाली और सोंठ कद्व रस होने पर भी क्रियक होने पर भी रेचक हैं। पिपाली और सोंठ कद्व रस होने पर भी अकृष्य होता है। क्याय रस स्तम्भनकारक और शीतवीर्य होता है, परन्तु इरक का क्याय रस रेचक और उष्ण-चीर्य है। इस किये रस को ही देखकर 'संव द्रव्य के गुण नहीं समझने चाहिये। रस की समानता होने पर भी द्रव्य-द्रव्य में गुणमेद देखा जाता है॥ ४५-४८॥

रौक्ष्यात्कषायो रूक्षाणामुक्तमो मध्यमः कटुः।
तिकोऽवरस्तथोष्णानामुष्णत्वाञ्जवणः परः॥ ४०॥
मध्योऽम्छः कटुकश्चान्त्यः, स्निग्धानां मधुरः परः॥
मध्योऽम्छा ख्वणश्चान्त्यो रसः स्नेहान्निक्रक्यते॥११॥
मध्योऽम्छो ख्वणश्चान्त्यो रसः स्नेहान्निक्रकाः।
[तिकात्कषायो मधुरः शीताच्छीततरः परः।]
स्वादुर्गुकत्वाद्धिकः कषायाञ्जवणोऽवरः॥ ४२॥
अम्बात्कदुस्ततिस्तिको छष्ठत्वादुक्तमो मतः।
केषिञ्जघूनामवरमिच्छन्ति ख्वणं रसम्॥ ४३॥
गौरवे छाघवे चैव सोऽवरस्तुभयोरपि।

इन छः रसों में कषाय, कडु, तिक्त तीनों रस रूख हैं। इनमें भी कषाय रस रूखतम (उत्तम), कटु रसरूखतर (मध्यम) और तिक्त रस रूख (अवर) है। इसी प्रकार लवण रस उष्णतम ( उत्तम ), अम्ल उष्णतर ( मध्यम ), कर् रस उष्ण ( अवर ) है । मधुर रस स्निग्वतम ( उत्तम ), अग्ल रस स्निग्वतर ( मध्यम ), लवण रस स्निग्ध ( अवर ) है। शैत्य धर्म सम्बन्ध की दृष्टि में कषाय रस मध्यम: स्वादु रस उत्कृष्ट और तिक्त रस अवर है। गुरुता की दृष्टि से मधुर रस सबसे गढ़, कवाय रस मध्यम और लवण रस सब से अवर है। लघु गुण की दृष्टि से अब्ल रस उत्तम, कटु मध्यम और तिक्त रस अवर है। कुछ आचार्य लवण रस को सब से लघु ( अवर ) मानते हैं। क्योंकि अम्ल में पृथ्वी कारण है, खबण में जल कारण है। इसलिये प्रथिवीजन्य रस की अपेखा जकजन्य बस्तु इलकी होनी चाहिये, इसलिये मृतों के आधार से गौरव या लाघव का ज्ञान नहीं करना चाहिये। क्योंकि पानी की अधिकता से उत्पन्न रस, पृथ्वी की अधिकता से उत्पन्न कषाय रस से 'गुरु' होता है। यहां पर गुरुत्व की । से छम्र माना है। बास्तब में इस मतमेद का कोई विशेष अर्थ नहीं, स्थोवि ही पक्ष ( ≉वण रस ) को अवर मानते हैं । अम्ल, कट्ट, तिक रस रू को करण रत को गुरु समझते हैं; वे गुरुता की इटि से देखते हैं

मानते हैं वे कपुत्व होने से जयु समझते हैं। दोनों ही पक्ष किश्चित् मुक्त्व स्वीकार करते हैं।।

परं चातो विपाकानां छक्षणं संप्रवक्ष्यते ॥ १४ ॥
कटु तिक-कवायाणां विपाकः प्रायशः कटुः ।
अस्छोऽस्लं पच्यते, स्वादुर्मधुरं छवणस्तथा ॥१५॥
मधुरो छवणास्तौ च स्तिग्यभावात्त्रयो रसाः ।
वात मूत्र-पुरीवाणां प्रायो मोक्षे छुला मताः ॥१६॥
कटुतिककवायास्तु रूक्षभावात्त्रयो रसाः ।
दुःखाय मोक्षे दृश्यन्ते वातविण्मृत्ररेतसाम् ॥ १७ ॥
शुक्रहा बद्धविण्मृत्रो विपाको वातछः कटुः ।
मधुरः सृष्टविण्मृत्रो विपाकः कफशुकछः ॥ १८ ॥
पिक्कस्सृष्टविण्मृत्रः पाकोऽम्छः शुक्रनाशनः ।
तेषां गुकः स्यान्मधुरः कटुकाम्छावतोऽन्यया ॥ १६ ॥
विपाकछक्षणस्याल्पमध्यम् विष्ठतां प्रति ।
मञ्चाणां गुणवैशेष्यात्तत्र तत्रोपछक्षवेत् ॥ ६० ॥

विपाक-इसके आगे विपाकों का लक्षण कहते हैं। कहु, तिक, कषाय रस के आधार मृत द्रव्यों का विपाक प्रायः कहु होता है। पिप्पलों कहु रस होने पर भी विपाक में प्रायः कहु होता है। पिप्पलों कहु रस होने पर भी विपाक में मधुर है, इसलिये प्राय शब्द हैं)। अस्ल रस का अस्ल और समुर तथा लवण रस का मधुर विपाक होता है। मधुर, अस्ल और लवण ये तीनों रस रिनम्ब होने के कारण वायु, मृत, सल को सुल पूर्वक बाहर निकालने में सहायक होते हैं। कहु, तिक और कषाय रस रूबगुण होने से बात, सल, मृत्र और शुक्क के बाहर निकालने में सह रूप होते हैं, अवरोध करते हैं। जिस द्रव्य का विपाक कहु होता है, वह वीर्यनाशक, सल मृत्र का अवरोध करने बाला और वायुकारक होता है। जिस द्रव्य का विपाक मधुर होता है, वह सल मृत्र का प्रवर्णक (रेचक) और कर एवं शुक्क को बढ़ाता है। जिस द्रव्य का विपाक अस्ल होता है। वह सल मृत्र का प्रवर्णक (रेचक) और कर एवं शुक्क को बढ़ाता है। जिस द्रव्य का विपाक अस्ल होता है। तह सिचकारक, सल-मृत्र का रेचक और वीर्यनाशक होता है।

विपाक—लाये हुए अन्न का जाठरानि में पाचन क्रिया के प्रश्चात् द्वस उत्पन्न होता है उनका नाम विपाक है ।
 "जाठरेणांनियोगात् यदुदयित स्वान्तरम् ।
 स्वानां परिकामान्ते स विपाक हति स्तृतः ॥"

इन विपाकों में मधुर विपाक गुरु और बहुत या अग्छ विपाक छघु होते हैं। विपाक के अत्यत्व और बहुत्व उस उस द्रव्य के रस रूपी गुण की अधिकता या न्यूनता पर निर्भर करते हैं। उदाहरण के खिये गन्ने में मधुर रस अधिक प्रमाण में है, इसिट्ये इसका विपाक भी मधुर (उत्तम) होगा। इसी प्रकार जिसमें मध्यम प्रमाण में होगा उस का विपाक भी मध्यम, जिसमें न्यून प्रमाण में होगा, उसका विपाक भी मध्यम, जिसमें न्यून प्रमाण में होगा, उसका विपाक भी अवर होगा। प्रत्येक पदार्थ का विपाक उसके रस के परिमाण में होता है। । ५४-६० !!

तीक्षणं रूक्षं मृदु स्निग्धं रुघूष्णं गुरु शीतरुम् । नीर्यमप्टविधं केचित्केचिद् द्विविधमास्थिताः ॥ ६१॥ शीतोष्णमिति, वीर्यं तु क्रियते येन या क्रिया । नावीर्यं कुरुते किंचित्सर्वा वीर्यकृता क्रिया ॥ ६२ ॥ रसो निपाते द्वत्याणां, विपाकः कर्मनिष्ठया । वीर्यं यावद्धीवासान्निपाताक्षोपरुभ्यते ॥ ६३ ॥

कोई आचार्य वीर्य को आठ प्रकार मानते हैं। यथा—मृदु, तीक्ष्ण रूक्ष, छष्ठु, रिनग्ध, उष्ण और शीतल । और कोई आचार्य वीर्य को दो प्रकार का मानते हैं। यथा—शीत और उष्ण । रस, विपाक और प्रभाव इनसे व्यतिरिक्त को द्रव्य के अन्दर छिपी शक्ति विशेष कार्य करती है, उसका नाम 'वीर्य' है। कार्यरहित वस्तु झुछ किया नहीं कर सकती, सम्पूर्ण क्रियार्ये वीर्य अर्थात् शक्ति से होतो हैं।

रस, बीर्य और विपाक के प्रथक्-प्रथक् स्थल कहकर अब एक द्रस्य में राष्ट्र करते हैं। जिह्वा के साथ किसी पदार्थ का सम्बन्ध होने पर जो रस (खहा, कबुवा) अनुमब होता है, वह रस, वरनु के पाचन होने के पीछे शरीर में कफ- हिंदी, पिचहांद्व, वीर्यहांद्व, वातहांद्व आदि कार्य के होने से जो अनुभव होता है, उसका नाम विपाक है। वरनु का (पचन से पूर्व और रसना के सम्बन्ध होने के पीछे) शरीर के साथ संयोग होने से वीर्य का जान होता है। तथा— जब्बर प्राणियों के मांस का जिह्वा के साथ सम्बन्ध मात्र से उप्णत्व स्पष्ट हो जाता है, मरिच का वीक्ष्णवीर्य जिह्वा स्पर्ध से माल्म हो जाता है। मरिच की अनुभविष्ठ के साथ सम्बन्ध होने पर जात होती है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होती है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होती है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होता है; विपाक का जाई कमें से; बीर्य का जान-शरीर में जब तक रहने से तथा जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होता है। क्षा कम स्व

१. 'मृदुतीक्णगुकरिनम्बल्धकुकक्कोष्णशीतलम् ।' इति च पाठः । 🚁

होने से होता है। रस प्रत्यक्ष है, विपाक सदा परोख और वीर्य अनुमान द्वारा ज्ञात होता है। यथा—सैन्यव नमक श्वीत वीर्य और जल्क्चर मांस उष्ण है। कहीं २ वीर्य का प्रत्यक्ष द्वारा भी ज्ञान हो जाता है। यथा—राई को चलकर तीक्ष्ण वीर्य का पता लग जाता है। यह वीर्य सहज और कृत्रिम है, उद्भद का भारीपन और मूंग का हल्कापन यह स्वभाव से ही है। और लाजा का हल्का-पन यह कृत्रिम है॥ ६१—६३॥

रसवीर्यविपाकानां सामान्यं यत्र छक्ष्यते ।
विशेषः कर्मणां चेव प्रभावस्तस्य स स्पृतः ॥ ६४ ॥
कटुकः कटुकः पाके वीर्योष्णिश्चित्रको मतः ।
तद्गद्गन्ती प्रभावान्तु विरेचयि मानवम् ॥ ६४ ॥
विषं विषम्रमुक्तं यत् प्रभावस्तत्र कारणम् ।
उध्वीनुलोमिकं यच्च तत्प्रभावप्रभावितम् ॥ ६६ ॥
सणीनां धारणीयानां कर्म यद्गिविधात्मकम् ।
तत्प्रभावकृतं तेषां, प्रभावोऽचिन्त्य उच्यते ॥ ६० ॥
किचिद्गसेन कुरुते कर्म वीर्येण चापरम् ।
द्रव्यं गुणेन पाकेन प्रभावेण च किंचन ॥ ६८ ॥
रसं विपाकस्तौ वीर्यं प्रभावस्तानपोहति ।
बल्हसान्ये रसादीनामिति नैसर्गिकं बल्हम् ॥ ६८ ॥
सम्यविषाकवीर्याणि प्रभावस्तान्युदाहृतः ।

प्रभाव—जिस स्थान पर रस, बीर्य और विषाक की समानता होने पर
भी कार्य में विशेषता उत्पन्न होती हो, उसे 'प्रभाव' कहते हैं। जिस प्रकार
वित्रक (चीतामूळ) का रस कहु, विषाक कहु और वीर्य उष्ण है, उसी प्रकार
दन्ती (जमालगोटा) भी कहु रस, कहु विषाक और उष्णवीर्य है। परन्तु
जमालगोटा विरेचन करता है, चीता नहीं करता। जो विष विष को (स्यावर
विष जंगम विष को—'तस्माद दंद्म्रावियं मौल्यः) नष्ट करता है, उसका भी
कारण प्रभाव है। जो द्रव्य ऊर्ष्यगामी और अधोगामी दोनों मागों का संघोधन
करता है, वह भी प्रभाव है। मिणयों के धारण करने से विषनाद्य, श्रूबहरण
आदि जो नाना प्रकार के कार्य होते हैं, वे सब प्रभाव के कारण ही होते हैं।
विष द्रव्य की वह अचिन्त्य शक्ति है जिसके विषय में कुछ कह नहीं सकते कि
है । कोई द्रव्य अपने रस से, कोई वीर्य से, कोई गुण से, कोई विपाक
प्रभाव से कार्य करता है। किसी परार्थ में रस आदि का बळ

समान हां, तो वहां पर रस को विचाक, रस और विचाक को बोर्य, रस, विचाक, वीर्य को प्रभाव अपने स्वाभाविक बड़ से जोत लेता है। जिस प्रकार कि मैंस की चर्ची रस और विचाक में मधुर है,परन्तु वोर्य-उष्ण है, इसलिये वह मधुर रस के कार्य पित्त-शमन को न करके, उष्ण वीर्य के कार्य पित्तप्रकोप को करता है। मस, इसका रस और विचाक अध्व है, बोर्य उष्ण है, परन्तु यही मस अपने प्रभाव से इन तीनों को रह करके लियों में दुग्य उत्यन करता है। अब तक विचाक, वोर्य और प्रभाव का वर्णन मधी प्रकार कर दिया है। ६४-६९ ॥।

षण्णां रसानां विज्ञानसुपदेश्वाम्यतः परम् ॥ ७० ॥
स्तेहन-प्रीणनाह्नाद-मार्द्वेष्ठपळभ्यते ।
सुखस्थो मधुरश्चाऽऽस्यं न्याप्नुवंक्षिम्पतीव च ॥ ७१ ॥
दन्तहर्षानसुखस्रावास्त्वेदनानसुख्वोधनात् ।
विदाहाचाऽऽस्यकण्ठस्य प्राश्येवाम्छं रसं वदेत् ॥ ७२ ॥
प्रळीयन्क्छेदविष्यन्दमार्दवं कुश्ते सुखे ।
यः शीघ्रं छनणो ह्रोयः स विदाहानसुखस्य च ॥ ७३ ॥
संवेजयेद्यो रसनां निपाते तुद्रतीव च ।
विदहनसुखनासाक्षि संस्नावी स कटुः स्पृतः ॥ ७४ ॥
प्रतिहन्ति निपाते यो रसनं स्वदते न च ।
स विक्तो सुख-वेशय-शोष-प्रह्लाद-कारकः ॥ ७४ ॥
वैश्व-स्तम्भ-जाड्येयों रसनं योजयेद्रसः ।
बन्नातीव च यः कण्ठं कषायः स विकास्यपि ॥ ७६ ॥ इति ॥

हसके आगे छः रसों के लक्षण कहते हैं। जो रस रिनम्यता, प्रसन्नता, आलहाद अथवा मृदुता उत्पन्न करता है, मुख में रखने से सम्पूर्ण मुख को विकास से मर देता है, लिखलिया बना देता है, वह मधुर रस है। जो रस दांतों को खट्टा कर देता है, मुख से थुक (लाल) जुआता है, प्रसीना जाता है, मुख में जागति उत्पन्न कर देता है, मुख और गले में जलन करता है, वह 'अम्ल रस है। जो रस मुख में रखने से चुळने छगे, क्रिल नमीदार, लाखा बहावे, मुख में हलकापन लाये, मुख में विदाह करता हो, उसे 'लबका' रस कहते हैं। जो रस जीम को लुते ही चुरचुराहट उत्पन्न करे और मुई जैसा चुमने छगे, मुख को जलाता हुआ नाक और आँखों से पानी बहाने बगे को 'कट्टा रस है। जो रस जीम के साथ स्पर्ध होने पर जीम को जह कर हैं की की कुछ अच्छा नहीं लगता और सुख को साफ करता है, मुं की की कुछ अच्छा नहीं लगता और सुख को साफ करता है, मुं की

आल्हादित करता है वह 'तिक' रस है। जिस रस के खाने से जीम स्वच्छ, जह और स्तम्भित हो जाती है और गले को रोक देता है और हृदय को पीहित करता है, वह 'क्याय' रस है॥ ७०-७६॥

एवंबादिनं भगवन्तमात्रेयं पुनरिग्नवेश उवाच —भगवन् ! श्रुत-मेतदिवतथमर्थसंपद्युक्तं भगवतो यथावद् द्रव्यगुणकर्माधिकारे बनः, परं त्वाहारविकाराणां वैरोधिकानां छक्षणमनतिसंक्षेपेणोपदिश्यमानं ग्रुश्र्यामह इति ॥ ७० ॥

तमुदाच भगवानात्रेयः—देहवानुपरयनीकभूतानि द्रव्याणि देह-धानुभिविरोधमापदान्ते, परस्परगुणविरुद्धानि कानिचित् कानिचित्सं-योगासंस्कारादपराणि देश-काल-भात्रादिभिक्षापराणि तथा स्वभावा-दपराणि ॥ ७८॥

तत्र यान्याहारमधिकृत्य भूयिष्ठमुपयुज्यन्ते तेषामेकदेशं वैरोधिक-मधिकृत्योपदेश्व्यामः—न मस्त्यान् पयसा सहाभ्यवहरेत्, उभयं होतन्भषुरं मधुरविपाकं महाभिष्यन्दि शीतोष्णत्वाद्विरुद्धवीयं विरुद्ध-वीर्यत्वाच्छोणितप्रदूषणाय महाभिष्यन्दित्वान्मागीपरोधाय चेति ॥०१॥

इस प्रकार से कहते हुए महाँष आत्रेय को अग्निवेश ने कहा कि है भगवन्! आपने द्रव्याण कर्म के विषय में जो कुछ अर्थयुक्त वाणी कहीं है, वह यथार्थ रूप में सुन ही। परन्तु विषद आहार के रुखणों को विस्तार से युनने की इच्छा से, इसिलये आप उसको प्रतिगदन करें। इस पर आत्रेय ऋषि ने कहा—श्वरीर के रक्षिद सात बातु या वातादि दोष, इनको प्रकृति के विषद करने (दूषित करने) वाले द्रव्यों से श्वरीर के बातु विग्रह जाते हैं। इन द्रव्यों में कुछ द्रव्य परस्पर गुणों से कुछ संयोग से और कुछ संस्कार से, कुछ देश, काल, मात्रा से और कुछ स्वभाव से ही दूषित करने वाले (विरोधी गुण के) होते हैं। परस्पर विषद जैसे मछित्यों को दूष के साथ खाना। संयोग विषद—जैसे पके हुए वहहरू को उद्धां में मिलाकर खाना। संस्कार विषद—जैसे कबृतर को सरसों के तेल में भून कर खाना। देश दो प्रकार का है, भूमि और श्वरीर। भूमि विषद—पाल और धूल में मिला मोजन या परोक्ष में बना मोजन खाना। श्वरीरविषद —उष्णावस्था में मधु खाना। समयविषद वासे रक्खा मकोव का खाना। मात्रा विषद एस वजन में मधु और घी खाना। स्वभाव विषद का विरोधी द्रव्य

[ में व्यवहार किये जाते हैं, उनके कुछ उदाहरण देते हैं। यथा-

मछिखयों को दूध के साथ नहीं खाना चाहिये। क्योंकि दोनों ही बस्तुएं मधुर रस और मधुर विपाक वाली हैं। इसलिये दोनों को एक साथ सेवन करने से कफ की बहुत वृद्धि होती है, दूध शीतवीर्य और मछलियां उष्णवीर्य हैं। इस-लिये रक्त को दुपित करती हैं और महा अभिष्यन्दि होने से स्रोतों को रोक टेंगी॥

तदनन्तरमात्रियवचनमनुनिशस्य भद्रकाष्योऽग्निवेशमुबाच— सर्वानेव मत्स्यान् पथसा सहाभ्यवहरेदन्यत्रैकस्माश्वित्विचमात्, स पुनः शक्तळी सर्वतो लोहितराजी रोहितप्रकारः प्रायो भूमौ चरति, तं चेत्प्यसा सहाभ्यवहरेश्विःसंशयं शोणितजानां विबन्धजानां च व्याधीनामन्यतममथवा मरणं प्राप्नुयादिति ॥ =०॥

आत्रेय महर्षि के यचन को अवण कर भद्रकाप्य मुनि अग्निवेश को बोले कि एक चिलचिम मछली को छोड़ कर और सब मछलियों को दूध के साथ खा सकते हैं। इस चिलचिम मछली पर चारों ओर लाल लाल रेखायें, घारियां हांती हैं, इसका रंग लाल होता है और प्रायः भूमि (रेगिस्तान, जैसलमेर में जिसे रेगमाही मच्छी कहते हैं) में फिरती हैं। इस मछली को दूध के साथ खाने से निश्चय रूप में रक्त जन्य या अवरोध (मलमूत्र) जन्य रोगों या मृत्यु को भी प्राप्त हो सकता है।। 🕳।।

नेति भगवानात्रेयः। सर्वानेव मत्त्यात्र पयसाऽभ्यवहरेद्विशेषतस्तु चिर्ळाचमं, स हि महाभिष्यन्दित्वात्त्र्थृळ्ळक्षणतरानेतान् व्याधीनुपजन्वत्यामविषमुदीरयति च ॥ ८१॥

प्राभ्यान्योद्दकिपिशतानि च मधु-तिल-गुड-पयो-माप-मूलक-विसे-विंक्द्रधान्येश्च नैकधाऽद्यात्, तन्मूलं च वाधियोन्ध्य-वेपथु-जाड्य-विक-ल-मूक्तामेन्मिण्यमथवा मरणमाप्नोति न पौष्करं, रोहिणीकं शाकं, क्योतान् वा सार्थप-तेल-मुष्टान्मधुपयोभ्यां सहाभ्यवहरेत्, तन्मूलं हि शोणिताभिष्यन्द-धमनी-प्रविचयापस्मार-शङ्कक-गलगण्ड-रोहिणीकाना-मन्यतमं प्राप्नोत्यथवा मरणमिति । न मूलक-लशुन कृष्णगन्धार्जक-सुसुख-सुरसादीनि भक्षचित्वा पयः सेल्यं, कुष्टावाधभयात् । न जातुक-शाकं न लिकुचं पकं मधुपयोभ्यां सहोपयोन्धं, एतिद्व मरणायाथवा बल-वर्ण-तेजो-वीर्योपरोधायालघुल्याधये वाण्व्याय वेति । तदेव लिकुचं पकं न माव-सूप-गुड-सर्पिभः सहोपयोन्धं वैरोधिकत्वात्।तथाऽम्लास् कर्म-सातुलुक्क-करमर्द-मोच-दन्त-शठ-बद्दर-कोशाम्र-भव्य-कृष्टिस्य-तिन्तिडीक-पारावताक्षोट-पनस-नालिकेर-दाहिसामलकुष्ट प्रकाराणि चान्यानि सर्वं चाम्लं द्रवमद्रवं च पयसा सह विरुद्धम्। तथा कहुवनक-सङ्ग्टरक-कुल्स्य-माप-निष्पावाः पयसा सह विरुद्धाः। पद्मोत्तरकात्रकं शाकरो मरेयो मधु च सहापयुक्तं विरुद्धं वातं चातिकापयति । हारिद्रकः सर्वप-तेल-सृष्टो विरुद्धः पित्तं चातिकापयति । पायसा मन्था-तुपानो विरुद्धः श्रेष्माणं चातिकापयति । वपोदिका तिलकल्कसिद्धाः हेतुरतीसारस्य । बलाका वारुण्या सह कुल्मापरि विरुद्धा । सैव स्करवस्यापरिसृष्टा सद्यो न्यापादयति मायूर-मासमेरण्ड-सीसकावसक्तंमरण्डागिन-स्कृष्टमेरण्ड-तिल-युक्तं सद्यो न्यापादयति तदेव सस्मपासुपरिष्वकां सक्षोद्धं मरणाय। हारातकमासं वहारद्भतंसकावसक्तं सक्षोद्धं मरणाय। हारातकमासं वहारद्भतंसकावसक्तं सक्षोद्धं मरणाय मत्स्यानस्तालनसिद्धाः विष्वस्यत्या काकमाची मधु च मरणायः मधु चोष्णमुष्णातस्य च मधु मरणाय। मधुर्नापपी समधृतं, मधु वारि चान्तरिक्षं समधृतं, मधुपुष्करवीजं, मधु पीत्वाष्णोदकं, भक्षातकाष्णोदकं, तक्रसिद्धः किम्सञ्चकः, पर्युपिता काकमाची, अङ्गारश्रूल्या भास-अति विरुद्धानि—इत्येतव्यथाप्रश्रममिनिर्दिष्टं भवतीति ॥ = २॥

भगवान् आत्रेय ने कहा—यह ठीक नहीं। सभी मछलियां को तूच के साथ नहीं लाना चाहिये, परन्तु लासकर चिलचिम मछछी को तो कभी भी नहीं लाना चाहिये। क्योंकि यह मछली (चिलचिम) बहुत अभिष्यन्द करने वालों है, इसलिये भयंकर बड़े र रांगों को और आमिवन को उत्पन्न करती है। प्राम्य, आन्त्र और जलचर प्राणियों का मांत, मधु, तिल, गुड़, दूव, उड़द, मूली, भित, नाल, अंकुरित घान्यों के साथ एक साथ नहीं लाना चाहिये। इन कं साथ में लाने से बहत्तपन, अन्वत्व, कम्पन, जहता, अव्यक्त उच्चार (मिन्मिन) गूंगापन, नाक से बोलना, अथवा मरण तक हो सकता है। पुष्करपत्र के द्याव कहु रोहिणों के धाक का, या कबूतर के मांच के सरतों के तेल में भूनकर दूष और शहद के साथ नहीं लाना चाहिये; इन के लाने से रक्ताभिष्यन्द, संस्राजन्य प्रत्यि-रोग, अपस्मार, शंलकश्रूल, गळगण्ड, रोहिणों (कण्डरोहिणों) रोगों में से कंदि एक रोग अथवा मृत्यु प्राप्त होती है। मूलो, लहसुन, शोभाञ्जन की भाजी, अर्जक (कुटरेक), सुमुल (राई) और दुलसी आदि को लाकर कु व नहीं पीना चाहिये, क्योंकि कुछरोग होने की शंका है। वंशपत्रिका का कि सुप करीं (बहुट के साथ नहीं लाना

द्धिक' इति च पाठः।

चाहिये. क्योंकि इन के खाने से या तो मृत्यु हो जाती है, अथवा बल, वर्ण, तेज. वीर्य का नाश होता है और बड़े २ रोग तथा नपुंसकता उत्पन्न होती है। इसी पके हए ट्यो फल को उड़द की दाल, गुड़ और वी के साथ मिलाकर नहीं खाना चाहिये क्योंकि संयोग विरुद्ध है। इसी प्रकार कच्चे आम, विजीरा. द्यो. करौंदा, केला, निम्बू, बेर, जंगली आम, कमरख, जामुन, कैथ, इमली. फालसा. अखरोट, पनस ( कटहल ), नारियल, अनार, आंवला या इस प्रकार के अन्य सब तरल अथवा ठोस सब प्रकार के खट्टे पदार्थ दुध के साथ विरोधी गण रखते हैं। इसी प्रकार कंगु ( नीवार धान्य ), जंगली मूंग, मोठ, कुलत्यी, उद्भद्र या पिट्टी से बने पदार्थ दुन के साथ विरोधी हैं। पद्मोत्तरिका के शाक. को शकर, मैरेय, मधु के साथ खाना विरुद्ध है और वायुकारक है। कबूतर को सरसों के तेल में भूनकर खाना विरुद्ध है, वह पित्त को बहुत कृषित करता है। सत्त को दघ में या खीर में भयकर खाना विरुद्ध है और श्लेष्मा को बदाता है। तिल कल्क के साथ तेयार की हुई चौलाई की भाजी अतीसार रोग को उत्पन्न करती है। बलाका (पक्षी), वारुणी शराब तथा कुल्माप ( धान्य ) के साथ विरुद्ध है। इसी बलाका पक्षी को सअर की चर्ची में भनकर खाने से बीघ्र भरण होता है। मोर का मांस, एरण्ड की कड़छी ( खौंचा, भूनने की लकड़ी ) से, एरण्ड की लकड़ियों की आग से, एरण्ड तैल में पकाकर खाने से तरन्त मार देता है। इल्दा कबूतर का मांस, इलद की लक्षड़ी की बना कड़छी से, इलद की लकड़ियों के आंच में पकाकर खाने से शीघ मार देता है। इसी कबूतर के मांस को राख, धूल में मिले हुए शहद में मिलाकर खाने से मत्य होती है। मछलियों की चर्बी में अथवा जिस बर्शन में मछलियां पकाई जाती हैं. उसी पात्र में पिप्पली, मकोय या शहद पकांकर खाने से मृत्य होती है। उष्ण क्रिया करने पर या उष्ण शरीरावस्था में गरम शहद खाना मत्य का कारण होता है। एक मात्रा में मधु और घो, मधु और वृष्टि जल, शहद और कमलगट्टा, मधु पीकर गरमपानी, भिलावा और गरमपानी, जाल में खिद पकाया कमीला, रात की बासो रक्ली मकीय, अंगारों पर शालाकृत भास ( कुकट ) पक्षी का मास ये विरुद्ध होते हैं। ये प्रश्न के अनुसार विरोधी अन्न कह दिये गये ॥ ८१-८२ ॥

> भवन्ति चात्र ऋोकाः— यर्त्किचिद्दोषगुरक्केश्य न निर्दरति कायतः । बाह्यरजातं तत्सर्वमहितायोपपद्यते ॥ =३ ॥

यद्यापि देश-काळाग्नि-मात्रा १-सात्म्यानिळादिभिः । संस्कारतो वीर्यतश्च कोष्टावस्थाकमैरपि॥ ८४॥ परिहारोपचाराभ्यां पाकात्संयोगतोऽपि च । विरुद्धं तच न हितं हृत्संपद्विधिभिश्च यत् ॥ ८५ ॥ विरुद्धं देशतस्तावद्रश्चतीक्ष्णाद् धन्वनि । आनूपे स्निग्धशीतादि भेषजं यत्रिषेव्यते ॥ ८६ ॥ काळतोऽपि विरुद्धं यच्छीत-रूक्षादि-सेवनम् । शीते काछे तथोष्णे च कटुकोष्णादिसेवनम् ॥ 🗢 ॥ विरुद्धमन्छे तद्वन्नानुरूपं चतुर्विधे। मधुसपिः समधृतं मात्रया तिद्वरुध्यते ॥ ८८॥ कटु कोष्णादिसात्म्यस्य स्वादुशीतादिसेवनम् । यत्तत्सात्म्यविरुद्धं तु, विरुद्धं त्वनिङादिभिः ॥ =१ ॥ या समानगुणाभ्यासविरुद्धान्नौषधक्रिया । संस्कारतो विरुद्धं तद्यद्भोज्यं विपवद् भवेत् ॥ ६० ॥ ऐरण्डसीसकासक्तं शिखिमारां तथैव हि । विरुद्धं वीर्यता ज्ञेयं वीर्यतः शांतळात्मकम् ॥ ६१ ॥ तत्संयोज्योष्णवोर्येण द्रव्येण सह सेव्यते । क्र्रकोष्ठस्य चात्यल्पं मन्दवीर्यमभेदनम् ॥ ६२ ॥ मृदुकोष्ठस्य गुरु च भेदनीयं तथा बहु। एतत्कोछविरुद्धं तु, विरुद्धं स्यादवस्थया॥ ६३॥ श्रम-व्यवाय-व्यायाम-सक्तस्यानिलकोपनम् । निद्रालसस्यालसस्य भोजनं ऋष्मकोपनम् ॥ ६४ ॥ यश्वानुत्सुज्य विष्मूत्रां मुङ्क्ते यश्चाबुभुक्षितः । तच क्रमविरुद्धं स्याद्यचातिश्चद्वशानुगः ॥ ६५ ॥ परि हारविरुद्धं तु वराहादीन्निषेज्य यत्। सेवेतोष्णं, घृतादींश्च पीत्वा शीतं निषेवते ॥ ९६ : विरुद्धं पाकतश्चापि दुष्टदुर्दारुसाधिनम्। **अ**पक-तण्डुलात्यर्थ-पक-दग्धं च यद्भवेत् । संयोगतो विरुद्धं यद्यथाऽम्ळं पयसा सह । अमनोरुचितं यच इद्विरुद्धं तदुच्यते ॥ ६८ ॥

<sup>[</sup>स्यास।स्यानिकादिभिरिति च पाठः ।

संपद्विरुद्धं तद्विद्यादसंजातरसं तु यत् । अतिक्रान्तरसं वाऽपि विपन्नरसमेव वा ॥ १६ ॥ क्रेयं विधिवरुद्धं तु भुज्यते निश्चतेन यत् । तदेवंविधमन्नं स्याद्विरुद्धभुपयोजितम् ॥ १०० ॥ सात्म्यतोऽल्पतया वाऽपि दीप्ताग्नेस्तरुणस्य च । स्नोद्द-व्यायाम-बलिनो विरुद्धं वितथं भवेत् ॥ १०१ ॥ षाण्ड्यान्ध्य-वीसपे दकोदराणां विस्फोटकोन्माद-भगन्दराणाम् ।

षाण्ड्यान्ध्य-चीसपे-दकोदराणां विस्फोटकोन्माद-भगन्दराणाम् । मूच्र्ञा-मदाध्मान-गळामयानां पाण्ड्वामयस्याऽऽम-विषस्य चैव ॥९०२॥ किळास-क्कप्ट-प्रहणी-गदानां शोषास्र-पित्त-व्वर-पीनसानाम् । संतानदोषस्य तथेव मृत्योविरुद्धमन्नं प्रवदन्ति हेतुम् ॥ १०३ ॥

जो भोजन दोषों को विशेष रूप में कुपित करके शरीर से बाहर नहीं करता, अर्थात् कुपित अवस्था में शरीर में ही रहने देता है वह सब अन अहितकारी होता है। इसी प्रकार देश, काल, अग्नि, साल्य, वायु आदि दोष, संस्कार वीर्य, कोष्ठ, अवस्था, कम, परिहार, उपचार, पाक, संयोग, हृत्-संपत् और विधि में जो द्रव्य विरोधी हों, वे अहितकारी हैं। मारवाड़ आदि निर्ज्छ देशों में रूख. तीक्ष्ण पदार्थ; जलबहुल (बंगाल आदि ) प्रदेश मे स्निग्ध और शीत पदार्थों का सेवन करना देशविरुद है। इसी प्रकार शीत ऋत में शीत और रूख पदार्थों का सेवन या उष्णकाल में कट और उष्ण पदार्थों का सेवन कालविरुद्ध है। अग्नि के विषम, मन्द या तीक्ष्ण या सम इन चार प्रकार की जाठराग्नि में विरोधी अन्न-पान (यथा-तीक्ष्णाग्नि में मन्द आहार और मन्दा मि में गुरु आहार करना) विरोधी है। मधु और घी एकसमान मात्रामे परस्पर विरोधी हैं। जिस पुरुषको कट, उष्ण आदि वस्तओं का सात्म्य हो, वह यदि मधुर और शीत पदार्थ सेवन करे तो यह सात्म्य विरोधी है। समान गुणों के अभ्यास के विरुद्ध जो आहार है वह वायु आदि दोवों का भी विरोधी है। एरण्ड की कड़ छी से पकाया हुआ मोर का मांस विष के समान होने से संस्कार-विरुद्ध है। जो वस्त शीतवीर्य हो उस को यदि उष्णवीर्य की वस्तु के साथ मिलाकर खाया जाये ता यह वीर्य-विरोधी है। करकोष्ठ वाले पुरुष को थोड़ा, मृदुवीर्य अथवा अरेचक पदार्थ देना और मृदुकोष्ट बाले पुरुष को गुरु, बहुत अथवा रेचक पदार्थ देना, कोष्ठविरोधी है। परिश्रम, मेथुन, जीसंग और व्यायाम में लगे हुए पुरुष को वायुकोपक आहार देन् या निद्राशील, आल्ली पुरुष को कफकोपक भोजन देना अवस्थाविषद् जो मल मूत्र का त्याग किये विना, विना भूख के खाना, अथवा बहुन

विरोधी अन के सेवन से निम्न रंग उत्पन्न होते हैं। यथा-नपुंवकता, अन्वापन, वीवर्ष, जलोदर, विस्कोटक, उन्माद, भगन्दर, मून्छां, मद, अक्तारा, गळरोग, पाण्डुरोग, आमविष, किलास, कुछ, संग्रहणां, शोष, रक्तपिसा, जबर, पीनस। इसी प्रकार संतित में पहुंचने वाले दोषों एवं मृत्यु का भी कारण विषद आहार को ही कहते हैं।। ८३-१०३॥

एषां च खळु परेषां च वैरोधिकनिमित्तानां व्यथीनामिमे भावाः प्रतिकारा भवन्ति । यथा-चमनं विरेचनं च, तद्विरोधिनां च द्रव्याणां संशमनार्थमुपयोगः, तथाविधैश्च द्रव्यैः पूर्वमभिसंस्कारः शरीर-स्येति ॥ १०४॥

इस प्रकार के विषद्ध अल पान के सेवन से अथवा अन्य विरोधस्त्री कारणां से उत्पन्न रोगों की चिकित्सा के ये उपाय हैं। यथा—बमन, विरेचन, उक्त रोगों के विरोधी द्रव्यों का शान्ति के लिये उपयोग करना, विषद्ध आहार-जन्य रोगों के विषद्ध द्वयों का निरन्तर उपयोग करके शरीर को संस्कृत करना, अथवा रायायन ओषधियों से शरीर को शुद्ध करना ॥ १०४॥

भवति चात्र-विरुद्धाशनजान् रोगान् प्रतिहन्ति विरेचनम् । कमनं शमनं चैव पूर्वं वा हितसेवनम् ॥ १०४॥

ेक्स आहार से उत्पन्न रोगों को विरेचन, वमन, संशमन किया अथवा रुचि के निवारणार्थ पहले ही पथ्य तक्ष रखायनादि का सेवन नष्ट रिक्ट्रिश ॥ तत्र ऋोकाः—सितराधीन्महर्षीणां या या रसिविनिश्चये।

द्रव्याणि गुणकर्मध्यां द्रव्यसंख्या रसाश्रयाः ॥ १०६ ॥
कारणं रससंख्या या रसानुरसख्क्षणम् ।
परादीनां गुणानां च छक्षणानि पृथक् पृथक् ॥ १०० ॥
पद्धात्मकानां घट्त्वं च रसानां येन हेतुना।
उध्वात्मकानां घट्त्वं च सिवभक्ता विभक्तयः ॥
वर्षात्मकानां पट्त्वे च सिवभक्ता विभक्तयः ॥
वरहेशञ्चापवादश्च द्रव्याणां गुणकर्मणी ॥ १०० ॥
प्रवरावरमध्यत्वं रसानां गौरवादिषु ॥
पाकप्रभावयार्छिङ्गं वीर्यसंख्याविनिश्चयः ॥ ११० ॥
वणामास्वाद्यमानानां रसानां यत्त्वरूणम् ।
यद्यद्विरुध्यते तस्माद्येन यत्कारि चैव यत् ॥
वैरोधिकनिमित्तानां व्याधीनामौषधं च यत् ॥
क्षात्रेयमद्रकार्ष्याये तत्सर्वमवदन्सुनिः ॥ ११२ ॥

रस-निश्चय सम्बन्ध में महर्षियों की भिन्न २ मित, द्रध्यों के गुण कर्म, रस की संख्या, इन के भेद होने के कारण, रस या अनुरस का रुखण, पर आदि गुण एवं उन के रुखण, पंच महाभूतों से उत्पन्न रसों की संख्या, कीन कीन दृष्य उद्धामांगी, अधोगामी क्रिया करते हैं, छः रसों के विभाग, रसके आधार-भूत द्रख्यों के सामान्य गुण, कर्म और इनके अपवाद, गोरव, छवुता, रसों में उत्स्हुह, मध्यम, अबर भेद, विपाक, प्रभाव का रुखण, वार्य कितने प्रकार का, छः रसों के रुखण, परस्पर विरुद्ध दृष्य, इन के सेवन से उत्पन्न विकार एवं इन रोगों की औषध ये सब विषय इस 'आन्नेय-मद्रकाष्ट्रीय' अध्याय में आन्नेय ऋषि ने कह दिये ॥ १०६–११२॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थानेऽन्नपानचतुष्के आत्रेयभद्रकाष्यीयोऽध्यायः षड्विंशतितमः समातः॥ २६॥

# सप्तविंशोऽध्यायः।

अथातोऽन्नपानविधिमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ इस के आगे अन्नपानविधि नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भग-वान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२॥

इष्ट-वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शं विधिविहितमन्नपानं प्राणिनां प्राणिसंह-कानां प्राणमाचक्षते कुशलाः, प्रत्यक्षफलदर्शनात्, तदिन्धना झन्तराग्नेः स्थितिः; तत् सन्त्यमूर्जयितः, तच्छरीर-घातु-व्यूह-वल्पन्तिन्द्रयप्रसाद-करं यथोक्तमुपसेव्यमानं, विपरीतमहिताय संपद्यते ॥ ३ ॥

प्रिय या हितकर वर्ण, गन्य, रस, स्वशंयुक्त विधिपूर्वक सेवन किया अज पान, प्राणिमात्र का प्राण है; ('अलं वे प्राणाः') ऐसा विद्वान् मनुष्य कहते हैं। सब प्राणियों के प्राण स्थिर रखने के लिये आहार मुख्य कारण है। यह बात प्रत्यक्ष प्रमाण से भी सिद्ध है। ठीक प्रकार सेवन करने पर अन्न शरीर में स्थित जाउरामि का आधार है आर इस आम का अन्न रूपन रूप होता है। अन के सेवन करने से मन भी शक्त बढ़ता है, शर्रार के धातुसमूह, बळ वर्ण बढ़ता है, तथा इन्द्रियां निर्मल होती हैं। विधि सं विचरीत सेवन करने पर अन्न, विचरीत परिणाम उत्यन्न करता है। हो।

तस्माद्भिताविताववोधनार्धमञ्जगनविधिमिखलेनोपदेक्ष्यामोऽप्नि-वेश! तत्स्वभावादुनकं क्षेद्यति, लवणं विष्यन्दयति, क्षारः पाचयति, मधु संद्याति, सार्पः स्नेह्यति, क्षारं जीवयति, मासं बृंह्यति, रसः प्रीणयति, सुरा जर्जरांकरोति, शीधुरवयमयति, द्राक्षासवो दापयति, फाणितमाचिनोति, दिध शोफं जनयति, पिण्याकशाकं ख्ययति, प्रमु-तान्तर्मले मापसूपः, दिष्ठशुक्तस्तः क्षारः, प्रायः पिरालमस्त्रमन्यत्र दाहि-मामलकात्, प्रायो मधुरं श्लेष्मल्यन्यत्र मधुनः पुराणाच शाल्यिवगो-घूमात्, प्रायः सर्वे तिक्तं वातल्यमृष्ट्यं चान्यत्र वेत्राप्रयोखात्, प्रायः कटुकं वातल्यमृष्ट्यं चान्यत्र पिप्यलीविश्वभेषजात्।। ४॥

इसिलेये हे आग्नवेश ! हितकारी और अहितकारी निषयका ज्ञान करने के लिये अञ-पान विधि को विस्तार से कहते हैं। स्वामाविक रीति से जल (क्षित्रता) उत्पन्न करता है। स्वण विष्यन्द (नरम बनाना, जल्ह्याव उत्पन्न) करता है। खार पाचन करता है, शहद जोड़ता है, धी निकना बनाता है। दूध जीवन देता है, मांस गृंहण पोषण देता है। रस खोणता को पुष्ट करता है। मद्य शरीर को जीण करता है। हैधु [सिरका] शरीर का लेखन करता है, द्वाखासव अग्नि को बहाता है।

<sup>्</sup>रिक्तिस्थान इन्द्रियोगक्रमणीय अध्याय (८। स्०१६) में ('नारज-क्रिक्ट्यादि मोजन करने के सम्बन्ध में उचित विधान किया है।

फाणित [राव ] वात, पित्त, कफ इन को बढ़ाता है, दही सुजन को उत्पन्न करता है। पिण्याक (तिलकत्क) और हरे शाक असन्नता का नाश करते हैं। उदद की दाल मल को विशेष रूप से उत्पन्न करती है। खार नेत्र और शुक्र को नाश करते हैं। अनार और आंबले को छोड़ कर प्रायः सब अम्ल पित्ककार क हैं। मधु और पुराने चावल, जो और गेहूं को छोड़ कर प्रायः करके मधुर एस कफकारक होता है, वेंत के अधिम भाग और परवल को छोड़ प्रायः करके सब विक्त रस वायुकारक और शुक्र-नाशक होते हैं। पिप्पली और सोठ को छोड़ कर प्रायः करके सब कर एसवा करके सब कर एसवा शुक्रनाशक हों। ४॥

परमतो वर्गसंप्रहेणाहारद्रज्याण्यनुज्याख्यास्यामः ॥ ५ ॥ श्कृधान्य-शमीधान्य-मोस-शाक-फळाश्रयात् । वर्गान् हरित-मद्याम्बु-गोरसेधु-विकारिकान् ॥ ६ ॥ दश द्वौ च परौ वर्गौ कृताश्राहारयोगिनाम् । रसवीर्यविपाकेश्च प्रभावेश्च प्रचक्ष्महे ॥ ७ ॥

इस के आगे वर्गक्रम से आहार पदार्थों की व्याख्या करेंगे। यथा—श्रूक-वर्ग, श्रमीधान्यवर्ग, मांसवर्ग, शाकवर्ग, फलवर्ग, हरितवर्ग, मद्यवर्ग, अम्बुवर्ग, गोरसवर्ग, इलुविकारवर्ग, कृतान्तवर्ग और आहारयोगवर्ग। इन बारह वर्गों में सब द्रव्यों के रस, वीर्य, विपाक और प्रभाव का वर्णन करेंगे॥ ५-७॥

अथ श्कथान्यवर्गः—
रक्तशालिमेदाशालिः कलमः शकुनाहृतः ।
तूर्णको दीघेश्कश्च गौरः पाण्ड्रकलाङ्गलौ ॥ = ॥
सुगन्धिका लाहवालाः शारिवाल्याः प्रमाद काः ।
पतङ्कास्तपनीयाश्च ये चान्ये शालयः शुभाः ॥ ६ ॥
शीता रसे विपाक च मधुराः स्वल्पमाकताः ।
बद्धाल्पवर्चसः स्निग्धा बृहणाः शुक्रम् त्रलाः ॥ १० ॥
रक्तशालिर्वरस्तेषां तृष्णाप्रस्तिमलापदः ।
महास्तस्यानु कलमस्तस्याप्यनु ततः परे ॥ ११ ॥
यवका हायनाः पश्चिवाप्या नेवधकादयः ।
शालीनां शाल्यः कुर्वन्त्यनुकारं गुणागुणैः ॥ १२ ॥
शातः स्निषोऽगुरुः स्वादुस्तिदोष्यनः स्थिरात्मकः ।
षष्टिकः प्रवरो गौरः कृष्णगौरस्ततोऽनु च ॥ १३ ॥
बरकोद्दालकौ चीन-शारदोण्यल-दुर्वराः ।

गन्धलाः कुरुविन्दाश्च षष्टिकाल्पान्तर। गुणेः ॥ १४ ॥ मधुरख्याम्लपाकश्च ब्रीहिः पित्तकरो गुरुः। बहुमुत्रपूरीषोष्मा त्रिदोषस्त्वेव पाटलः ॥ १४ ॥ सकोरदृषः श्यामाकः कषायमधुरो लघुः। बातलः कफपित्तहनः शीतः संप्राहिशोषणः ॥ १६ ॥ हस्ति-इयामाक-नीवार-तोय-पर्णा-गवेधुकाः प्रशातिकास्भः श्यामाक-छोहिताण-प्रियङ्गवः ॥ १०॥ मुकुन्दो झिण्टिगर्मुटी चारुका वरकास्तथा । शिबिरोत्कटजूर्णाह्याः श्यामाकसदृशा गुणैः ॥ १८ ॥ रूक्षः शीतोऽगुरुः स्वादुर्बहुवातशकुचवः। स्थैर्यकुत्सकषायस्तु बल्यः श्रेष्मविकारनुत् ॥ १६ ॥ रूक्षः कषायानुरसो मधुरः कफित्तहा। मेदः क्रिमिविषद्नश्च बल्यो वेणयवो मतः॥ २०॥ सन्धानकृद्वातहरो गोधूमः स्वादुशीतलः। जीवनो बृंहणो बृष्यः स्निग्धः स्थैर्यफरो गुरुः ॥ २१ ॥ नन्दीमुखी मधूला च मध्रस्निग्धशीतछे। इत्ययं शुक्धान्यानां पूर्वों वर्गः समाप्यते ॥ २२ ॥

रक्तशालि, महाशालि, कलम, शकुनाहृत, तूर्णक, दोर्घश्क, गौर, पाण्डुक, लागुल, सुगन्विकर (इंस्पण), लोहवाल, शारिवा, प्रमोदक, पतंग और तपनीय तथा अन्य उत्तम शालि (चावल) उण्डे, रस और विपाक में मधुर, किंचित् वातकारक, निग्ध, पुष्टिकारक, शुक्र और मूत्रवर्दक हैं। मल को थोड़ा उत्पन्न करनेवाले एवं रोकने वाले हैं (मधुर विपाक होने से कब्ज़ करना प्रमाव से हैं)। इन सब चावलों में लाल चावल श्रेष्ठ हैं, ये लाल चावल तृषानाशक और त्रिदोषनाशक हैं। इन से उत्तर कर महान् शालि, फिर कलम और फिर उत्तरोत्तर गुण न्यून होते गये हैं। यवक, वायन, पांसु, वाप्य, नैषध आदि चावल (मोटे धान्य) लाल चावल आदि के विपरीत गुण करते हैं। अर्थात् लाल चावल, तृषानाशक और त्रिदोषहारक हैं और ये इन के विरुद्ध गुण वाले हैं। (३) षष्ठिक (साठी ग्रीषम ऋतु में पकने वाले) बान्य शीत, लघु,

१. यहां पर दिये हुए नाम नाना देशों में प्रशिद्ध हैं। इसलिये सब का कुखना असम्मव है। 'शालि है मन्तं धान्यम्, षष्टिकादयक्ष, ग्रीध्मकाः,

मधुर, त्रिदोष नाशक, शरीर को हद करने वाले हैं। इन में स्वेत खाठी श्रेष्ठ हैं, और काली जाति के धान्य इन से हीन गुण वाले हैं, (४) बरक, उहा-छक, चीन; शारद, उज्ज्वल, दर्जुर, गन्यक और कुकविन्द ये पष्ठिक धान्यों की जातियां हैं। ये गुणों में हीनगुण वाले होते हैं। (५) व्रीहि (शरद ऋत में पकने वाले) चावल, मधुर रस, अम्हणाकी, पित्तकारक गुरु हैं। इनमें पाटल जाति का धान्य मल-मूनवर्दक और त्रिदोषकारक है।

(५) कोरदूष (कोद्रव कुघान्य कोदों). स्यामाक (धांवक) ये घान्य कघाय और मधुर रस, लघु, वायुकारक, कफ-पित्तनाशक, श्रीतवीर्य, संप्राही और शोषक हैं। (६) हस्ति, सांवक, नीवार (देवभात), तोयपणीं, ग्रवेधुक, प्रशातिका; अम्मास्यामाक, होहिगाणु, विशंगु (कांग), मुकुन्द, खिटी, गर्मुटी, चारक, वरक, शिवर, उत्कट, जुणांह (जोनार) ये सव धान्य गुणों में सांवक के समान हैं। (७) जो रूख, श्रीत, गुरु, मधुर रस, वायु और मलकारक, श्रारेर को स्थिर करने वाले, कपाय रख, बल कारफ और कफजन्य विकारों को नाश करने वाले हैं। वेणुयन रूख, मधुर, कघाय अनुरस, कफ-पित्तनाशक, मेद, कुमि और विष के नाशक एवं बलकारक हैं। (८) गेहूँ-हुटे हुए को मिलाने वाला, वातनाशक, स्वादु रस, श्रीत वीर्य जीवनीय, बूंहणकारक, वृष्य, श्रुकवर्दक, स्निग्ध, स्थिरताकारक गुद्द है। नान्दीमुली और मधूली ये दोनों मधुर, स्निग्ध, श्रीतल हैं। यह श्कूक-धान्यों का पहिला वर्ण समात हुआ।। ८-२२।।

### इति शुकधान्यवर्गः।

### अथ शमीधान्यवर्गः।

कषायमधुरो रूझः शीतः पाके कटुळेषुः।
विश्वदः ऋष्मिपित्तशे युद्गः सूप्योत्तमो मतः॥ २३॥
वृष्यः परं वातहरः स्तिग्योष्णमधुरो गुरुः।
वल्यो बहुमळः पुस्त्वं माषः शीशं ददाति च ॥ २४॥
राजमाषः सरो रुच्यः कफःशुकारळ-पित्तकृत्।
तस्वादुर्वातळो रूझः कषायो विशदो गुरुः॥ २४॥
उष्णाः कषायाः पाकेऽस्ळाः कफशुकानिळापदाः।
कुळत्या माहिणः कास-दिका-श्वासार्शसा हिताः॥ २६॥
मधुराः पाकेशीहिणो रूझशीतळाः।
मकुष्ठकाः प्रशस्यन्ते रक्त-पित्त-वराविषु॥ २७॥

चणकाश्च मस्राश्च खण्डकाः सहरेणवः ।
छघवः शीतमधुराः सकपाया विक्ष्मणाः ॥ २८ ॥
पित्तम्हेरमणि शस्यन्ते सूपेष्वालेपनेषु च ।
तेषां मस्रः संप्राही कलायो वातलः परः ॥ २६ ॥
श्विग्धोष्णमधुरस्तिकः कषायः कदुकस्तिलः ।
त्वच्यः केश्यश्च बल्यश्च वातप्रः कफपित्तकृत् ॥ ३० ॥
गुन्वर्गेऽय मधुराऽशीता बलन्यो क्ष्मणात्मिकाः ।
सस्तेहा बलिभिर्मोज्या विविधाः शिम्बिजातयः ॥ ३१ ॥
शिम्बी क्ष्मा कषाया च कोष्ठवातप्रकोषिनी ।
न च बृष्या न चश्चष्या विष्ठभ्य च विषच्यते ॥ ३२ ॥
आढकी कफपित्तक्नी वातला कफवातनुत् ।
अवलगुतः सेडगजो, निष्पावा वातपित्तलाः ॥ ३३ ॥
काकाण्डोलात्मगुनानां माषवत्त्तलमारिशेन् ।
द्वितीयोऽयं शर्माधान्यवर्गः प्राक्ता महर्षिणा ॥ ३४ ॥

द्यामीयान्य वर्ग — १. मूंग कपाय, मधुर रह, रूझ, धीत, विपाइ में कटु, खबु, स्वच्छ, रहेग्म रिचनायक और दालों में छव स उत्तम और ग्रमीवान्यों में भी उत्तम है। २. उड़द-अल्यन्त कृष्य, वातनायक, स्निग्व; उष्ण, मधुर और गुद हैं; ये बलकारक, अधिकमात्रा में मळ उत्तन्न करने वाले, और पुकर्त्व को शीव उत्तन्न करने वाले हैं। राजमात्र मळ-भेदक, विचकर, कफ, वीर्य और अध्वित्त को करने वाले, उड़द के समान मधुर, वायुकारक, रूख, कथाय, स्वच्छ और गुद हैं। कुलस्यों कथाय रह, विपाद में अध्व, कफ ग्रुक्त और वायुनायक, माही (संमाही) तथा कात, स्वास, हिचकी, अर्थ रोग में हितकारी है। मोठ मधुर रस, मधुर विपाक, संमाहि, रुझ, शीतल, रक्तिच तथा क्वर में प्रशस्त हैं। चने, मसूर, खण्डिक त्रिपुट (फाफरा) और मटर ख्यु, शीतवीर्य, मधुर, कथाय रस, रुझ, कफ-पित्त में हितकारी हैं। इन का उपयोग दाल में तथा छेप में होता है। इन में मसूर सब से अधिक संमाही और मटर

इच्य वस्तु तीन प्रकार की होती है। यथा—
 शुक्रसुतिकरं किञ्चित् किञ्चिच्छुक्रविवर्धनम् ।
 सुतिइदिकरं किञ्चित् त्रिविधं इच्यमुच्यते ॥
 स्त्रिहै वस्तु क्षक का क्षरण करती, कोई शुक्र को बहाती है और कोई दोनों
 स्क्रिहै । एक्ट में तीनों प्रकार के गुण हैं।

सब से अधिक वायुकारक है। तिल (काले तिल) ) िलन्य, उष्ण, मधुर रस, तीक्षण, क्याय, तिक, त्वचा और बालों के लिये हितकारी, शक्तिदायक, वात-नाशक तथा कफ-पित्तवर्दक हैं। यहां पर कहे हुए शमीधान्यों के विवाय जो दूसरे गोल जाति के धान्य हैं, वे सब गुरू, मधुर, उष्ण, बलनाशक, रूख, क्याय, कोष्ठ में वायु का प्रकोप करने वाले, अश्चय्य, नेत्रों के लिये अहितकारी और पचने तक मल मूत्र का अवरोध करने वाले हैं। अरहर (द्वाअर) कफ-पित्तनाशक, वायुकारक हैं। बावची, चल्रमर्द के बीज, कफ वायुनाशक हैं। निष्पाव (सफेद बाल लोमिया) पित्तकारक, वायुकारक हैं। काकाण्ड (श्क्रकाशम्बा, कोंच), उमा (अलसी), और कोंच इन का गुण उइर के अनुसार हैं। इस प्रकार आत्रेय अपूर्ण ने शमीधान्य का दूसरा वर्ग कह दिया॥ २३-२४॥

इति शमीधान्यवर्गः ।

# अथ मांसवर्गः।

गोखराश्वतरोश्वाश्वःद्वीपि-सिंहर्क्ष-वानराः । वृक्को न्याप्रस्तरश्चश्च बश्च-मार्जार-मूषिकाः ॥ ३४ ॥ छोपाको जम्बुकः श्येनो वान्तादश्चाष-वायसौ । शशक्ती मधुद्दा भासो गृधोळ्क-कुलिङ्गकाः ॥ ३६ ॥ धूमीका कुररश्चेति प्रसद्दा मृगपक्षिणः ।

गाय, गघा, घोड़ा, ऊंठ, खघर, चीता, सिंह, भालु रीछ, बानर, मेड़िया, व्याम, तरत्तु ( व्याममेद ), बभु ( जिस के ऊपर बहुत सा बाल होते हैं ), बिल्ली, चूहा, लोमड़ी, गीदड़, बाज, कुत्ता, चाव ( नीलकण्ट ), कोवा, शशमी ( बाज चील ), कुरर ( भास ), मधुहा, गोध, उल्लू, कुलिंग ( बगुला की जाति ), घूमिका, कुरर ये 'प्रसदृ' श्रेणी के पशु पक्षी हैं ॥३५-३६॥

र्थेतः श्यामश्चित्रपृष्टः काळवः काळुळीमृगः ॥ ३७ ॥ कृषींका चिञ्जटो भेको गोघा शञ्जकगण्डकौ । कदळी नकुळः श्वाविदित्ति भूमिशयाः म्यृताः ॥ ३८ ॥

१. तिलों में काले तिल अच्छे हैं—
"तिलेषु सर्वेष्वस्तिः प्रधानो मध्यः सितो, शैनतरास्ततोऽन्ये ।

काकुलीमृग (माल्या सर्प) की चार श्रेणियां हैं यया—क्वेत, काली, चित-क्वरी और कालक, क्वींका चिल्लट (चियार), मेंहक, शल्लक, गोह, गाण्डक (गोह का मेद, सर्पणी), कदली, नेवला, क्वाबित् ये भृमिश्चय या बिलेश्चय अर्थात् बिल में रहनेवाले हैं॥ ३७-३=॥

सृमरश्चमरः खङ्गो महिषो गवयो गजः।

न्यङ्कुर्बराह्यानूषा मृगाः सर्वे रुरुत्वथा ॥ ३६ ॥

समर: ( सूबर ) चमरें ( चमरिया गाय ), गेंडा, भैसा, नील गाय, हाथी न्यंकु (हरिण ), सुअर ( छोटा ) और रुह ( यारह सींगा ) ये सव 'आनूय' अर्थात् जल बहुल प्रदेश के पशु हैं ॥३६॥

कूमेः कर्कटको मत्स्यः शिशुमारस्तिमिङ्गिलः । शुक्ति-शङ्कोन्द्र-कुम्भीर-चुलुकी-मकरादयः ॥ ४० ॥ इति वारिशयाः प्रोक्ताः, वक्ष्यन्ते वारिचारिणः ।

कछुआ, केंकड़ा, मछलो, तिमिंगिल ( मछली भेद ), सीप शंखमें होने वाले जन्तु शिशुमार, उद्र ( जल विदाल, ऊदिवलाव ) कुम्भीर ( नाका ), चुलुकी, और मकर ये 'वारिशय' अर्थात् जल में रहने वाले जन्तु हैं। पानी पर रहने वाले प्राणियों के नाम कहते हैं॥ ४०॥

हंसः क्रौठ्यो बळाका च बकः कारण्डवः सवः ॥ ४१ ॥ शरारिः पुष्कराहश्च केशरी मानतुण्डकः । भरारिः पुष्कराहश्च केशरी मानतुण्डकः ॥ ४२ ॥ स्वक्रोशः पुण्डरीकाक्षो मेचरावोऽम्बुकुकुटी । आरा नन्दीमुखी वाटी सुमुखाः सहचारिणः ॥ ४३ ॥ रोहिणी कामकाळी च सारसो रक्तशीर्षकः । सक्रवाकास्तवाऽन्ये च खगाः सन्त्यम्बुचारिणः ॥ ४५ ॥

हंस, कोंच, बलाका, बगुला, कारण्डव ( हंसमेद बत्ताख ), छव, शरारि, पुष्कराइ, केशरी, मानतुण्डक, मद्गु ( जलकोवा ), कादम्ब, काकतुण्ड, उत्क्रोश ( कुरल ), पुण्डरीकाथ, मेघराव ( मेघनाद मोर ), अश्वकुक्कटी (पानी की सुर्गी ), आरा, नन्दीसुली, वाटी, सुमुख, सहचारी, रोहिणी, कामकाली, सारस, लाल शिर बाला सारस, चक्रवाक ( चक्रवा ) और अन्य जलचर पक्षी स्मीमें विचरने वाले हैं ॥४१-४४॥

्र प्रवतः शरभो रामः २वदंष्ट्रा मृगमातृका । ्रोह्मोरणौ कुरङ्गद्य गोकर्णः कोट्टकारकः ॥ ४४ ॥ चारुको हरिणेणो च शम्बरः काळपुरुळकः। ऋष्यश्च वरपोतश्च विज्ञेया जाङ्गळा सृगाः॥ ४६॥

चित विरंगे हरिण, शरम ( आठ पांव का ऊंठ के आकार का मोटे सीगों का एक हरिण, इस के पीठ में चार पाये होते हैं, काश्मीर देश में प्राप्तद है ), राम ( हिमालय का महामूग ) स्वदंष्ट्रा ( चार दांत का एक जाति का पशु ), मृगमानृका ( छोटा-मोटे उदर वाला पशु ), शश हरिण, कुरज्ज ( हरिणमेद ) गोकर्ण ( गाय के से मुख का हरिण ), कोहकारक, चारुष्क, हरिण, एण, शम्बर ( सांभर ), कालपुच्छ, ऋष्य और वरपोत ये जंगली मृग हैं । यहां पर शश-शब्द मृगवाची है । जैसे चन्द्रमा को शशांक और मृगाङ्क कहते हैं इसमें वस्तु तो एक होनी चाहिये या ता शशका चिन्ह हो या मृग का ॥ ४५-४६ ॥

लावो वर्ती वक्ष्यैव वार्तीकः सक्रिष्ट्जलः । पकोरश्चोपचक्रश्च कुकुमो रक्तवर्णकः ॥ ४०॥ लावाद्या विष्करास्त्वेते वश्चन्ते वर्तकाद्यः । वर्तको वर्तिका चेव वर्दी तित्तिरिक्जकुटो ॥ ४८ ॥ कङ्क-सारपदेन्द्राभ-गोनर्द-गिरिवर्तकाः कक्ररोऽवकरश्चैव वारटाश्चेति विष्कराः ॥ ४८ ॥

बटेर, वर्सी (तीतर), वक (बगुळा), वार्तीक (बतल), किप्झक (बवेत तीतर), चकोर, उपचक (चकोर मेर), कुक्कुम, रक्तवर्णक, विश्विर पछी हैं। वर्त्तक (बटेर), वर्तिका, वहीं (मोर), तीतर, कुक्कुट, कक्क, सारपद, इन्द्राम, गोनर्द, गिरिवर्त्तक, ककर, अवकर और वारटा से सब मुर्गा जाति के 'विश्विर' पछी हैं।। ४७-४९॥

शतपत्रो सङ्गराजः कोयष्टी जीवजीवकः । करातः कोकिलोऽत्युहो गोपापुत्रः प्रियात्मजः॥ ५० ॥ लटवा लट्ट्यको वस्त्रवेटहा डिण्डिमानकः । जटी दुन्दुभिवा ( पा ) कार-लोह-पृष्ठ-कुल्डिङ्गकाः ॥ ५१ ॥ कपोत-मुक-सारङ्गाश्चिरिटी-कक्त्रयष्टिकाः । शारिका कलविङ्कश्च चटकोऽङ्गारचुडकः ॥ ५२ ॥ पारावतः पानविक इत्युक्ताः प्रतुदा द्विजाः ।

शतपत्र (कटफोड़ा ) मृंगराज (मांवरा ), कोयष्टि (कोड़ा ) जीवजीहर्के कैरात, कोकिळ, अल्पूहा, गोपापुत्र, प्रियासम्बन, ळट्वा, ळट्वक, बश्च 🕍 पक्षी, पीछे बाळीवाळा पद्यी ), बटहा डिंडिमानक (उस्कटप्या दुन्दुमि, वाकार, लोइपृष्ठ, कुलिंग, कब्तूर, तोता, चारक, चिरिटा, ककुयष्टिक, सारिका, कलविंक, चटक, अंगारचूड़क ( बुलबुल ), पारावत, पानविंक ये सब 'प्रतुद' पक्षी हैं ॥ ५०-५२॥

प्रसद्ध भक्षयन्तीति प्रसहास्तेन संक्षिताः ॥ ५३ ॥
भूज्ञया बिळवासित्वादानूपाऽनूपसंश्रयात् ।
अळे निवासाञ्जळजा जलेचराञ्जलेचराः ॥ ५४ ॥
स्थळजा जाङ्गलाः प्रोक्ता सृगा जाङ्गलवारिणः ।
विकीर्य विष्कराश्चैव प्रतुष प्रतुदाः स्पृताः ॥ ५५ ॥
योनिरष्टविधा त्वेषां मोसानां परिकीर्तिता ।

गाय, योड़ा, बाघ आदि प्राणी मध्य दृष्टि से एकदम जोर से खाने पर गिरते हैं, इसहैं, इस- अंदे इनको 'बिलेश्वय' कहते हैं। सांप, मेंडक आदि विल में रहते हैं, इसहिंचे इनको 'बिलेश्वय' कहते हैं। हाथों मैंसा आदि प्राणी पानी के आश्रय से रहते हैं, इसहिंचे हैं, इस- अंदे इनको 'आन्त्र' कहते हैं। पानी में रहने से 'जल्लग', जल में सरने विवरने से 'जल्लग', स्थलभूमि पर चलने वाले जंगल में फिरने वाले पशुओं को 'जांगल' कहते हैं। तीतर आदि पक्षी अपने खाद्य पदार्थ को बिलेर कर खाते हैं, इस- हिंचे 'विकित्र' और तोता आदि पक्षी अपने खाद्य पदार्थ को चोंच से तोड़कर खाते हैं इस लिये 'प्रतुद' कहलाते हैं। इस प्रकार से मांस के आठ उत्पत्तिस्थान हैं। ५ ५ – ५ ५ ॥

प्रसहा भूशयान्पवारिजा वारिचारिणः ॥ १६ ॥
गुरूष्ण-स्निग्ध-मधुरा बळोपचयवर्धनाः ।
बृद्ध्याः परं वातहराः कफपित्ताभिवधिनः ॥ १७ ॥
हिता व्यायामिनत्येभ्यो नरा दीप्ताग्रयक्ष ये ।
प्रसहानां विशेषेण मांसं मांसाशिनां भिषक् ॥ १८ ॥
जीर्णाशों-प्रहणी-दोष-शोषार्वानां प्रयोजयेत् ।
छावाद्यो बेष्किरो वर्गः प्रतुदा जाङ्गळा मृगाः ॥ १८ ॥
छषवः शीतमधुराः सकषाया हिता नृणाम् ।
पित्तोत्तरे वातमध्ये सित्रपाते कफानुगे ॥ ६० ॥
बिष्करा वर्वकाद्यास्तु प्रसहाल्पान्तरा गुणैः ।
नातिशीत गुरु-स्निग्धं मांसमाजमदोषळम् ॥ ६१ ॥
श्रारीर-धातु-सामान्यादनभिष्यन्दि गृह्दणम् ।
क्रारी मधुरशीतत्वाद् गुरु गृह्दणमाविकम् ॥ ६२ ॥
क्रिस्तुजाविके मिश्रगोचरत्व।हित्रिक्षते ।

सामान्येनोपदिष्टानां मांसानां स्वगुणैः पृथक् ॥ ६३ ॥ केषांचिद् गुणवैशेष्याद्विशेष उपदेक्ष्यते । दर्शन-श्रोत्र-मेधाग्नि-वयो-वर्ण-स्वरायुषाम् ॥ ६४ ॥ बहीं हिततमो बल्यो वातन्नो मांसश्कलः। गुरूष्ण-€िनम्ध-मधुराः स्वर-वर्ण-बळ-प्रदाः ॥ ६४ ॥ बृंहणाः श्कलाञ्चोका हंसा मारतनाशनाः। स्निग्धाञ्चोष्णाञ्च वृष्या ञ्च बृंहणाः स्वरबोधनाः ॥ ६६ ॥ बल्याः परं वातहराः स्वेदनाश्चरणायुधाः। गुरूष्णमधुरो नातिधन्वानूपनिषेवणात् ॥ ६७ ॥ तित्तिरिः संजयेच्छीघ्रं त्रीन् दोषाननिलोल्बणान् । पित्तऋष्मविकारेषु सरक्तेषु कपिञ्जलाः ॥ ६८ ॥ मन्दवातेषु शस्यन्ते शैत्य-माधुर्य-लाघवात्। ळावाः कषायमधुरा ळघवोऽग्निविवर्धनाः ॥ ६६ ॥ सन्निपातप्रशमनाः कटुकाश्च विपाकतः। कषायमधुराः शीता रक्तिपत्तिनिबर्हणाः ॥ ७० ॥ विपाके मधुराश्चैव कपोता गृहवासिनः। तेभ्यो लघुतराः किंचित्कपोता वनवासिनः ॥ ७१ ॥ शीताः संमाहिणश्चैव स्वल्पमृत्रकराश्च ते। शुक्रमांसं कपायाम्छं विपाके रूक्षशीत्रलम् ॥ ७२ ॥ शोष-कास-क्षय-हितं संप्राहि छघु दीपनम् । कषायो विशवो रूक्षः शीतः पाके कटुर्लघः ॥ ७३ ॥ श्रशः स्वादुः प्रशस्तश्च संनिपातेऽनिछावरे । चटका मधुराः स्निग्घा बळशुक्रविवर्धनाः ॥ ७४ ॥ सन्निपातप्रशमनाः शमना मारुतस्य च । मधुरामधुराः पाके त्रिदोषशमनाः शिवाः ॥ ७५ ॥ छघवो बद्धविण्मूत्राः शीताश्चेणाः प्रकीर्तिताः । गोधा विपाके मधुरा कषायकटुका रसे ॥ ७६॥ वात-पित्त-प्रशमनी बृंहणी बलवर्धनी। शञ्जको मधुराम्बन्ध विपाके कटुकः स्मृतः ॥ ७७ ॥ वात-पित्त-कफन्नश्च कास-श्वास-हरस्तथा। गुरूष्णमधुरा बल्या बृंहणा पवनापहाः ॥ ७८ ॥

मत्स्याः स्निग्धाश्च वृष्याश्च वहुदोषाः प्रकीर्तिताः । शैवलाहारभोजित्वात्स्वप्रस्य च विवर्जनात् ॥ ७९ ॥ रोहितो दीपनीयश्च छघुपाको महाबढः । स्तेह्नं बृंहणं वृष्यं श्रमध्तमनिलापहम् ॥ ८० ॥ वराहपिशितं बल्यं रोचनं स्वेदनं गुरु। बल्यो वातहरो वृष्यश्चक्षुष्यो बळवर्धनः ॥ ८१ ॥ मेधास्मृतिकरः पथ्यः शोषव्नः कुर्म उच्यते । गन्यं केवळवातेषु पीनसे विषमज्वरे ॥ ८२ ॥ शुष्क-कास-श्रमात्यग्नि-मांस-क्षय-हितं च तत्। स्निम्बोदणमधुरं बृद्यं माहिषं गुरु तर्पणम् "॥ =३॥ दार्ट्यं बृहत्त्वमुत्साहं स्वप्नं च जनयत्यि। धार्तराष्ट्रचकोराणां दक्षाणां शिखिनामपि ॥ ८४ ॥ चटकानां च यानि स्युरण्डानि च हितानि च। रेतःक्षीणेषु कासेषु हद्रोगेषु क्षतेषु च ॥ = ४॥ मधुराण्यविदाहीनि सद्यो बलकराणि च । शरीरबृंहणे नान्यदारां मांसाद्विशिष्यते । इति वर्गस्तृतीयोऽयं मांसानां परिकीर्तितः ॥ ८६ ॥

इनमें प्रसद, भूशय, आन्य, जलज और जलचर प्राणियों का मांस गुक, स्निग्ध, मधुर, धाक्त बढ़ाने वाला, वीर्यवर्द्धक, वातनाश्चक, कफिपित्त को बढ़ाने वाला है, इनका मांस नित्य प्रति ब्यायाम करने वाले, जिनकी जाठराप्ति प्रदीत हो, उनके लिये हितकारी है। 'प्रसइ' जानवर दो प्रकार के हैं। एक मांस खाने वाले थिंह आदि, दूसरे मांस न खाने वाले गाय आदि। इनमें मांस खाने वाले 'प्रसइ' पश्ची या पशुओं का मांस पुराने अर्ध-रोग, ग्रहणी-रोग, क्षय, या निर्वल पुरुष के लिये उपकारी है।

लावा (बटेर) आदि विष्किरवर्ग के पक्षी, प्रतुद्पक्षी, जांगलदेश के पशु इनका मांस लघु, श्रीतल, मधुर कथाय रस, और पित्तप्रवान, मध्यम वात, कनिष्ठ कम वाले सिवापत में हितकारी है। बटेर आदि समस्त विष्किर पश्चियों का मांस प्रसर श्रेणों के मांसों से गुणों में मिलता है, थोड़ा ही अन्तर है।

्रहरूरी का मांच बहुत उपडा नहीं, बहुत मारी नहीं, बहुत क्षिण्व नहीं, कुछ उपडा, कुछ गुद्द और कुछ लिग्ब है) इसक्षिय वह दोवों को कुपित

<sup>्</sup>रहें भाठः । २. मधुराण्यविपाकीनि इति पाठः । ३. खाद्यं इति पाठः।

नहीं करता, कफ को उत्पक्ष नहीं करता । उक्त गुणों के कारण मनुष्यों के मांव के समान धादुओं वाला है, जो गुण मनुष्य के धादुओं के हैं, वे ही गुण बकरी के मांव के हैं इसिलये पुष्टिकारक है। मेड़ का मांच मधुर, उपद्या और भारी है। मधुर और धीतल होने से पित्तनाधक है। बकरी और मेड़ के मिश्रित र स्थान में चरने से मांच का गुण श्रनिष्टिचत है, फिर भी वामान्य रूप से कह दिया। और जो मांच अपने गुणों में विशेषता रखते हैं उन को कहते हैं।

मोर का मांस—आंख, कान, मेघा, अग्नि, तारुण्य, वर्ण, स्वर और आयु के लिये दितकारी; बलकारक, वायुनाशक और मांस एवं शुक्रवर्षक है। इंस का मांस गुरू, उच्ण, स्निग्य, मधुर, स्वर, वर्ण, बल को बढ़ाने वाला, खूंहण पृष्टिकारक, शुक्रवर्षक और वातनाशक है। कुक्कुट का मांस—स्निग्य, उज्ण, इच्य, पृष्टिकारक, स्वर को अच्छा करने वाला, बलकारक और विशेषतः वातनाशक तथा पसीना लाता है। तिलार पक्षी का (मस्मूमि और आन्य देश दोनों स्थानों में रहने से) मांस मध्यम गुरू, मध्यम उण्ण और मध्यम मधुर है, वातप्रधान सिलपात को शीप्र शान्त करता है। किपंजल पञ्ची का मांस—ठण्डा, मधुर और लघु होने से बात का जोर कम होने पर रक्तगुक्त पित्त या रक्तगुक कक्त विकार में प्रशस्त है। लावा (बटेर), कषाय, मधुर, लघु, अग्निवर्षक, सिलपात को शमन करने वाले और विपाक में वह हैं।

घर में पाले हुए कबूतरों का मांच—कषाय, विश्वद, श्रीत, रक्तिप्तनाशक, मधुर विपाक वाला होता है। और जो कबूतर जंगल में रहते हैं, उन का मांख इन से कुल हल्का और शीतल, संग्राही और मूत्र को कम करने वाला होता है। तोते का मांच—कषाय, विपाक में अग्ल, रूख, टण्डा, श्रोष, खय, इमा, में हितकारी, स्तम्मक, हल्का, दीपक होता है। खरगोश का मांच—कषाय, स्वण्छ, रूख, श्रीतल, विपाक में कटु, हल्का, मधुर और हीनवायु सिजपात में प्रशस्त है। सिहिया का मांच—मधुर, हिनग्द, श्रीत व वीर्य को बढ़ाने वाला, सिक्

"बृंहणं मांसमौरभ्रं पित्रब्लेष्मापहं गुरु" ॥

२. मिश्र-गोचरलात्—वकरी या मेड आत्ए और मह दोनों प्रदेशों में रहती है। इचिलये इन की योनि निश्चित नहीं है। तिचिर पक्षी चन्य निश्च नहीं है। तिचिर पक्षी चन्य निश्च आत्प किसी एक स्थान पर रहता है, ऐसा निश्चित करके कहा जा स्थ्र के इसकिये वह इस श्रेणी में नहीं है।

१. सुश्रुत में भी कहा है-

पात को शान्त करने बाला और विशेषतः वायुनाशक हैं। शिवा (गीदक) का मांच—मधुर रल, मधुर विपाक, त्रिदोषनाशक है। काले हरिण का मांच—हल्का, मल मूत्र को रोकने वाला और शीतल होता है। गोह का मांच—विपाक में मधुर, कथाय, कदु रस, वात-पित्तनाशक, पुष्टिकारक, बलवर्षक है। शाल्लकी का मांच—मधुर अम्टरस, विपाक में कदु, त्रिदोषनाशक, श्वास-कास नाशक है।

मछिखयों का मांव—गुद, उष्ण, मधुर, बलकारक, पुष्टिकारक, वायुनाशक, स्निष्म, इष्य, वीर्यवर्षक और बहुत से दोषों को उत्पन्न करने वाळा है। रोड्ड मछिली का मांच—शैवाल (सरवाल) का भोजन करने से, कमी न सोने से, दीपनीय, अभिवर्षक, पचने में लघु और बहुत बल देने वाळा है।

स्अर का मांध—स्नेहन, बृंहण, वीर्यवर्धक, यकान और वायुनाशक बरुकारक, क्विकर और बहुत प्रधीना छाने वाला है। कछुए का मांध—बरुकारक, वातनाशक, वीर्यवर्धक, आंखों के लिये हितकारी, वलवर्धक, मेचा, बुद्धि और स्मरण शिक्त को बढ़ाने वाला, आयु के लिये हितकारी, श्रोषनाशक है। याय का मांध—केवल बात रोगों में, पीनस में, विषम ज्वर में, सूली खांसीमें, यकान में, अग्नि या मांस के बहुत अधिक क्षय हो जाने में हितकारी है। मैंस का मांस—स्निग्व, उच्छा, मधुर, वीर्यवर्धक, मारी, पृष्टिदायक, शरीर में हत्ता, पृष्टि, उस्लाहवर्धक और नींद लाने वाला है। इंस (जिन के पांव और चोंच काले होते हैं) चकार, बचल, मोर और चिड़ियां इनके अण्डे वीर्य को धीणता में, कास रोग में, हृदय रोग में, खत (उरक्षत) में हितकारी हैं। ये अण्डे मधुर अविपाकी और तत्काल बलदायक हैं। खाद्य पदार्थ में शरीर को पुष्ट करने के लिये मांस से बढ़कर और कोई दूसरी वस्तु नहीं है। यह तीसरा मांस-वर्ग कह दिया॥ ५६—६॥

इति मांसवर्गः । अथ शाकवर्गः ।

पाठा शुषा शटीशाकं वास्तुकं सुनिषण्णकम् । विद्याद् प्राहि त्रिदोषघ्नं भिन्नवर्चस्तु वास्तुकम् ॥ ८७ ॥ त्रिदोषशमनी दृष्या काकमाची रसायनी । नास्युष्णशीतवीर्यो च भेदिनी कुष्ठनाशनौ ॥ ८८ ॥ राजक्षवकशाकं तु त्रिदोषशमनं छत्रु ॥

के किये-"दृष्टि चटकमांशानां गत्वा योऽनु पिनेत्ययः।"

प्राहि शस्तं विशेषेण प्रहण्यशींविकारिणाम् ॥ ८६॥ कालशाक' तु कटुक' दीपनं गरशोफजित्। छघ्णां वातलं रूमं कालीयं शाकमुच्यते ॥ ६० ॥ दीपनी चोष्णवीर्या च प्राहिणी कफमारुते। प्रशस्यवेऽम्छचाङ्गेरी प्रहण्यशेंहिता च सा ॥ ६१ ॥ मधुरा मधुरा पाके भेदिनी श्लेष्मवधिनी । बृष्या स्तिग्धा च शीता च मद्द्रनी चाप्युपोदिका ॥ ६२ ॥ रुक्षो महाविषध्नश्च प्रशस्तो रक्तपित्तिनाम् । मधुरोऽमधुरः पाके शीतलस्तण्डुलीयकः ॥ ६३ ॥ मण्डूकपणीं वेत्राप्रं कुचेछा वनतिक्तकम्। ककोटकावलगुजको पटोछं शकुळादनी ॥ ५४॥ वृषपुष्पाणि शार्ङ्गेष्टा केवूकं सकठिल्डकम् । नाड़ी कलायं गोजिह्वा वातीकं तिलपणिका ॥ ६५ ॥ कुळकं कार्कशं निम्बं शाकं पापिटिकं च यत्। कफपित्तहरं तिक्तं शीतं कटु विपच्यते॥ ६६॥ सर्वाणि सूप्यशाकानि फर्झा चिल्छी कुतुम्बकः। आलुकानि च सर्वाणि सपत्राणि कुटिश्चरम् ॥ ६७॥ शणशाल्मलिपुष्पाणि कर्जुदारः सुवर्चेला । निष्पावः कोविदारश्च पत्तुरश्चचुपणिका ॥ ६७ ॥ कुमारजीवो लोट्टाकः पालक्क्षया मारिषस्तथा। कलम्बनालिकास्येः कुसुम्भवृकधूमकौ ॥ ६६ ॥ **छक्ष्मणा** प्रपुनाडा च निजनीका कुठेरकः। **ळोणिका यवशार्व च** कुष्माण्डकम**व**ल्गुजम् ॥ १०० ॥ यातुकः शालकल्याणी त्रिपणीं पीलुपणिका । शाकं गुरु च रुक्षं च प्रायो विष्टभ्य जीर्यति ॥ १०१ ॥ मधुर' श्रीतवीर्यं च पुरीवस्य च भेदनम्। स्विन्नं निष्पीडितरसं स्नेहाट्यं तत्त्रशस्यते ॥ १०२ ॥ शणस्य कोविदारस्य कर्नुदारस्य शाल्मलेः। पुष्पं प्राहि प्रशस्तं च रक्तपित्ते विशेषतः॥ १०३॥ न्यमोघोदुम्बराहबत्थ-प्छश्च-पद्मादि-परुखवाः । कषायाः स्तम्भनाः शीता हिताः पित्तातिसारिणाम् ॥

अम्लिकायाः स्मृतः कन्दो प्रहण्यशीहितो लघुः। ्रहेक्क्षिः कफवातव्नो प्राही शस्तो मदास्यये ॥ १२० ॥

त्रिदोषं बद्धविण्मूत्रं सार्षपं शाक्युच्यते । तद्वत्यण्डाल्कं विद्यात्कन्दत्वाच मुखप्रियम् ॥ १२१ ॥ सर्पच्छत्राक्षवर्थास्तु बङ्क्षयोऽन्यास्छत्रजातयः । शीताः पीनसकत्र्येक्ष मधुरा गुर्व्यं एव च ॥ १२२ ॥ चतुर्थः शाक्षमर्गोऽयं पत्रकन्द्रफळाश्रयः ।

शाकवर्ग-पाठा, शुवा ( सुशवी, ), कचूर, वास्तुक ( बशुआ ), सुनिषण्णक (मेथी) ये सब शाक (भाजी) प्राहक, त्रिदोषनाशक हैं, परन्तु बधुआ की भाजी ज़रा रेचक है। काक माची (मकोय) की भाजी तीनों दोवों को नाश करने वाली, पुष्टिदायक, और रसायन है, यह न तो बहुत शरम और न बहत ठण्डी है, मध्यमवीर्य, रेचक और कुष्ठनाशक है । राजधवक की भाजी दिदोषनाशक, रुघु, संग्राही है, प्रहणी और अर्श रोग में विशेषतः हित-कारी है। काल नामक शाक- वटु, अग्निदीपक, संयोगजन्य विषनाशक और शोधनाशक, रुध, उथ्ण, वायुकारक और रुख है। खट्टी चांगेरी ( चौपतिया ) की भार्जा—अग्निदीपक, उष्णवीर्य, संग्राही, कफ-वायु रोग में उत्तम तथा ग्रहणी और अर्श रोग में हितकारी है। उपोदिका (चौलाई) मधुर रस मधुर विपाक, रेचक, श्लेष्मवर्धक, वृष्य: स्निग्ध, शीतल और उन्मादनाशक (धत्त्रे आदि के मद को नष्ट करनेवाली) है। तण्डुलीयक (चौलाई का मेद) रूख, मद और विवनाशक, रक्तपिक्त रांग में अंध्ठ, मधुर रस, मधुर विपाक और शीतल है। मण्डूकपणी का शाक. बेंत का अप्र भाग, कुचेला, वनिका, कंकोड़ा, अवल्युजा ( बाबची ), परबल, शकुनादनी, अहूसे के पूल, शार्डोंग देखक, कठिल्लक ( पुनर्नवा ), नाड़ी ( नाड़ीच ), कराय ( मटर ), गोजिहा ( गाज़वां ), वार्ताक ( वैंगन ), तिरुपणीं ( दुरहुरू ), कुरुक ( करेला या परवल का मेद ), कर्वश्च ( अवण-दत्त के अनुसार कुचला, चक्रदत्त के अनुसार ककोटक ), नीम का शाक, पित्तपापड़ा इन की भाषी कफ पित्त नाशक, तिक्त, शीत और कटु विपाक है। 'सूप्य शाक' ( मावपणीं, टइदपणी आदि ) पंजी ( ब्राह्मण, यष्टिका, भांगी ), चिल्की व दुतुम्बक ( द्रोणपुष्पी, गोमा ), आहुक ( आहु, रताहु, पिण्डाहु कन्द मूल ), इन के परो और कुटिजर ( जंगली बधुआ ), सन, सिम्बल के फूल, कर्नुदार (कचनार), सुवर्चला (हुलहुल), निष्पाव (पालक), कोविदार

१. युश्त में काकमाची को— "तिका काकमाची वातं श्रमयत्युष्णवीर्य-त्वात्।" उष्णवीर्यं कहा है।

२. 'चिल्ली'-'माषपर्या शुनः पुच्छे चिल्ली स्याच्छाकछोप्रयो/

(काळ कचनार), पत्तुर (बाळिच), चुचुपर्षिका (नाडीच का मेद) उंदुरकानी (आखुपणीं), कुमारजीव (जीयशाक), कोहाक (कोहा मारिव), पाछंक्य (पाकक), मारिव कळम्म, नालिका, आखुरी (राई), कुयुरम (चिनया), इकधूमक, ळस्मणा, प्रपुकाइ (चकमर्द), निळनी (कमळ की नाल, मिख), कुठेरक (दुलसी मेद), लोणिका (ळूणी), यवशाक (खेत पापड़ा), कुम्माण्डक (पेठा), अवल्गुजा (बाबची), यादुक (स्पेद बाळ-पण्डी), बाळकल्याणी, त्रिपत्री (हंस्पादिका), पीळुपणीं (मीरठक, मोरवेळ), इन की माजी गुक, कछ और प्रायः करके जब तक पचती नहीं, तब तक पेट में अप्ता करती है, मधुर, शीतवीर्य और मळ के रेचक है। इनको पानी में मापकर (विना बाहर का पानी गिळाये) रस निकाळ कर इस में घी या तैळ मिळाकर खाना उत्तम है।

सन, बचनार, लाल कचनार और सिम्बल इनके फूल संप्राही है, इसलिये रक्कपित्त में विशेषतः प्रशस्त हैं। न्यप्रोध (बढ़), गूलर, पीपल, पिललन, कमल आदि के पत्ते कघाय रस, स्तम्मक,शीत तथा पित्तातिशर में हित-कारो हैं।

यत्तादनी (शिलोय) की भाजी वायु नाशक, गण्डीर (शमट, कडुवा जिमीकन्द) और चीता की भाजी कफनाशक, श्रेयरी (गज पिप्पली), बिल्वपणीं और बेल के पत्तों की भाजी वायुनाशक है। मण्डी (भिण्डो), श्रावादर, बला, खरेटी, जीवन्ती, पर्वणी (इन्द्रवादणी), पर्वपुष्पी इन की भाजी वातिपत्तनाशक है। लांग श्री (किल्हारी) की, लाल एरण्ड की भाजी तिह्न, रेचक और लघु है। तिक्त अम्ल वेतस (या वेंत का श्राक ), या एरण्ड की भाजी बायुकारक, कडु, तिक्त, अम्ल तथा रेचक है। इसुम्म की भाजी रूख, अम्ल, उष्ण, कफनाशक, पिरावर्षक है। त्रपुर (खीरा), उर्वादक (ककड़ी), स्वादु पुर, अवश्म्म करने वाली और शीतल है। इसमें खीरा मुखिय (खाने में स्वादु), रूख और बहुत मूत्र लांने वाले हैं। पका हुआ उर्वादक (ककड़ी), प्यास, जलन यकान की पीड़ा को नष्ट करती है। अलाबू (दूषी, धीया, आक ) मल का रेचक, रूख, शीतल और गुठ है। चिमेटी (ककड़ी), एवां-कफ भी रेचक हैं। पेठा कद्दू-खारयुक्त, मधुर, अम्ल, लघु, मल मूत्र का रेचक, त्रिदोषनाशक हैं।

१. कच्चे और पक्के कृष्माण्ड के गुणों में अन्तर है। यथा—
"पित्तन्नं तेषु कृष्माण्डं बालं मध्यं कफावहम्।
पक्कं लघूष्णं स क्षारं दीपनं बस्तिशोधनम्॥
सर्वदोषहरं हृषम्—॥"

केखर (केंब्रक कन्द शाक ) और कदम्ब नन्दी मापक (उन्दी मान-वक ), ऐन्द्रक इन की भाजी स्वच्छ, गुरु, शीतल, कफकारक है। नीका कमळ कषाय रस और रक्त पिचनाशक है। ताळ प्रक्रम्ब (ताड का अंकर), खर्जूर, तालग्रस्य (ताल के सिर की मण्जा) रक्त-पित्त और क्षयरोगनाशक है। तक्ट ( तिरट कन्द ), बिस वा भिस, कमळ की दण्डी, लाक कमक का कन्द, कौंचादन ( ड्कर कन्द, कमल), कशेरू, श्रंगाटक (सिंपाका) अंकालोक्य ( इस्व उत्पन्नकन्द ), गुरु, विष्टम्भि और शीतल हैं। कुमुद ( श्वेत कमळ ), उत्पल ( नीला कमल ) फूल और फल समेत शीतल, मधुर, क्याय रस, कफ बायु के प्रकोपक हैं। पुष्कर का बीज कषाय रस, थोड़ा बिप्टम्म करने वाळा, रक्तपित्तनाश्चक, मधुर रस और मधुर विपाक है। मुंजातक ( औचरपयिक कन्द ) बलकारक, शीतल, गुरु, स्निग्व, तृप्तिकारक, बृंहण पुष्टि-कारक, वात-पित्तनाशक, मधर वृष्य है। विदारीकन्द, जीवनीय, बंहण, पूष्य, स्वर के लिये हितकारी, रसायन में प्रशस्त, बलकारक, मूत्ररेचक, मधुर और शीतल है। अम्ली कन्द ( आसाम में होता है आंवर जाति का कन्द ) प्रहणी, अर्ध में दितकारी, छत्र, बहुत गरम, कफ-वातनाशक, संप्राहि और मदात्यय रोग में प्रशस्त है। सरसों का शाक-त्रिदोषकारक मल-मूत्र का अवरोधक है। पिण्डाल (रतालु) भी इसी प्रकार का है, परन्तु कन्द जाति का होने से खाने में अच्छा लगता है। सर्पछत्रक (खुम्बी) को छोड़कर अन्य सब इस प्रकार की भाजियां खीतल, पीनस रोग को उत्पन्न करने वाली, मधुर गुरु होती हैं। इस प्रकार से पत्ते. कन्द और फलवाला शाकवर्ग समाप्त हुआ ॥ ८७-१२२ ॥

इति शाकवर्गः ।

### अथ फलवगः

रुष्णा-दाह-ज्वर-श्वास-रक्त-पित्त-क्षवन्त्रयाम् । वातपित्तमुदावर्त्तः स्वरभेदं मदात्ययम् ॥ १२३ ॥ विकास्वतामास्यशोषं कासं चाऽऽश् व्यपोहति । मृद्धीका बृंहणं बृष्या मधुरा स्तिग्धशीवळा ॥ १२४ ॥ मधुरं बृंहणं बृष्यं सर्जूरं गुरु शीतळम् । स्वयेऽभिषाते दाहे च वातपित्ते च तद्धितम् ॥ १२४ ॥ तपेणं बृंहणं फल्गु गुरु विष्टम्मि शीतळम् । परूषकं मधूकं च वातपित्ते च शस्यते ॥ १२६॥

मधुरं बृंहणं बल्यमाम्रातं तर्पणं गुरु। सस्नेहं ऋष्मळं शीतं वृष्यं विष्टक्य जीर्यति ॥ १२७॥ ताडशस्यानि सिद्धानि नारिकेडफडानि च । वृंहणस्निग्धशीतानि बल्यानि मध्राणि च ॥ १२०॥ मधुराम्छकषायं च विष्टमिभ गुरु शीतलम्। पिराश्लेष्मकरं भव्यं प्राहि वक्त्रविशोधनम् ॥ १२६ ॥ अम्लं परूषकं द्राक्षा बदराण्यारुकाणि च। पिरा-ऋष्म प्रकोपीणि कर्कन्धुळकुचान्यपि ॥ १३० ॥ नात्युष्णं गुरु संपद्धं स्वादुप्रायं मुखप्रियम् । बृहुणं जीर्यति क्षिप्रं नातिदोषळमारुकम् ॥ १३९ ॥ द्विविधं शीतमुख्णं च मधुरं चाम्छमेव च। गुरु पारावतं ज्ञेंयमरुच्यत्यग्निनाज्ञनम् ॥ १३२ ॥ भव्यादल्पान्तरगुणं काश्मर्यफलगुच्यते । तथैवाल्पान्तरगुणं तृद्मम्छपरूषकात् ॥ १३३ ॥ कषायमधुरं टङ्कं वातळं गुरु शीतलम्। कपित्यं विषकण्ठघ्नमामं संग्राहि वातलम् ॥ १३४ ॥ मधुराम्छकषायत्वात्सौगन्ध्याच रुचिप्रदम्। तदेव पक्षं दोषध्नं विषध्नं प्राहि गुर्वेष ॥ १३४ ॥ बिल्वं तु दुर्जरं सिद्धं दोषछं पूर्तिमारुतम् । स्निग्धोष्णतीक्ष्णं तद्वाळं दीपनं कफवातजित् ॥ १३६ ॥ वातिपत्तकरं बालमापूर्णं पित्तवर्धनम्। पक्तमाम्रं जयेद्वायं मांसशुक्रबलप्रदम् ॥ १३७ ॥ कवायमधुरप्रायं गुरु विष्टम्भि शीतलम् । जाम्बवं कफपिराध्नं प्राहि वातकरं परम् ॥ १३८ ॥ मधुरं बदरं स्निग्धं भेदनं वातिपशाजित्। तच्छुष्कं कफवातव्नं पित्ते न च विरुध्यते ॥ १३६॥ कवायमधुरं शीतं प्राह् सिम्बितिकाफलम् । गाङ्केरकं करीरं च विम्बीतीदनधन्वनम् ॥ १४० ॥ मधुरं सक्षायं च शीतं पित्तकफापहम्। संपद्धं पनसं मोचं राजादनफछानि च ॥ १४१ ॥ स्कृत्नि सक्षायाणि स्निग्धश्रीतगुरूणि च ।

क्षायविशदत्वाच सौगन्ध्याच रुचिप्रदम् ॥ १४२ ॥ अवदंशक्षमं रूक्षं बातलं लवलीफलम् । नीपं सभागेकं पीछु तृणशून्यं रे विकङ्कतम् ॥ १४३ ॥ प्राचीनामळकं चैव दोषध्नं गरहारि च। पेङ्गदं तिक्तमधुरं स्निग्धोष्णं कफवातजित् ॥ १४४ ॥ तिन्दुकं कफपित्ताव्नं कषायमधुरं लघु। विद्यादामलके सर्वीन् रसाँक्षवणवर्जितान् ॥ १४५ ॥ स्वेद-मेदः-कफोत्क्लेद-पित्तरोग-विनाशनम्। रुक्षं स्वादु कवायाम्छं कफपिराहरं परम् ॥ १४६ ॥ रसासृङ्-मांस-मेदो-जान्दोषान् इन्ति विभीतकम् । स्वरभेद-कफोल्क्छेद-पित्तारोग-विनाशनम् । अम्लं कषायमधुरं वातव्नं प्राह्नि दीपनम् ॥ १४७ ॥ स्निग्धोष्णं दाडिमं हृदां कफिपत्ताविरोधि च। रूक्षाम्लं दाडिमं यत्तु तत्पित्तानिङकोपनम् ॥ १४८॥ मधुरं पित्तनुत्तेषां तद्धि दाडिममुत्तमम्। बृक्षाम्लं प्राहि रूक्षोडणं वातरलेडमणि शस्यते ॥ १४६ ॥ अम्छिकायाः फलं पकं तस्मादल्पान्तरं गुणैः। गुणैस्तेरेव संयुक्तं भेदनं त्वम्छवेतसम् ॥ १५० ॥ शुळेऽरुचो विबन्धे च मन्देऽग्री मद्यविक्छवे । हिकाकासे च श्वासे च वम्यां वर्चोगदेषु च ॥ १५१ ॥ बातरुछेष्मसमुरथेषु सर्वेष्वेतेषु दिश्यते । केशरं मातुलुङ्गस्य छघु शीतमतोऽन्यथा ॥ १५२ ॥ गुर्बी स्वगस्य कटुका मारुतस्य च नाशिनी। रोचनो दीपनो हृद्यः सुगन्धिस्त्वग्विवर्जितः ॥ १४३ ॥ कर्चूरः कफवातच्नः श्वासहिकार्शसां हितः। मधुरं किंचिदम्छं च हृद्यं भक्तप्ररोचनम् ॥ १४४ ॥ दुर्जरं वातशमनं नागरङ्गफलं गुरु। बातामाभिषुकाक्षोट-मक्छक-निकोकचाः ॥ १५५ ॥ गुरूष्णस्निग्धमधुराः सोरुमाणा बळपदाः । बातच्ना बृंहणा बृष्याः कफपित्ताभिवर्धनाः ॥ १५६ ॥

१. शताहकं, शताह्यकमिति च पाठौ ।

पिवाडमेवां सहशं विवादीण्यं विना गुणैः ।
श्रेष्मछं मधुरं शीतं श्रेष्मातकफळं गुढ ॥ १४७ ॥
श्रेष्मछं मधुरं शीतं श्रेष्मातकफळं गुढ ॥ १४७ ॥
श्रेष्मछं गुढ विष्टम्म चाङ्कोटफळमग्निजित् ।
गुरूष्णं मधुरं रुक्षं १ केशकं च शमीफलम् ॥ १४८ ॥
विष्टम्मयति कारञ्जं पित्तरुळेष्माविरोधि च ।
आम्रातकं दन्तराठमम्ळं सकरमर्दकम् ॥ १६८ ॥
वातकं देनतराठमम्ळं सकरमर्दकम् ॥ १६० ॥
वातकं कफित्तकां विचार्तपटकीफळम् ॥ १६० ॥
वातळं कफित्तकां विचार्तपटकीफळम् ॥ १६९ ॥
मधुराण्यनुपाकीनि वातपित्तहराणि च ।
अश्वत्थोदुम्बर-छक्ष-न्यमोधानां फळानि च ॥ १६२ ॥
कषायमधुराम्लानि वातळानि गुरूणि च ।
भञ्जातकास्थ्यग्निसमं त्वद्धमांसं स्वादु शोतळम् ।
पक्रमः फळवगींऽयमुक्तः प्रायोपयोगिकः ॥ १६३ ॥

फलवर्ग—पकी हुई किश्रमिश प्याम, जलन, ज्वर, श्वास, रहः िषत् , उरःखत, खव, वातिपत्त, उदावर्त्त, स्वरमेद, मदात्यय, युल की कहुता युलश्रोष और काल को शीम नष्ट करती है। यह बृंदणी पुष्टिकारक, हृष्य, मपुर, सिनम्ब शीतल है। खब्दः मधुर, पुष्टिकारक, शुक्तपर्यक, गुव शोतल, खब, चोट लगने, जलन और वात-पित्त रोग में हितकारों है। कल्गु (अंबोर), तृतिकारक, बृंदण, गुव, विष्टम्मी और शोतल है। फाल्या और महुवा वात-पित्त रोग में उत्तम है। आझात (आमहा) मधुर, पुष्टिकारक, वलकारक, तृतिकारक, गुव, हिनम्ब, कफकारक, शोतल, हृष्य और पेट में अफ़ारा करताहै। तालके फल (ताक्कल) और पका हुआ नारियल बृंदण, हिनम्ब, शीतल, ब्लकारक और मधुर होते हैं।

मन्य (कमरख) मधुर, अम्कक्षाय, विद्यम्मि, गुद, घोतळ, विश्वकेष्म-कारक, स्तम्मक और मुख को घोषन करता है। खद्दा फाळवा, द्राखा, खाड़ी के बेर, आदक (आदु या आखुदुवारा), ये वित्तकफ को कृषित करने वाळे हैं। इसी प्रकार बेर और ककुव (ज्यों), मी वित्त-कफकोनक है। आदक (आखु-बुखारा) बहुत गरम नहीं, स्वादुमधुर और खाने में स्वादिह, बंदण पुष्टिकारक,

१. बीवः इति च पाठः ।

जरूदी पच जाता है, बहुत अधिक दोनों को नहीं बहुतता। वाराक्त (कामरूप में प्रतिद्ध है) दो प्रकार का है। मधुर और अध्य । इनमें मधुर खीतक और अक, उष्ण गुरु, अदिच और अधिन की तीक्वता को नाग्य करता है।

काश्मरी ( गम्भारी ) का फल लगभग कमरल के फल के समान है. इसी प्रकार खट्टे फाळसे के समान तुद ( औत्तरपिक शहतूत ) भी है। टंक का फड कवाय मध्र, बातल, गुरु और शीतल है। कच्चा कैथ कण्ट (स्वर) को नाश करने वाला ( स्वर बिठानेवाला ), विषनाशक, आम का संप्राहक, बायुकारक है। पका हुआ कैथ मधर-अम्लक्षाय रस एवं सगन्धित होने से खाने में रुचिकर और अञ्जी तरह पक जाने पर दोषनाशक, विषनाशक, संप्राही और गुरु है। पका हुआ बेल पचने में दर्जर, दोषकारक, बहुत दर्गन्ययुक्त वास पैदा करने वाला है। कच्चा बेल स्निग्ध, उष्ण, तीक्ष्ण, अग्निदीपक, कफ-बायुनाशक है। कञ्चा आम (गुठली बैठने से पहिले) रक्तपित्तकारक, पित्तका-रक है। पकने पर आम वायुनाशक, मांस शक और बलवर्दक है। पका हुआ जासून कवाय मधुर रस. गुरु विष्टम्मी, शीतल, कफ-पिशनाशक संबाही और वायुकारक है। बेर-मधुर, स्निग्ध, रेचक, वात-पित्तनाशक है, सुला बेर इफ-वातनाश्व और पित्त के लिये अविरोधी है, पित्त का प्रकीप नहीं करता । सिञ्चितिका (सेव, सफरज़ंद ) कषाय, मध्ररस. शीतल, संप्राही है। गंगेरन ( नागबला ) और करीर (करींदा), कन्दरी, तोदन और धाय के फल मध्र-कषाय, शीतल, पित्त-कफनाशक हैं। पका हुआ कटहल, केला और राजादन ( खिरनी ) स्वादु, कथाय, हिनग्ध, शीतल, गुरु हैं।

छवकी का फल (इरफारेवड़ी) कवाय और विश्वद एवं सुगन्यित होने से रिचकर हुछ, वायुकारक तथा अवदंशधम ( इस फलको लाकर दूवरे वस्तुओं में रुचिकर हुछ, वायुकारक तथा अवदंशधम ( इस फलको लाकर दूवरे वस्तुओं में रुचि होती) है, नीप (कदम्ब), शताहक ( शरका), पील, तुणब्रान्य ( केतकी फल), विकक्कत, प्राचीन आमलक, रोवनाशक और विवनाशक हैं। इंगुद (हिंगोड़) का फल तिक मधुर सिनम्ब, उष्ण और कफवातनाशक है। तिन्दुकफक्क (तेन्दु), कफ-पिरानाशक कथाय, मधुर और बधु है। आंबके में खबण रस को छोड़कर और सब रस हैं और स्वेद मेद,कफ, उरक्केंद्र (वमन की विच) और पिस के रोगों को नष्ट करता है, रुख, स्वादु, कथाय, अम्ब, कफ-पिरानाशक है। विभीतक ( वहेडा), रस, रक्त, मांव, मेदजन्य रोगों को नष्ट करती है स्वर मेद, कफ के उरक्केंद्र, तथा पिस रोग नाशक है। खड़ा अनार कथाय, मधुर, वातनाशक, संग्राही, अग्रिदीपक, सिनम्ब और उष्ण हैं, क्षम हुदय के

क्रिये रुचिकर कप्तपित्त का अविरोधी (प्रकोषक नहीं) कक्ष है। मीठा अनार पित्तानायक है इन सब में खद्टा अनार श्रेष्ठ है।

हुआन्छ (कोकम) संप्राही, रुख, उष्ण, वात-कफ में प्रशस्त है। अध्विका (इमली) का फल पकने पर लगामग कोकम के समान गुणवाला होता है। अध्विताल का गुण भी इसी प्रकार है, परन्तु रेचक है। मातुलंग (विजोरे निम्मू) का केशर श्ल, अक्षित्र, विवन्य, मन्दागिन, मदायय, हिका, कास, श्वास, वमन, मल सम्बन्धी रोगों में और तथा वातकफ जन्य रोगों में प्रशस्त और लघु है। इसकी छाल, गिरी आदि गुरु और वात-प्रकोषक है।

विना छाल का कचूर रोचक, अग्निदीपक, हृदय के लिये हितकारी, युगन्यित, कप-वातनाशक, श्वास, हिचकी और अर्थ रोग में हितकारी है। नारंगी का फल—मधुर, कुछ खटा, हथ, खाने में विवक्त, पचने में दुर्जर, वातनाशक और गुक है। बादाम, अभियुक् ( पिस्ता ), अखरोट, मक्कक, निकोन, गुरु, उष्ण स्निग्य, मधुर, शक्तिवर्षक, वायुनाशक, पुष्टिदायक और कप-पित्त को बहुाने वाला है। इनमें पियाल के गुण भी इसी के समान हैं, परन्तु वह उष्ण नहीं है। लेक्सातक (लस्ट्ने) का फल कफकारक, मधुर, श्वीतल, गुरु है। अफोटक का फल कफकारक, गुरु, विष्ट भी और अग्निनाशक है। श्रमी ( जंडी ) का फल वृद्धमी और वात-कफ के लिये अविरोधी है।

आम्रातक, दन्तग्रठ (निम्बू, खद्दा), करींदा और ऐरावत ये रक्त-पित्तनाग्रक हैं। वार्ताक, वातनाग्रक, अग्निदीपक, कट्टतिक रस है। पित्तपापडे का फल वायुकारक और कफ-पित्तनाग्रक है। आसिकी-फल पित्त-कफ्तनाग्रक, खट्टा और वायुकारक है। पीपल, गूलर, पिल्लन, वह इनके फल पकने पर मधुर और वात-पित्तनाग्रक हैं। कच्चे फल कवाय मधुर, अम्ब, वायुकारक और गुक हैं। भिकावे का फल अग्नि के समान (खाळे डाळने वाळा) है, मिकावे की खाल, मजा स्वादु, शीतल है। इस प्रकार से उपयोगी पांचवां फलवर्ग भी कह दिवा है। १२३-१६३॥

इति फलवर्गः।

अथ हरितवर्गः । रोचनं दीवनं दृष्यमार्ट्रकं विश्वमेवज्ञम् । वातन्त्रेकाविकम्बेषु रक्तस्वोपदिङ्वते ॥ १६७ ॥ रोचनो दीपनस्तीक्ष्णः सुगन्धिर्मुखशोधनः । जम्बीरः कफवातवनः कृमिवनो मुक्तपाचनः ॥ १६४ ॥ बालं दोषहरं, इद्धं त्रिदोषं, मारुतापहम् । स्निग्धसिद्धं, विशुष्कं तु मूळकं कफवातजित् ॥ १६६ ॥ हिका-कास-विष-इबास-पाइर्व-शूल-विनाशनः। पित्तकृत्कफवातघ्नः सुरसः पृतिगन्धहा ॥ १६७॥ यबानी चार्जकश्चैव शिमुशालेयमृष्टकम्। ह्यान्यास्वादनीयानि पित्तमुत्वछेशयनित च ॥ १६८ ॥ गण्डीरो जलविष्पल्यस्तुम्बुरुः शृङ्गवेरिका । तीक्ष्णोच्या-कद्भ-रूक्षाणि कफवातहराणि च ॥ १६६ ॥ पुंस्त्वज्ञः कदुरुक्षोष्णो भूस्तृणो वक्त्रशोधनः। खराञ्चा कफवातन्नी बस्तिरोगरुजापहा ॥ १७० ॥ धान्यकं चाजगन्धा च सुमुखाश्चेति रोचनाः। सुगन्धना नातिकदुका दोषानुत्क्छेशयन्ति च ॥ १७१ ॥ माही गृञ्जनकर्स्ताक्षणो वातरलेष्मार्शसां हितः। स्वेदनेऽभ्यवहार्ये च योजयेत्तमपित्तिनाम् ॥ १७२ ॥ रुडेब्मडो मारुतब्नश्च पडाण्डुर्न च पित्ततुत्। बाहारयोगी बल्यश्च गुरुर्वृष्योऽथ रोचनः ॥ १७३ ॥ क्रमि-क्रष्ट-किलासच्ना वातच्नो गुल्मनाशनः। स्तिग्धस्रोष्णस्य वृष्यस्य लश्चनः कद्गको गुरुः ॥ १७४ ॥ शुब्काणि कफवावध्नान्येतान्येषां फलानि च । हरितानामयं चैषां षष्टो बर्गः समाप्यते ॥ १७४ ॥

हरितवर्ग-आर्द्रक (अदरक) रोचक, अमिदीयक, वीर्यवर्धक है। इस का रस बात-कफजन्य अवरोधों में गुणकारी है। नीम्बू, विवकारक, दीपक, तीक्ष्म. सुगन्धित, मुख को साफ करने वाला, कफ-वातनाशक, कुमिनाशक और अन्न का पाचक है। कच्ची मूली दोवनाशक है और बढ़ने पर (पक-जाने पर) त्रिटोषकारक है, स्निग्व और तिद्ध (पकाई हुई) मूळी वासु-नाशक, सुखी मूळी कफ-वातनाशक है । तुलसी-हिचकी, कास, विष, स्वास, पाइवेक्षक का नाश करती तथा पितकारक, कफ- वायुनाशक एवं शरीर तथा

<sup>(</sup>१. मूडी—यावदि चाव्यकरशस्वितानि, नवप्रकटानि च मूडकानि ।) वावश्रुष्ठ द्वीपनानि पिचानिकस्त्रेष्महराणि वैच ॥

श्रक्ष के दुर्गन्य को नष्ट करती है। अजवायन, श्रवंक (अजववा), योमा-श्रम, शालेयमृष्टक और राई ये हृदय को प्रिय और स्वादिष्ट तथा पिचवर्षक हैं। गण्डीर ( बाल और स्वेत मेद से दो प्रकार का है, यहां पर ब्लब्स महण है और स्वेत को शाकवर्ग में कह दिया है), जल पिप्पली, तुम्बक, गोणिहा ( गाज़वां) ये तीक्ष्ण, उष्ण, कद्ध, रूक्ष, कफ-वायुनाशक हैं। मृस्तुण ( गन्य-तृण ), पुरुषत्वनाशक, कद्ध, रूख, उष्ण और मुल का शोषक है। खराक्वा ( काळाजीरा ) कफ-वातनाशक, बस्तिरोग और वस्तिश्लनाशक है।

घनिया, अजवायन, सुसुखा (तुल्ली मेद ), रोचक, सुगन्धि बहुत कहु नहीं और दोषों को उत्तेजित करते हैं। गाजर ( गुञ्जन ) या शल्जम संग्राही, तीक्ष्ण, वात-कफ अर्थ रोग में हितकारी, स्वेदन कार्य में हितकारी है, इसका उपयोग पित्त जहां न बहां हो वहां पर करना चाहिये। पलाण्ड (प्याज़) कफकारक, वायुनाशक है, परन्तु पित्त नाशक नहीं है, मोजन में उपयोगी, बल्कारक, गुरू, हूच्य और विचकर है। बहुतन कृमि, कुछ, किलास रोगनाशक, वायुनाशक, गुरूमनाशक, सिनम्ब और उष्ण, वीर्यवर्षक, कहु, और गुरू है। ये सब सुले होने पर तथा इनके फल कफ वायु नाशक हैं। यह खट्टा हिरितवर्ग समाप्त हुआ। इस्तिवर्ग की वस्तुवें मायः हरी कच्ची ही बरती जाती हैं; इस लिये इसे हरितवर्ग कहते हैं—जैसे आजकल सलाद, प्याज टमाटर कच्चे लाने का रिवाज़ है॥ १६४—१७५॥

इति हरितवर्गः ।

अय मदावर्गः ।
प्रकृत्या मदामम्होष्णमम्हं चोक्तं विपाकतः ।
सर्वे सामान्यतस्तस्य विशेष उपदेक्ष्यते ॥ १७६ ॥
कशानां सक्तमूत्राणां प्रहण्यशींविकारिणाम् ।
सुरा प्रशस्ता वातन्नी स्तन्यरक्तस्येषु च ॥ १७० ॥
हिका-धास-प्रतिश्याय-कास-वर्षो महाहवौ ।
वम्यानाहविवन्षेषु वातन्नी मित्रा हिता ॥ १७० ॥
स्कु-प्रवाहिकाशेष-कफ्त-वाताशेसां हितः ।
वगको माहिकाहोष्णः शोफनो सुक्तपावनः ॥ १७६ ॥
सोकार्यो-प्रहणीदोष-पाण्डरोगाहिकव्यान् ।
हम्स्वरिष्टः कफकृतान् रोगान् रोवनदीपनः ॥ १०० ॥

मुखप्रियः सुखमदः सुगन्धिर्वस्तिरोगसुत्। खरणीयः परिणतो हृद्यो वर्ण्यस्य शार्करः ॥ १८१ ॥ रोचनो दीपनो हवः शोषशोफार्शसा हितः। स्नेइ-श्रेष्म-विकारघ्रो वर्ण्यः पकरसो मतः ॥ १८२ ॥ जरणीयो विषम्बद्धाः स्वरवर्णविशोधनः । कर्षणः शीतरसिको हितः शोफोदरार्शसाम् ॥ १८३ ॥ सृष्ट्रभिष्णशकुद्वातो गौडस्तर्पणदीपनः। पाण्डुरोगत्रणहिता दीपनी चाक्षिकी मता॥ १८४॥ सुरासवस्तीत्रमदो वातन्नो वदननियः। **केदी मध्वासवस्तीक्ष्णो मैरेयो मधुरो गुरुः ॥ १८५ ॥** धातक्याभिषुतो हृद्यो रुक्षो रोचनदीपनः। माध्वीकवन्न चात्युष्णो मृद्वीकेश्वरसासवः ॥ १८६ ॥ रोचनं दीपनं हृदां बल्यं पित्ताविरोधि च। विबन्धक्तं कफ्रां च मधु लव्बल्पमारुतम् ॥ १८७॥ सरा समण्डा रूझोच्णा यवानां वातिपत्तला। गुर्बी जीर्यति विष्टश्य रहेष्महा तु मधूहिका ॥१८८॥ दीपनं जरणीयं च त्याण्डुकृमिरागनुत्। प्रहण्यशों हितं भेदि सौबीरकतुषोदकम् ॥ १८९॥ दाइज्वरापहं स्पर्शात्पानाद्वातकफापहम् । विवन्धन्नमविस्रंसि दीपनं चाम्छकाञ्चिकम् ॥ १६० ॥ प्रायशोऽभिनवं मद्यं गुरु दोषसमीरणम् । स्रोतसा शोधनं जीर्णं दीपनं छघु रोचनम् ॥ १६१ ॥ हर्षणं प्रीणनं बल्यं भय-शोक श्रमापहम् । प्रागल्ड्य-वीर्य-प्रतिभा-तुष्टि-पुष्टि-बळ-प्रदम् ॥ १६२ ॥ सास्विकैविधिवयुक्त्या पीतं स्यादमृतं यथा। बर्गोऽयं सप्तमो मद्यमधिकृत्य प्रकीर्तितः ॥ १९३ ॥

मध्यवर्ग—स्वभाव से मद्य लहा, उष्ण है, वह रत में अस्थ नहीं, विपाक में अस्थ है। पीने पर दांत लहे होजाते हैं, मुख से खाव होता है इतकिये अस्थ है। यह बात सब मचों में समान है, विद्योग कम से आये कहते हैं— ■ द्वारा (अनुद्धतमध्य ) क्वा पुरुषों के किये, मूत्र कक जाने पर, महणी, अर्थ-

१. मद्य-सर्वेषां मदाम्ब्यनामुपर्युपरि वर्राते ॥सु०॥

रोग में हितकारी, बायुनाशक तथा स्तन्य (दूच ) और रक्तक्षय में उपकारी है। महिरा ( सरामण्ड ) हिन्दकी, श्वास, प्रतिश्वाय, कास, मलाबरोध, श्रवनि, बमन, अफ़ारा, विबन्ध में हितकारी एवं वायुनाशक है। जगळ ( अब से बनी सुरा ) श्रृक, प्रवाहिका, अफ़ारा, कफ़-वायु और अर्शरोग में हितकारी संग्राही, रुख, उष्ण, शोफनाशक और अब को पचाने वाली है। अरिष्ठ ( औषध काय से सम्पादित ) शोष, अर्श, प्रहणी, पाण्ड, अरुचि, ज्वर एवं कफजन्य रोगों को नष्ट करता है, रोचक और अग्निवर्धक है। शार्कर ( शर्करा का प्राकृतिक आसन ) खाने में प्रिय, मुखपूर्वक नद्या करने वाढा, सुगन्वित, बस्तिग्रेगनाशक जीर्ण होकर पचने वाला. हृदय को प्रिय, वर्ण, कान्तिकारक है। पक्क रस ( गर्भे के रस को पका कर बनाने पर ) रोचक, अग्रिदीपक, हृद्य, शोष, शोफ, अर्श रोग में हितकारी, स्नेड बलेब्सा के रोगों का नाशक और कान्तिकारक है। शीत रस ( गन्ने के अपक रस से बनाया ) लाघवकारक, विबन्धनाशक, स्वर वर्ण को साफ करने वाला, लेखन, शोफ, उदर, अर्श रोग में हितकारी है। गौड ( गढ से बना ) मदा रेचक, बाय का अनुलोमक, त्रिकारक और अग्रिवर्धक है। बहेड़े का मद्य पाण्डरोग, ज्ञण में हितकारी और दीपक है। सुरासव (सरा को ही पानी के स्थान पर जहां व्यवहार करें ) तीव्र मदकारी, वायु-नाहाक, मस्त और हारीर के लिये प्रिय है । महत्वे के फुलों से बना आसव छेदक और तीक्ष्म है, मैरेय मधुर और गुरु है। धाय के फुलों से बना आसव हुन, रूख, रोचक और दीपक है। मृदीका रस और गन्ने के रस को मिळाकर तैयार किया हथा आसव माध्वीक से बने आसव के समाम गरम नहीं, रोचक, दीपक, इदा. बळकर और पिश के लिये अविरोधी है। मधु प्रधान आसव विबन्धना-शक, कफनाशक, अब और थोड़ी वायकारक है। मण्ड के साथ सरा ( यव-तण्डुलों से बनी ) रुख, डण्ण, वात-पित्तकारक है। मधूलक (गेहूँ से बनी मद्य) गढ, पेट में अफारा करके जीर्ण होती है, कफकारक है । घान्य-तृष से बनी कांजी दीपक, लघु, हृदय पांड, कृमि, रोगनाशक, प्रहणी, अर्रारोग में हितकारी और रेचक है। खट्टी कांजी के पीने से दाइ, ज्वर नष्ट होता है, बात-क क-नाहाक, विवन्धनाहाक, अविसंधी, दीपक है। नवीन मद्य प्रायः गुरु और दोव प्रकोपक होता है। पराना निया स्रोतों का शोधक, दीपक, लघु, विकर, हवीं-

मैरेय—'आववस्य सुरावास द्वयोरेकत्र माजने । सन्धानं तद् विजानीयात् मैरेयसुमवाभवम् ॥'

२. एक वर्ष के पीछे धराव पुरानी मानी जाती है।

त्यादक, पुष्टिदायक, बळकारक, मय, ब्रोक, अम को सिटाने वाका है। सात्त्वक विचित्र्वक सेवन किया हुआ मध अमृत के समान होता है, यह मध अत्यन्त वीर्यमद, प्रतिमा, प्रसन्ता, पुष्टिबळ को देता है। यह सातवा मधवर्ग समास हुआ।। १७६-१६३।।

इति मद्यवर्गः।

अथ जलवर्गः ।

जलमेकविधं सर्वं पतत्येन्द्रं नभस्तलात् । तत्पतत्पतितं चैव देशकाळावपेक्षते ॥ १६४ ॥ स्रात्पतत्सोमवाय्वकैः स्पृष्टं कालानुवर्तिभिः। शीतं शुचि शिवं मृष्टं विमलं लघु षड्गुणम्। प्रकृत्या दिन्यमुदकं, भ्रष्टं पात्रमपेक्षते । १६६॥ इवेते कषायं भवति पाण्डुरे चैव तिक्तकम्। कपिले क्षारसंसृष्टमूषरे लवणान्वितम्। कटु पर्वतविस्तारे मधुरं कृष्णमृत्तिके ॥ १९७॥ एतत्वाड्गुण्यमाख्यातं महीस्थस्य जलस्य हि । त्रथाऽज्यक्तरसं विद्यादैन्द्रं कारं हिमं च यत्।। १६८॥ यदन्तरीक्षात्पततीन्द्रसृष्टं चोक्तैश्च पात्रैः परिगृह्यतेऽस्मः। तदैन्द्रमित्येव वदन्ति धीरा नरेन्द्रपेयं सलिलं प्रधानम् ॥.१६६॥ ऋतावृताविह ख्याताः सर्व एदाम्भसो गुणाः। **ईपत्कषायमधुरं सुसुद्धमं विशदं छघु ॥ २०० ॥** अरुक्षमनभिष्यन्दि सर्वं पानीयमुत्तमम्। गुर्वभिष्यन्दि पानीयं वार्षिकं मधुरं नवम् ॥ २०१ ॥ त्नु लब्बनभिष्यन्दि प्रायः शरदि वर्षति । तत्तु ये सुकुमाराः स्युः स्निग्धभू यिष्ठभोजनाः ॥ २०२ ॥ तेषा भोज्ये च भक्ष्ये च लेह्ये पेये च शस्यते । हेमन्ते सिळळं स्निधं वृष्यं बलहितं गुरु ॥ २०३ ॥ किंबित्ततो छघुतरं शिशिरे कफवातजित्। कषायमधुरं रूक्षं विद्याद्वासन्तिकं जलम् ॥ २०४ ॥ ग्रेडिमकं त्वनभिष्यन्दि रूपमित्येष निश्चयः। विभ्रान्तेषु तु काळेषु यस्त्रयच्छन्ति तोयदाः ॥ २०५ ॥

सक्छि तना बोबाय युव्यते नात्र संरायः। राजमी राजमात्रेश्च सुकुमारेश्च मानवेः॥ २०६॥ संब्रहीताः शर्खापः प्रयोक्तव्या विशेषतः। नद्यः पाषाण-विच्छिन्न-विश्वब्धाभिहतोद्काः॥ २०७॥ हिमवत्त्रभवाः पथ्याः पुण्या देविंसेविताः। नद्यः पाषाण-सिकतावाहिन्यो विमछोदकाः ॥ २०⊏ ॥ मळयप्रभवा याश्च जलं तास्वमृतोपमम् । पश्चिमाभिमुखा याश्च पथ्यास्ता निर्मछोदकाः॥ २०९॥ प्रायो मृदुवहा गुन्यों याश्च पूर्वसमुद्रगाः। पारियात्रभवा याश्च विन्ध्यसद्यभवाश्च याः ॥ २१० ॥ शिरोह्द्रोगकुष्ठानां ता हेतुः ऋीपदस्य च । बसुधा-कीट-सर्पासु-मळ-संदृषितोदकाः ॥ २११ ॥ वर्षाजळवहा नद्यः सर्वदोषसमीरणाः। वापी-कृप-तडागोत्स-सरः-प्रस्रवणादिषु ॥ २१२ ॥ आनूपशैलधन्वानां गुणदोषैविभावयेत्। पिच्छिलं कमिछं क्रिज़ं पर्णशैवास्कर्दमैः ॥ २१३ ॥ विवर्ण' विरसं सान्द्र' दुर्गन्धि न हितं जलम् । विस्नं त्रिदोषं छवणमम्ब्रु यद्वरुणालयम् ॥ २१४ ॥ इत्यम्बुवर्गः प्रोक्तोऽयमष्टमः सुविनिश्चितः। जळवर्गः समुद्दिष्टो मानवानां सुखप्रदः ॥ २१५ ॥

जाता है। भूमि का जब इन छः गुजो वासा होता है। बरखात का पानी, वर्फ का पानी और कार अर्थात ओंछे के पानी में कोई रस व्यक्त नहीं होता। आकाश से गिरते हुए पानी को नदी आदि स्थानों के अतिरिक्त, किसी खद पात्र में एकत्र कर किया जाय तो इसे बरसात का पानी कहते हैं। यह पानी राजाओं के पीने योग्य है। ऋत-ऋत के अनुसार बरसात के पानी में गुण होते हैं। जो पानी थोड़ा कषाय, मधुर, पतळा ( सुक्ष्म ), स्वच्छ, लघु, अरूख अनभिष्यन्दि, कफ न करे, वह पानी उत्तम समझना चाहिये । बरसात का नया पानी गृह, अभिष्यन्दि और मधुर रत होता है। शरद ऋतु में बरबात का पानी बहुत स्वच्छ, क्यु अनिमध्यन्दि कफ नहीं करने वाला होता है। यह पानी सुकमार, एवं विशेषतः स्निग्ध एवं बहुत भोजन खाने वाळे पुरुषों के भोजन में, भक्षण ( दांत से काट कर खाने की वस्तओं ) में, पीने और चाटने में भी प्रशस्त है । हेमन्त ऋत में बरसात का पानी हिनग्ब, वीर्यवर्धक, बख-कारक, गुरु है। शिशिर ऋतु में बरसात का और हेमन्त ऋत के पानी से कुछ इल्का एवं कफ-बातनाशक होता है। वसन्त ऋत में बरसात का पानी कवाय. मधर रस और रूख होता है। प्रीष्म ऋतु में बरसात का पानी कफनाशक और रूख होता है. विभ्रान्त अर्थात बरसात के दिनों में बादलों से जो पानी गिरता है वह निश्चित रूप में दोषकारक होता है। राजाओं, श्रीमन्तों, रईसों तथा सुकुमार पुरुषों को चाहिये कि वे शरद ऋत में बरसात के पानी को इकड़ा करलें और सारे साळ इसीका उपयोग करें।

हिमाङ्य से उर्थन निर्देश का पानी परवरों की टक्कर के कारण मये जाने से निर्देश, पय्यकारी, पुण्य है। इनको देवता व ऋषि सेवन करते थे, ये अित पुण्यकारी है। मङ्याचळ पर्वत से उर्थन निर्देश का पानी पर्यर, रेतीळी मूमि में वहने से स्वच्छ हो जाता है। इन का जरू भी अभूत के समान है। पश्चिम समुद्र में गिरने वाली निर्देश प्रयुक्त पर्वे स्वच्छ पानी वाली हैं। पूर्वीय समुद्र में गिरने वाली निर्देश पीर चीरे चलती हैं और गुद्ध पानी वाली हैं। पूर्वीय समुद्र में गिरने वाली निर्देश पीर चीरे चलती हैं और गुद्ध पानी वाली हैं। पारियाच पर्वत से उर्थन होनेवाली, विश्वपाचळ एवं सहादि के पहाड़ों से उर्थनन निर्देश शिरोरोग, इदयरोग, कुष्ट और इलीपद रोग को उर्यन्न करती हैं।

बरसात का पानी, मिटी, क्रमि, कीट, तर्प, जूदा आदि के मध्ये से वृधित हो कर नदियों में जाकर मिकता है, इसकिये सब नदियों का पानी वृधित क्षेता है इसकिये इस ऋड में नदियों का पानी दोव बढ़ाने वाका होता है। काकड़ी, २३

क्षा, तकाग, चक्सा, सरोवर, क्षरता आदि का पानी आत्य, पर्वत, और धन्यन अर्थात् जांगक देश के गुण-दोनों के अनुवार वसकान वाहिये। जो पानी पिन्कक (चिकास), क्रिमियुक्त क्रिय, एके, सरवाक अथवा कीवड़ से मिला, जिस पानी का रंग बदक गया हो, रस दिगड़ गया हो, सान्द्र (तरक न हो, गादा हो), दुर्गन्य युक्त हो, वह जक हितकारो नहीं है। समुद्र का पानी विस्त (आसगन्थी) दानों दोषों को करने वाला; नमकान होता है। इसकिये नहीं पीना चाहिये।यह आडवां जलवर्ग समास हुआ।। १९४-२१५॥ इति कलवर्गः।

# अथ दुग्धवर्गः।

रबादु शीतं मृदु स्निग्धं बहळं ऋष्रणपिष्ठिछलम् । शुक्र मन्दं प्रसन्नं च गव्यं दशगुणे पयः ॥ २१६ ॥ तदेवंगुणमेवोजः सामान्यादभिवर्धयेन्। प्रवरं जीवनीयानां क्षीरमुक्तं रसायनम् ॥ २१७ ॥ महिषीणां गुरुतरं गव्याच्छीततरं पयः। स्तेहाऽन्यूनमनिद्राय हितमत्यमये च तत्।। २१०॥ रूक्षाच्यां स्वीरमुष्ट्रीणामीषत्सळवणं छघु । शस्तं वात-ककानाह-कृमि-शाफादरार्शसाम् ॥ २५८ ॥ बस्यं स्थेर्यकरं सर्वमुख्यं चैकशकं पयः। साम्बं सखवणं रूक्षं शासावातदरं छघु ॥ २२० ॥ छागं काषयमधुर' शीतं प्राहि पयो छर्छ। रक्तिपत्तातिसारघ्नं क्षय-कास-ख्वरापह्म् ॥ २२१ ॥ हिकाश्वासकरं तुष्णं वित्रश्लेष्मलमाविकम्। इस्तिनीनां पयो बल्यं गुरु स्थैयेकरं परम् ॥ २२२ ॥ जीवनं बृंहणं सात्म्यं स्तेहनं मानुषं पयः। नावनं रक्तवित्ते च वर्षणं चाक्षिश् किनाम् ॥ २२३ ॥

१. बुधुत में मी कहा है — अनुरहेशे यद् बारि गुर तत् स्वेष्मवर्षकम् । विपरीतमतो मुख्यं कम्रु जाङ्गलमुख्यते ॥ बुधुत में कृप, तकाग, वापी झरने आदि के पानी के गुज प्रथक्ष्प्रकः दिये हैं।

रोचनं दीपनं वृष्यं स्नेहनं बळवर्धनम् । पाकेऽम्ळमुष्णं बातघ्नं मङ्गळं बृंहणं दक्षि ॥ २२४ ॥ पीनसे चातिसारे च शीतके विषमन्बरे। अवची मूत्रकुच्छूं च कार्र्ये च दिध शस्यते॥ २२४॥ शरद्-प्रीष्म-वसन्तेषु प्रायशो द्धि गहितम्। रक्तपित्तकफोरथेषु विकारेष्वहितं च तत् ॥ २३६ ॥ त्रिदोषं मन्दकं, जातं वातघ्नं द्धि, शक्तछः ै। सरः, ऋष्मानिख्य्नस्तु मण्डः स्रोतोविशोधनः ॥ २२७ शोफार्शो-महणी-दोष-मूत्र-कृच्छोदरा-<sup>२</sup>ठचौ । स्नेहव्यापदि पाण्डुत्वे तकं दद्याद् गरेषु च ॥ २२८॥ संप्राहि दीपनं हृद्यं नवनीतं नवोद्भृतम् । प्रहण्यश्ली-विकार-धनमदितारुचिनाशनम् ॥ २२९ ॥ स्मृति-बुद्धवग्नि-शुक्रौजः-कफ-मेदो-विवर्धनम् । वात-पित्त-विषोन्माद-शोषालक्ष्मी-विषापह्म् ॥ २३० । सर्वस्नेहोत्तमं शीतं मधुरं रसपाकयोः। सहस्रवीर्यं विधिभिर्धृतं कर्मसहस्रकृत् ॥ २३१ ॥ मदापस्मार-मूच्छीय-शोषोन्माद-गर-ज्वरान् । योनिकर्णशिरःशुळं घृतं जीर्णमपोह्तत ॥ २३२ ॥ सर्पींच्यजावि-महिषी-श्रीरवत्स्वानि निर्दिशेत् । वीयुषो मोरटं चैव किछाटा विवधाश्च ये ॥ २३३ ॥ दीप्तामीनामनिद्राणां सर्व एते सुखप्रदाः। गरबस्तर्पणा बृष्या बृंहणाः पवनापहाः ॥ २३४ ॥ विशदा गुरवो रूक्षा प्राहिणस्तकपिण्डकाः। गोरसानामयं वर्गी नवमः परिकीर्तितः ॥ २३४ ॥ श्चीरवर्ग-कृष-मधुर, शीतल, मृदु, स्निग्ध, बहल, श्लक्षण, पिच्छिल, गुरु, मन्द, प्रसन्न इन दस गुर्गोबाला गायका दूध है। ओज के भी ये ही दस गुण है।

इस हिये सामान्य होने से दूष श्रोज को बढ़ाता है। इसकिये जीवनीय वस्तुओं में दूष सब से श्रीक श्रेष्ठ गिना जाता है। वह रसायन है। मैंस का दूष—गाय के दूष से भारी, गाय के दूष से उण्डा और उसमें

भैस का दूध — गाय के दूध से भारा, गाय के दूध से उपदा आर उसमें स्नेड अयांत् वी भी अधिक होता है, निद्रा न आने बाळे के लिये तथा अग्नि के बहुत बढ़ने में हितकारी है, अग्नि को कम करता है।

१. शुक्रस्टं इति पाटः । २. मूत्रश्रहोदरा इति पाटः । ३. ज्वरापहम् इति पाटः ।

उंदनी का पूच कक, उच्च, योका नमकीन, कब्र, बात, कक, आनाह क्रिम, शोफ, उदर एवं अर्थ रोग में हितकारी है। एक खुर बाके भोकी या गर्भी, खबर आदि जानवरों का दूच बक्कारक, धरीर को स्थिर बनाने बाका, उच्चा, अम्ब-अवच रत, रूख, हाथ पांव के वातिकारों को नाध करने बाका और कब्रु है। बकरी का दूच-कथाय, मधुर, धोतळ, खंग्नाहि, रुख, रक्किय-अतीसर नाशक, खंग, कास, क्वर में हितकारी है। मेक्नो का दूच-हिका, क्वर रोग करने वाला, गरम, पित्त कफ को उत्पन्न करता है। हथिनी का दूच-श्रीवनीय, गृहणीय, धरीर के सारम्य, स्नेहक, नस्य के लिये और रक्किय में हितकारी, आंख के दुःखने में तर्पण करने के लिये उत्तम है।

दही के गुण—दही रिचकारक, अग्निदीपक, वीर्यवर्षक, स्नेहन के योग्य, वलवर्षक, विपाक में अम्ल, उष्णवीर्य, वातनाशक, मंगळकारी, बृंहण, पौष्टिक है। पीनस, अतिसार, शीतजन्य विषमस्वर में, अरुचि, मूत्रकच्छ्न, और स्वामाविक कुशता में दही उत्तम है। शरद्मीष्म और वस्तन खुद्ध में दही का खाना निन्दित है। मन्दक (जब, दही पूरी तरह न जमे उसे मन्दक कहते हैं) दही त्रिदोषकारक है, और ठीक तरह जमा दही वातनाशक होता है। सर: (दही के ऊपर की मळाई) शुक्रवर्षक ( खुक की वृद्धि करने वाळा ) है। दही का मण्ड स्वच्छ द्रवमाग ( मस्तु ), कफ-वात नाशक और खीतों को साफ करने वाळा है।

छाछ के गुण--- योफ, अर्थ, प्रहणी, नूनाबात ( मूनावरोघ ), उदर रोग अविच, स्नेहकर्म जन्य रोगों में, पाण्डुरोग में तथा संयोग जन्य विच में छाछ प्रशस्त है। मन्खन-संमाही, अमिदीपक, ह्या, प्रहणी, अर्थरोग-नाश्चक, अर्दित तथा अविच को मिटाता है। ताजा मन्खन ही अधिक प्रशस्त गुणकारी है, पुराना नहीं।

गाय के घो के ग्राण — स्मरण शक्ति, बुद्धि, अमि, शुक्त, ओज, कफ-मेद, को बदानेवाळा, वात, पिप, विष, उन्माद, श्रोष, दौमांग्य, अशुम-एवं क्वर का नाशक है। सब स्तेहों में भी उत्तम है, शीतल, मधुर (रस एवं पाक में मधुर) है। नाना प्रकार के कर्म करने वाले ह्रव्यों से भी का संस्कार करने पर भी बहुतों प्रकार के, कर्म कर सकता है। मद, अपस्मार, मूच्छां, श्रोष, उन्माद, विष, क्वर, श्रोनिरोग, कर्ण रोग, श्रिर के जल में पुराना भी (दल ताल का पुराना— 'लील' द्व दशवर्षातीतम्') प्रशस्त है। अन्य वक्करी-आदि के भी का गुष उनके वृष के समान समझना चाहिये।

344

पीयूष ( ताजी व्याई हुई मादा पशु का दूष, खीस ), मोरड ( यही पीयूष जब अगळे दिन तक स्वच्छ नहीं होता, इसको मोरट कहते हैं ), किळाट ( जिसमें दूध से स्नेह भाग निकाल किया जाय ) तथा इस प्रकार की अन्य वस्तुएं जिनकी अग्नि बढ़ी हुई हो, या जिनको अनिद्र रोग हो, उनके किये युखदायक है, गुर, तुप्तिकारक, पौष्टिक, वीर्यवर्दक, वातनाशक है। छाछ का काना या पनीर ( काछ या दही को कपड़े में लटका कर उसका द्रव भाग निकाक देने पर बचा भाग ) स्वच्छ, गुरु, रुख और संप्राही है। यह नवां गोरस का वर्ग समाप्त हुआ ॥ २१६-२३५ ॥

इति गोरसवर्गः।

#### खयेखवर्गः।

कुच्यः ज्ञीतः स्थिरः स्निग्धो बृंहणो मधुरो रसः। ऋत्मछो अक्षितस्येक्षोर्यान्त्रकस्तु विदद्यते ॥ २३६ ॥ शैत्यात्प्रसादान्माधुर्यात्पौण्डुकाद्वांशको वरः॥ प्रभत-कृमि-मज्जासृङ् मेदो-मांस-करो गुहः॥ २३७॥ श्चद्रो गुरुश्चतुर्भागत्रिभागार्धावशेषितः। रसो गुरुर्यथापूर्व घौतः स्वल्पमलो गुडः॥ २३८॥ यतो मस्यण्डिकाखण्डशर्करा विमलाः परम् । यथा यथैषां वैमन्यं भवेच्छैत्यं तथा तथा ॥ २३६॥ ब ज्याः स्रीणक्षतिहताः सरनेहा गुडशर्कराः । कवायमधुराः शीताः सतिका याः सशर्कराः ॥ २४० ॥ रुक्षा बर्म्यातसारघ्नी छेदनी मधुशर्करा। तृष्णासुक्पित्तदाहेषु प्रशस्ताः सर्वशर्कराः ॥ २४१ ॥ माक्षिकं भ्रामरं क्षाद्रं पौ।त्तकं मधुजातयः। साक्षिकं प्रवरं तेषां विशेषाद् भामरं गुरु ॥ २४२ ॥ माक्षिकं तैछवणं स्यात् इवेतं भ्रामरमुच्यते । औदं त कपिछं विद्याद् घृतवर्णं तु पौत्तिकम्।। २४३ ॥ बातलं गुरु शीतं च रक्तविसकफापहम्। संबाद होदनं रूसं क्वायमधुरं मधु ॥ २४४ ॥ हन्यान्मभूष्णमुष्णातेमथवा सविवान्वयात्। गुरु-रुक्ष-कवायत्वाच्छेत्याचाल्पं हितं मधु ॥ २४५ ॥

नातः कष्टनमं किचिन्मच्यामाराद्धि मानवम् । उपक्रमविरोधिस्वास्सयो इन्यायया विषम् ॥ २४६ ॥ आमे सोष्णा क्रिया कार्या सा मध्यामे विरुध्यते । मध्यामं दारुणं यस्मात्सयो इन्यायथा विषम् ॥ २४० ॥ नानाद्रज्यात्मकत्वाय योगवाहि परं मध् । इतीक्षुविकृतिप्रायो वर्गोऽयं दशमो मतः ॥ २४० ॥

इच्चित्रकार्या—गन्ने का दांतों से च्यकर खाया हुआ रस वीर्य-वर्धक, श्वीतल, रेचक, स्निग्य, गैष्टिक, मधुर एवं कफकारक होता है। यान्त्रक (कोल्हु) में पेक कर निकाला हुआ रस विदाहयुक्त हो जाता है। छिलके और गांठ के योग से उसमें विदाह उत्पन्न होता है और बाहर घूप में बाबु के योग से मी विदाह उत्पन्न होता है। गैंपडा (नरम छिलके का) गन्ना अधिक श्रीतक, अधिक निर्मेख (प्रसन्नता देने वाला) और अधिक मीठा होता है, बांस गन्ना इससे उत्तर कर होता है।

गुड़—अतिशय कृमि, मजा, रह, मेद, और मांच को बहाता है। चुह पुड़ (काळे रंग का गुड़), चार भाग तीन भाग और आधा भाग बचा-कर गन्ने के रस से बनाये गुड़ को अपेक्षा पूर्वापर कृम से गुड हैं। अर्थात् चुद्ध गुड़ चार भाग से बने गुड़ से और चार भाग का गुड़ तीन भाग के गुड़ से अधिक गुड़ हैं। साफ करके बनाया हुआ अर्थात् योड़े मळ बाला गुड़ कम नुकसान करता। इसके पीछे मस्वापडका (राव) खांड, शकर, उत्तरी-चार निर्मळ-स्वच्छ होते जाते हैं और जिस प्रकार इनमें स्वच्छता बहुती है उसी प्रकार शीतळ्ता भी बहुती जाती है। अर्थात् राव से खाण्ड और खाण्ड से शकर शीतळ है।

गुड़ से बनी शकर वीर्यवर्षक, खोण, उराधात के रोगी के लिये हितकारी स्नेह्युक्त होती है। प्रमासे के काय से बनाई शक्तरा क्याय, मधुर रस, शितक और कुछ तिक होती है। मधु की शक्तरा, कख, यमन, अतिवार नाशक, छेदक (कफ, आदि को तोड़ ने वाली) होती है। तृष्णा रक्तपित्र और दाह रोग में सब शक्तरों प्रशस्त हैं।

मधु के गुण-मधु की चार जातियां हैं। यथा १. माखिक ( बड़ी मिन्सियों या चिंगक रंग की मिन्सियों से बना ), २. भ्रामर (भ्रमरें द्वारा बनाया) ३. खोद्र (क्रोडी मिन्सियों द्वारा बना) ४. गैलिक (पीकी मिन्सियों से बना बबेद रंग का)। इन चारों प्रकार के शहर में 'माखिक' शहर केष्ठ है। भ्रमरों से बनावा मधु विश्वेषता गुढ़ होता है। माखिक शहर का रंग तेक के समान ('पीका') और पीत्तक शहद का रंग वी के समान (सफेद) पीळा होता है। खोड़ शहद व्वेत होता है'।

मधु-वायुकारक, गुरु, शीतल, रक्त-पित्त, कफना शक, वर्णों को जोड़ने वाला, कफ मेद आदि को उखाइने वाला. रूख. क्याय और मधुर होता है। मधु नाना प्रकार के फूलों से विषेळी मिक्खियों द्वारा उत्पन्न किया जाता है, इसिंखे इसे गरम करके देने से अथवा गरम अवस्था में मनुष्य को देने से मारक होता है । मधु गुरु, रूक्ष और कवाय रस, तथा शीतल होने से योहा सेवन करना उत्तम है। मधु के अधिक खाने से उत्पन्न आम रोग जैसा कष्टसाध्य दूसरा रोग नहीं है। क्योंकि इसकी चिकित्सा में विरोध है। इसिल्ये विष की भांति मन्ध्य को शीघ मार देता है। क्योंकि आम-विकार में उष्ण किया करनी चाहिये, वह मधु में विरुद्ध हैं: और मधु के हितकारी जो शीतल किया है, वह आमरोग के विरुद्ध है। इसलिये मधुजन्य आमरोग दारुण रोग है, इसिंखेये वह विष की भाँति मनुष्य को शीघ मार देता है। नाना प्रकार की रस-वीर्य वाली औषधियों के पुष्पों से उत्पन्न होने के कारण मधु में नाना प्रकार की शक्तियां छिपी रहती हैं। इसिंखेये तथा प्रभाव के कारण मधु योगवाही अर्थात् वमनकारक, आस्यापन या वृष्य कर्म करने वाळे जिस द्रव्य के साथ दिया जाता है वैसा ही कार्य करता है। इस प्रकार से यह दसवां इन्जविकार-वर्ग समाप्त हुआ ॥ २३६-२४८॥

इतीद्भवर्गः ।

## अय कुतान्नवर्गः । बुक्तृष्णा-ग्लानि-दौर्वल्य-कुश्चिरोग-विनाशिनी २ । स्वेदाप्रिजननी पेया बातबर्चोनुलेमनी ॥ २४६ ॥ वर्षणी माहिणी लब्बी हृषा चापि विलेपिका ।

१. सुभुत में आठ मेद किये हैं—

'गौतिकं भ्रामरं खोदं माखिकं खात्रमेव च । आर्च्यमोदालिकं दात्रमित्यष्टो मधुजातयः॥'

 शिकाचतु, तैक आदि भी योगवाही हैं। योगवाही होने पर भी स्लेहन कार्य में शहद प्रयुक्त नहीं होता । यायु में रुखादि गुण हैं। मधु में स्लब, कवाय गुण विशेषतः स्पष्ट हैं।

२. रोगस्वरापदा इति पाठः ।

मण्डः संदीपबरविद्यं वातं वाप्यसुक्तेमवेत् ॥ २६० ॥ शृद्करोति क्रोतांसि स्वेदं संजनवस्यि । क्रिक्वानां विरिक्तानां जोणें स्वेद्दे व तृष्यताम् ॥ २६९ ॥ दोपनस्वाल्ख्युत्वाच मण्डः स्यारमाणवारणः । क्राजपेया अमन्नी तु क्षामकण्ठस्य देहिनः ॥ २६२ ॥ तृष्णातीसारशमनो घातुसाम्यकरः शिवः । क्राजमण्डोऽप्तिजननो दाहमूर्च्छोनिवारणः ॥ २६३ ॥ मन्दान्निविषमान्नीनां बाळस्थविर-योषिताम् । देशश ॥ सुकुमाराणां लाजमण्डः सुसंस्कृतः ॥ २६४ ॥ जुत्पिपासापदः पथ्यः शुद्धानां तु मलापदः । २६४ ॥ शृद्धः विप्वलिश्वर्णेश्यां युक्ते लाजम्बदाहियौः ॥ २६४ ॥

पेया ( ग्यारह गुने पानी में थोड़ो त्विज होने पर बनी हुई कांजी ) मूख, प्यास, ग्लानि, दुर्बलता, उदर रोग को नष्ट करती है, स्वेदकारक, अग्नि को बढाती और वायु, मल का अनुलोमन करती है। विलेपी (चार गुने पानी में बनाई ) तुप्तिकारक, संप्राही लघु, हृदय के अनुकूछ होती है। मण्ड (चौदह गुने पानी में तैयार किया ) अग्नि का दीपन और वायु का अनुहोमन करता है, स्रोतों को कोमछ करता तथा पर्शाना लाता है। उपवास किये, विरेचन किये, स्नेहपान के जीर्ण होने पर, प्यास लगने पर; अग्निदीपक और लघु होने से मण्ड का सेवन करना उत्तम है ( मण्ड, लघु और दीपक गुण वाला है )। लाजपेया ( लाज अर्थात् खीलों से बनाई पेया ) श्रमनाशक, गले के खुरक होजाने पर हितकारी है। लाजमण्ड, अभिवर्धक, दाह मूर्जनाशक है। मन्दामि और विषमामि बाले पुरुषों के लिये, बाटक, बृद्ध, क्रियों को तथा कोमड-नाजुक प्रकृति वालों को लाजमण्ड पका करके देना चाहिये 🐠 । जो मूख और प्यास को सहन न कर सकते हों, पय्य सेवन करते हों, वमन विरेचन से जो शुद्ध देह वाले हों, परन्तु थाड़ा मल बमन बिरेचन के पीछे रुक गया हो इस अवस्या में पिप्पकी. सींठ, अनारदाना ( खट्टे अनार के रस ) से बनाया लाजमण्ड अग्नि को बढाता और वायु का अनुबोमन करता है ॥ २४९-२५५ ॥

युषोवः प्रसुदः स्विषः संवप्तयोदनो छषुः। अयोवोऽप्रसुवोऽस्विषः शोवयाच्योदनो गुरः॥ २४६॥ भृष्टवण्डुळिमच्छन्वि गरऋष्मानयेष्वपि। मास्यसम्बद्धानिक-युव-मज्ज-फ्ळोदनाः॥ २५७॥

धनिया, पिप्पक्री, सोठ, मरिच के साथ प्रकाना चाहिये।

बन्याः संतर्पणा हृषा गुरवो बृंहयन्ति च।
तद्वम्मावतिलं क्षीर सुद्ग-संयोग-साविता ॥ २१८ ॥
इन्मावा गुरवो रुक्षा वातळा भिमवर्षसः ।
स्वित्रभक्ष्यास्तु ये केषित्सौष्य-गोधूम-यावकाः ॥ २१६ ॥
भिवक् तेषा यथाद्वन्यमादिशेद् गुरुळाषवम् ।
अकृतं कृतयूषं च ततुं सांस्कार्यकं रसम् ॥ २६० ॥
स्पामन्त्रमनम्ळं च गुरुं विद्याद्यथोत्तरम् ।

मली प्रकार से बांये, मांड निकाले, गलाये हुये, गरम-चावल (-आत) कहा होते हैं। गलाये और उण्डे चावल गुरु हो जाते हैं। कृषिम विष और कफजन्य रोगों में भूने हुए चावलों का भात अच्छा है। पूरे न बांये, बिना मांड उतारे, मांख, शाक, वसा, तैल, पृत, मजा और फल इनको मिलाकर तैयार किये चावल बलकारक, सन्तर्पक हृदय प्रिय, गुरु और पीष्टिक होते हैं। इसी प्रकार उक्टर, तिल, दूध, भूग, के योग से बनाये भात भी ह्वी प्रकार गुणकारक होते हैं। कुल्माय (जो को थोड़ा सा पकाकर) गुरु रूख, वायुकारक कोरे रेचक होते हैं। दिश्वभक्षया (भाष देकर तैयार की वस्तुएँ) जो उक्टर, भूग, गेहुं, जो आदि से पिट्टी करके बनाये जांय, वे जिस वस्तु से बनाये जांव, वे उसी वस्तु से बनाये जांव, वे उसी वस्तु से बनाये जांव, वे उसी वस्तु से बनाये जांव है उसी वस्तु के अनुसार गुरु या लघु गुण बाले होते हैं।

अकृतयूष ( घनिया आदि महाले से संस्कार न किया हुआ यूष ), कृत-यूष ( मसाले से संस्कार किया ), पतला एवं सांस्कारिक [ बहुत-मास-स्नेहादि से वंस्कृत ] मांत रस; अम्लयूष ( खड़ी दाल ) और अनम्क सूष, ये उत्तरोचर भारी हैं अ अर्थात् अकृत यूष से कृतयूष भारी है, तनुमांत रस से सांस्कारिक मांत रस भारी है। अम्ल सुष से कृतस्क सुष भारी है। २५६-२६०॥

> सक्तवो वातळा रुखा बहुवर्चोऽनुळोमिनः ॥ २६१ ॥ वर्षयम्ति नरं सद्यः पीताः सद्योबलाख्य ते ॥ सद्युरा छघवः शीताः सक्तवः शालिसंभवाः ॥ २६२ ॥ ब्राहिणो रक्तपिक्तवास्तृष्णा-च्छवि-चवरापद्याः ।

सच् बायुकारक, कक्ष, पुष्कल मल उत्पन्न करने वाले, बायु के आनुको-मक, पीने पर कहदी ही तृति करने वाले. एवं शीध बलकारक है 🏶 खालि

अस्तेहरूवणं वर्षमङ्गं कटुकेविना ।
 विशेषं स्वणस्तेहकटुकैः वरकृतं कृतम् ॥
 स्थात ने—"पबनापहा" वायुनायक किसा है ।

( देमत्व चान्य ) चान्य से बनाये तस्, मधुर, क्षप्त, जीतक होते हैं । वे वंगाही, रकपित, तृष्णा, वमन, और क्यर के नायक हैं ॥ २६१-२६२ ॥ इन्यात व्यर्थीन् यबापूरो यावको बाट्य पत्त च ॥ २६१ ॥ च्हावर्त-प्रतित्याय-कास-मेह-गळमहान् । घानासंज्ञास्तु ये मह्याः प्रायस्ते छेखनात्मकाः ॥ २६४ ॥ ग्रुष्कस्वानार्थेणाभ्येव विष्ठस्मित्वाच दुर्जराः । विरूद्धानाः शब्कुल्यो मधुकीदाः सपिण्डकाः ॥ २६४ ॥ पूपाः पूपळिकायाभ्य गुरवः पैष्टिकाः परम् ।

भी के पूढ़े, भी की बहियां, वाट्य, [मूने भी के चावल ], ये उदावर्ष, प्रतिक्याय, कास, प्रमेह और गठ के रोगों को मिटाती हैं। घाना (मूने भी ), प्रायः करके ले जन, कर आदि के उखाइने वाले हैं। एवं शुष्क हांने से प्यास क्याने वाले हैं। विष्टम्भी हांने से देर में पचते हैं। विरूद धाना (अंकुरित धान्य), शब्कुली (चावलों को पीसकर तिल मिलाकर तेल में पकाने से), मधुक्रोड़ा (पकाकर, घन बनाकर बीच में शहद रखने से), सपिण्डका (मधुक्रोड़ा (पकाकर, घन बनाकर बीच में शहद रखने से), सपिण्डका (मधुक्रोड़ा, पूरन पोली), पूप (पूड़े), पूपलिका (मालपूआ; चापड़ा), ये अत्यन्त गुरु और पौष्टिक होते हैं॥ १६३ –१६५ ॥

फल-मास-वसा-शाक पत्तव स्नौद्र-संस्कृताः ॥ २६६ ॥ भक्ष्या वृष्यास्य बल्यास्य गुरवो बृंहणारमकाः । बेशबारा गुरुः स्तिग्धो बल्लोपचयवर्धनः ॥ २६७ ॥ गुरवस्तर्पणा वृष्याः स्नीरेन्तरसपूपकाः । सगुडाः सतिलाखेव सस्तीरस्नौद्रशकेराः ॥ २६८ ॥ वृष्या बल्यास्य भक्ष्यास्तु ते परं गुरवः स्मृताः ।

फल, मांन, वश, शाक, पलल (तिल का चूर्ण), मधु इनके खाय बनाये खाद पदार्थ वीर्थवर्ध क, बलकारक गुरु और पीष्टिक हैं। वेशवार (मांन में से हुद्दी निकास कर पत्थर पर पियकर पिपाली, मित्त, गुरू और घी के साथ पका केने पर वेशवार बनता है) गुरु, रिनाय, बलशक्तियक है। दूध और गन्ने के रख से तैयार किये खाद्य पदार्थ गुरु, तृतिकारक और वीर्थवर्धक है। गुरु, खिल, दूध और शर्य से सनाये पदार्थ गुरु, तृतिकारक और वीर्थवर्धक है। गुरु, खिल, दूध और शर्य से बनाये पदार्थ बीर्थवर्षक, बलकारक, और बहुत गुरु हैं॥ २६६-२६८॥

सस्तेहाः न्नेहसिद्धाश्च भस्या विविधळकाणाः ॥ २६६ ॥ शुरवस्तर्पणा वृष्या हृषा गौषूमिका मताः । संस्काराल्कववः सन्ति अहवा गोषूमपैष्टिकाः ॥ २००० बाना-पर्यट-पूपाधास्तान्बुद्ध्वा निर्दिशेश्तवा ।

गेहूँ के आटे को घी आदि स्नेह में मयकर या ची आदि स्नेह में पका कर नाना प्रकार के जो खाद्य पदार्थ बनाये जाते हैं वे धव गुद, तृप्तिकारक, पौछिक (वीर्यवर्षक) और हृदय को प्रिय होते हैं। इसी प्रकार गेहूं आदि के जो पदार्थ अधिक अग्निसंगोग से तैयार किये जाते हैं, जो कि स्वभाव से गुद हैं, वे भी संस्कार द्वारा ब्हु बन जाते हैं। इसी प्रकार गेहूँ की पीठी, धान्य पर्यट, पूप आदि वस्तुएं भारी होंने पर संस्कार के कारण ब्हु बन जाती हैं। इसिलेये वैद्य को संस्कार का विचार करके गुणों का निश्चय करना चाहिये॥ २६६-२७०॥

> प्रथुका गुरवो मृष्टान्भक्षये हल्पशस्तु तान् ॥ २.०१ ।। यावा विष्टभ्य जीर्यन्ति सरसा भिन्नवर्चसः । सूप्यान्नविक्ठता भक्ष्या वातला रूक्षशीतलाः ॥ २७२ ॥ सक्दुश्नेहल्जवणानल्पशो भक्षयेतु तान् । मृदुपाकाश्च ये भक्ष्याः स्थूलाञ्च कठिनाञ्च ये ॥ २७३ ॥ गुरवस्ते ज्यतिकान्तपाकाः पुष्टिबल्प्पदाः ।

प्रयुक (चिनडा) मारी होता है। भूने हुए चिनडे को थोड़ा खाना चाहिये। यान (जो का बना चिनड़ा) पेट में अनरोज करके जीर्ण होते हैं। सरस (न भूने हुए जो) रेचक हैं। सूत्य अल (मूंग, उड़द आदि से बनी बस्तुएं) वायुकारक, रूब, श्रीतळ होते हैं। इनको कटु रस, रनेह (बी या तैळ), नमक के साथ योड़ी मात्रा में खाना चाहिये। जो खाद्य पदार्थ मीठी औंच पर बनते हैं और जो स्थूल और कठोर होते हैं, वे गुरु, एवं देर में पचते हैं तथा पृष्टि और बन्ड देते हैं।। २०१-२०३।।

द्रव्यसंयोगसंस्कारं द्रव्यमानं प्रयक्तथा ॥ २०४ ॥
भक्ष्याणामादिरोद् बुद्ब्वा यथास्यं गुद्ब्वाघवम् ।
नानाद्रव्यैः समायुक्तः पकामक्रिन्नभिजेतैः क्षः ॥ २०५ ॥
विमर्दका गुरुद्वेयां वृष्यो बळवतां हितः ।
रसाला बृंद्दणी वृष्यां स्तिग्धा बल्या दिवादा ॥ २०६ ॥
स्तेदनं तर्पणं द्वृष्यं वात्रुक्तं सगुद्धं दिवि ।

किसी पदार्थ के गुड या लघु होने का निश्चय उस पदार्थ के मूळ स्वमाव, संयोग, संस्कार (पकाने की विधि)), मिळने के परिणाम (राधि), आदि सब बातों का विचार करके करना चाहिये। जिसमें ये बातें गुड एक में चाती

पक्त्वा बन्दिपु भाँबतैः ॥ इति वा पाठः ॥

हों वे बस्तु गुर समझना, जितमें बसु पद्ध में हो यह बस्तु इंक्की समझनी नाहिये। विमर्दक (मांस को नाना प्रकार से बनाने की विविधे ), नाना प्रकार के पदार्थों से मिळा हुआ, पकाया, आम, क्लिन और मने हुए मेद से गुरु, हृदय के लिये, प्रिय, वीर्यवर्धक और बलवान पुरुषों के लिये हितकारी है। मलाई वाली दही को लूब मयकर इसमें दालचीनी, इक्लयची, तेजपात, नागकेश्वर, अजवायन, गुड़, अद्रक, सोंठ के साथ मिलाकर तैयार की रसाला पुष्टिकारक, इच्य, वीर्यवर्धक, हिनग्व, वलकारक, दिवारक है। गुड़के साथ दही स्नेहक तृत्तिकारक, हृद्य, वीर्यवर्धक, हिनग्व, वलकारक, दिवारक है। गुड़के साथ दही स्नेहक तृत्तिकारक, हृद्य, वे लिये प्रिय और वातनाशक है। १९७४-२७६॥

द्राक्षा-सर्जुर-कोळानां गुरु विष्टम्भि पानकम् ॥ २०० ॥
परूषकाणां श्रोदस्य यसेश्वविक्रतिं प्रति ।
तेषां कटव्म्ळसंयोगाः पानकानां प्रथक् प्रथक् ॥२००॥
द्रव्यमानं च विज्ञाय गुणकर्माणि निर्दिशेत् ।
कटव्म्ळ-स्वादु-ळवणा ळघवो रागषाडवाः ॥ २०६ ॥
मुखप्रियाश्च द्रवाश्च दीपना भक्तरोचनाः ।
आन्नामळकळेहाश्च बृंहणा वळवर्धनाः ॥ २०० ॥
रोचनास्तर्पणाश्चोक्ताः स्नेह्माधुर्यगौरवात् ।
सुद्घ्वा सयोगसंस्कारं द्रव्यमानं च तच्छ्न्तम् ॥ २०१ ॥
गुणकर्माणि ळेहानां तेषां तथा वदेत् ।

द्राखा, खजूर, बेर, फालवा, शहद, गन्ने का रत इनके रत में गुढ़ वा शकर बालकर बनाया हुआ शरवत, गुफ, मल-मूत्र का रोधक होता है। इन शरवतों में कह या अमल वस्तुओं का योग तथा द्रव्य परिमाण जानकर रोग एवं हिंच के अनुवार प्रयक् पृथक् रूप में देना चाहिये, इनके गुण कर्म प्रयक् र होजाते हैं। गुढ़ के साथ आम रत को पका तेल, सोठ आदि मिलाकर बनाया रत, वा अनार, दाल, फालवा, जामुन रतादि से बना मधुर पाक 'रागवाडवर' कहाता है। वह कहु, अमल, स्वादु नमकीन, लघु, स्वादिष्ठ, हृदय को प्रिय, अमिदीपक और खाने में विचक होता है। आम या आंवले के रत से बनाये चाटन, पुडिकारक, बलवर्दक, विचकारक, तुन्तिकारक, होते हैं, क्योंकि इनमें स्नेह मधुरता और मारीपन होता है। हम्यों के संयोग संस्कार (पाक-विधि) और हम्यों के मात्रा को चाटने योग्य (केहों)में देखकर विचार कर गुण कर्म का निश्चय करना चाहिये। २७५-२८१!

रकपित्तककोत्क्छेदि शुक्तं वातानुकोमनम् ॥ २८२ ॥ कन्दमूखफळायं च तद्वद्विचात्तवासुतम् । शिण्डाकीक चाऽऽसुतं चान्यत् काळाम्ळं रोचनं कघु । विचादुर्गं कृतान्नानामेकाः शतमं भिषक् ॥ २८३ ॥

श्चक (चुक )— बुद्ध पात्र में गुढ़, घहद, कांबी सहित मस्तु डाककर धान के देर में तीन शत रखने से शुक्त या चुक तैयार होता है। बहु रख-पिचनाशक, कफ को पतला करने वाला, वायु का अनुलोमक होता है। श्चक में कन्द, मूल फल आदि डाले गये हों तो इसको 'आसुत' कहते हैं। श्चिपडाकी (सिरके में काला जीरा आदि डालने से ), आसुत, कालाम्ल (देर तक रखने से जो अम्ब बन गया हो, अम्ल डालने से नहीं) वह रोचक और क्षत्र होता है। इस म्यारहर्वे कृतान्तवर्ग का वैद्य अवस्य शान करें ॥ २८२-२८३॥

इति कृतान्नवर्गः।

## अथाऽऽहारयोगिवर्गः ।

कषायानुरसं म्बादु सूक्ष्ममुष्णं न्यवायि च। पित्तलं बद्धविण्मूत्रं न च ऋष्माभिवर्धनम् ॥ २८४ ॥ वातध्नेष्तमं बल्टां त्वच्यं मेधारिनवर्धनम् । तेलं संयोगसंस्कारात्सर्वरोगापहं मतम् ॥ २०५॥ र्वेळप्रयोगाद जरा निर्विकारा जितश्रमाः। थासन्नतिबद्धाः संख्ये देत्याधिपतयः पुरा ॥ २८६ ॥ पेरण्डतेलं मधुरं गुरु इलेडमाभिवर्धनम्। वातासुग्गुलम हृद्रोग-जीर्ण ब्वर-हरं परम्। कटूष्णं साषेपं तेळं रक्तपित्तप्रदूषणम्। कफश्कानिछद्दं वण्डूकोठविनाशनम् ॥ २८८ ॥ वियालतेलं मधुरं गुरु ऋष्माभिवर्धनम्। हितमिच्छन्ति नात्यौष्ण्यात्संयोगे वातपित्तयोः ॥ २०६॥ आतस्यं मधुराम्छं तु विपाके कटुकं तथ।। चष्णबीर्यं हितं वाते रक्तपिराप्रकोपणम् ॥ २९० ॥ इसुम्भवेद्धमुख्यं च विपाके कटुकं गुरु। बिदाहि च बिरोषेण सर्वरोगप्रकोपणम् ॥ २६१ ॥

<sup>•</sup> शाण्डाकी इति च पाठः।

फ्छानां वानि चान्यानि तेछान्याद्वारसंविधौ । युष्यन्ते गुणकर्मश्र्यां वानि मृद्यायथाफटम् ॥ २६२ ॥ मधुरो दृ द्वणो युष्यो बल्यो मज्जा तथा बसा । यथासत्त्वं तु शैर्योष्णे बसामब्द्रोतिनिर्दिशेत् ॥ २९३ ॥

तिक का तैक कथाय अनुरस, स्वादु. स्वस्म ( स्रोतों में धुसनेवाका ) उच्च, व्यवायी, छिद्रों में पहुंचने वाका ( धरीर में फैलनेवाका ), पिचकारक, मक मूत्र को रोकने वाका है, परन्तु कफ को बद्दानेवाका नहीं है। वातनाधक ओक- वियों में भेड़, बलकारक, स्वचा के किये हितकारी, वृद्धि, और अग्नि को बद्दाने वाका है, संयोग एवं संस्कार करने से सव रोगों को नाध करने वाका है। प्राचीन काक में इस तेक के प्रयोग से दैत्याधिपति, बुद्दापे से रहित, विकार- धृत्य, परिभम सहन करनेवाके, न यकने वाके, लकाई में बहुत बलवान हुए वे ।

(१) पेरण्ड का तेल-मधुर, गुढ, कफ को बदानेवाला, वातरक, गुल्म, हृदय रोग, अर्जाण और ज्वरका नाशक है। घरसों का तेल कट्ट, उष्ण, रक्त-पित्त के वृधित करने वाला, कफ, क्रुक और वायु को नष्ट करने वाला, कफ की र वायु को नष्ट करने वाला, कफ की र वायु को नष्ट करने वाला, कफ की र कोठ का नाशक है। (शरलों के तेल को खाने से रक्त पित्त हृपित होते हैं, मलने से नहीं) (१) पिवाक फल (चिरोंजी) का तेल मधुर, गुढ, कफ को बदाने वाला और बहुत गरम न होने से वात-पित्त के सम्मालत विकारों में उत्तम है (४) अलसी का तेल-मधुर, अम्ल, विपाक में कट्ट, उष्णवीर्थ वात-रोग में हितकारी, रक्त और पित्त को कुपित करने वाला है। (५) घनिये का तेल-गरम, विपाक में कट्ट, गुढ, विदाही और सब रोगों को (दायों को) कुपित करने वाला है। जिन फलों से अन्य तैल तैयार किये जाते हैं, उन तैलों के गुण उन्हीं फलों के अनुसार समझने चाहिये।

चिरायता तिकक, अतिमुक्तक, विभीतक ( बहेबा ) ना रियल, बेर, अख-रोट, जीवन्ती, रियाल (चिरोंजी ) कुर्जुदार, स्वंबली, त्रपुत, ऐरावाक, ककरि कृष्णाच्य आदि के तेल मधुर, मधुवीर्थ, मधुर विभाक वाले, वात रिच को शाल करने बाले, श्रीतवर्थ, मार्गशांवक, मल्मूत्रकारक, अध्ववर्थक होते हैं ( सुभुत ) मजा और वचा, मधुर रस, पुष्टकारक, शुक्रवर्थक, बलकारक होता हैं। इनकी श्रीतता और उष्णता प्राणियों के अनुवार समझनी चाहिये। जिस प्राची का मांस उष्ण है उबकी मजा मी उच्य, जिसका मांस श्रीत उस प्राची की सजा मी श्रीत समझनी चाहिये॥ २०४०-२६३॥

> कस्तेहं दीपनं वृष्यमुक्णं वातककापहम् ॥ २६४ ॥ विवाकसञ्जरं हृषां रोचनं विश्वभेवजम् ॥

रुषेषाला मधुरा चाऽऽही गुर्ची सिग्धा च पिणकी। सा शुष्का कफबातव्ती कटुष्णा वृष्यसंमता ॥ २९५ ॥ नात्यर्थमुष्णं मरिचमवृष्यं छघुरोचनम् । छेदित्वाच्छोषणत्वाच दीपनं कफवातजित् ॥ २९६ ॥ वातऋष्मविबन्धध्नं कटुष्णं दीपनं छघु । हिङ्ग शुलप्रशमनं विद्यात्पाचनरोचनम् ॥ २६७ ॥ रोचनं दीपनं वृष्यं चल्लुष्यमविदाहि च। त्रिदोषध्नं समधुरं सैन्धवं छबणोत्तमम् ॥ २६८ ॥ सौह्म्यादौष्ण्याञ्चयुत्वाच सीगन्ध्याच रुचिप्रदम् । सौवर्चेळं विबन्धव्तं हृद्यमुदुगारशोधि च ॥ २६६ ॥ तैक्षण्यादौष्ण्याद् व्यवायित्वाद्दीपनं श्ळनाशनम् । ऊर्ध्वं चाधश्च वातानामानुलेम्यकरं बिहम् ॥ २०० ॥ सतिक्तं कटु सक्षारं तोक्ष्णमुत्क्छेदि चौद्धिदम् । न काललवर्ण गन्धः सोवर्चलगुणाञ्च ते॥ ३०१॥ सामुद्रकं समधुरं, सतिक्तं कटु पांशुजम् । रोचनं छवगं सर्वं पाकि संस्यनिलापहम् ॥ ३०२ ॥ हृत्पाण्ड-प्रहृणी-दोष-सीहानाह-गळप्रहान् । कासं कफजमशांसि यावश्को व्यपोहति ॥ ३०३॥ तीक्ष्णोष्णो उघुरुक्षश्च क्छेदी पक्ता विदारणः। बाहनो दीपनर्छेत्रा सर्वः क्षारोऽग्निसंनिमः॥ ३०४॥ कारव्यः कुञ्चिकाऽजाजी यवानी धान्यतुम्बरः। रोचनं दीपनं वात-कफ्-दौर्गन्ध्य-नाशनम् ॥ ३०५॥ आहारयोगिनां भक्तिनिश्चयो न तु विद्यते। समाप्तो द्वादशञ्चायं वर्ग आहारयोगिनाम् ॥ ३०६ ॥

सॉठ—योड़ी स्निग्ध, अग्निदीपक, बीर्यवर्धक, गरम, वातकफलाशक, विपाक में मधुर, द्वाय के लिये हितकारी, रुचिप्रिय होती है। हरी पिप्पकी-कफ्तकारक, मधुर, गुरु और स्निग्ध होती है। सूखी पिप्पकी कफ बातनाशक कटू, उष्ण, बीर्यवर्धक है। काली मरिच सूखी—बहुत गरम नहीं, वीर्य को न बहुनि बाली, कप्र, रुचिकारक, छेदन करने वाली, कफ्र आदि को उखाइने बाली और शोषक होने से अग्निदीपक एवं कफ-वातनाशक है। और हरी अवस्था में स्वाहु गुरु, कफ्रबर्धक होती है। हींग वासु-कफ विवन्यनाशक, बद्ध, उष्ण, अग्निदीपक, कप्र, सूक्तवाशक, पायक और विवक्त है। सेन्या अग्नक—किंव-

कारक, अभिवर्षक, हुम्म, ऑलो के किये हिरकारी, अविदाही, विदोक्तस्यक, कुछ मधुर और सब नमकों में ओड है।

वीवर्षंक नमक ( संवल नमक )-ध्रम, उष्ण, क्षु होने से तथा युमन्य होने से विवायक, विवन्यनाधक, इध, उद्गार ( इकार ) को धोषन करने वाला है। विड ( काला नमक )-तोषण, उष्ण और व्यवायी ( धारीर में फैकने वाला होने से ) अमिदीपक, श्वनाधक, एवं वायु को ऊपर या नीचे, अधोमार्य दोनों से अनुलोमन करने वाला है। उद्मिद् नमक-तिक, कहु, धारपुक्तः, तीषण उद्कोदि अर्थात् वमन की रचि करने वाला है। काले अवण के गुण संचल नमक के समान हैं, परन्तु इस में संचल के समान गन्य नहीं होती। समुद्र के पानों से तैयार किया नमक मधुर है। पांशुच ( सजी ) जिससे घोषी कपड़ा घोते हैं, ऐसी मिद्दी से तैयार किया नमक कहु और तिक होता है। सब प्रकार के नमक रचिकारक, अस या व्रण को पकाने वाले; संस्ती और वात-नाशक हैं।

जी-खार—इदय, पाण्डु, प्रहणी रोग, प्रीहा, आनाह, गळरोग, कफजन्य कास और अर्थरोग को नष्ट करते हैं। सब प्रकार के खार (टंकण, सज्जो, पापड़ खार आदि) तीक्षण, उष्ण, लघु, रूख, क्रोदि, अख और प्रण को पकाने बाले, प्रके हुए प्रण को पाइने वाले, जलाने वाले, अन्निवर्दक, कफ आदि का छेदन करने वाले अग्नि के समान गुण वाले (उष्ण) होते हैं। कारवी (काला जीरा,) कुंचीका (मोटा जीरा) ये रुचिकर अन्नि-दीपक, वात, कफ, दुर्गन्य को नाश करने वाले हैं। खान पान में किन किन द्रव्यों का व्यवहार होता है या होना चाहिये हसका निश्चय करना कठिन है, कोई एक नियम नहीं बन सकता, क्योंकि प्रत्येक मनुष्य की कचि मिस्न मिस्न है। यह बारह्यां आहारयोगी द्रव्यों का वर्ग भी समास हुआ। १९५-३०६।।

इत्याहारयोगिवर्गः ।

श्कान्यं समीधान्यं समातीतं प्रसस्यते । पुराणं प्रायशो रुक्षं प्रायेणामिनवं गुड ॥ २०७ ॥ यद्यदागष्कृति क्षिमं तत्तक्षुत्रतं स्वतम् । निस्तुषं युक्तिसृष्टं तु सूत्यं रुषु विषय्यते ॥ २०८ ॥ भारतः ( पावक, गेर्डं आहे ), समीधान्य ( संग

श्क्रवात्म (चावड, गेहूँ आदि), श्रमीशात्म (मूंग, मसूर, उड़द आदि) वे यक तक पुराने प्रशस्त हैं। प्रायः करके पुराने चाला कक होते हैं। को भाग्य बोने पर भारती उस आता है ( बेते ग्रीव्य श्राह के आठी श्राहक) वह हत्वा होता है और मूंग आदि दाक की वस्तुओं को तुक्सित करके किळका उतारकर थोड़ा मृन किया जावे तो ये कमु हो जाते हैं ॥ ३०७—२०८॥

सुतं क्र्झाविमेष्यं च चृद्धं वार्ळं विषेहेतम् । अगोचरश्वतं ज्याडस्वितं मासमुत्स्यजेत् ॥ १०० ॥ अतोऽज्यया हितं मासं बृंदणं वलवर्षनम् । प्रीणनः सर्वधात्नां हृयो मासरसः परम् ॥ ११० ॥ शुष्यतां ज्याधिमुक्तानां कृशानां सीणरेतसाम् । वल्याधिनां चेव रसं विद्यायधाऽस्तम् ॥ १११ ॥ सदरोगप्रश्नमनं यथास्यं विदितं रसम् । विद्यास्त्वयं वळकरं वयोजुद्धीन्द्रयायुवाम् ॥ ११२ ॥ ज्यायामनित्याः स्त्रीनित्या मचनित्याश्च ये नराः । नित्यं मासरसाहारा नाऽऽतुराः स्युन दुवेळाः ॥ ११३ ॥

त्याच्य मांच — मरा हुआ, कृश दुर्बल प्राणी का, बहुत चर्वी वाला, बुढ़े यहु का, बाल्क का, विव द्वारा मारा, अगोचरमृत अर्थात् अपने स्वामाविक स्थान को खेककर दूवरे प्रदेश में पले ( जलीय देश के प्राणा को मक्स्थल में पोषण करने पर ), ज्याड अर्थात् ज्याम या सांग आदि हिंतक पशुओं से मारे हुए पशु का मांस त्याच्य है। इससे विपरीत प्रकार का मांस हित कारी, हारीर का पोषक, बलकारक है। मांस रस, पृष्टिदायक, सब प्राणियों के लिये हितकारी, हृदय को प्रिय होता है। स्वली हुए, कृश होते हुए, रोग से उठे हुए, निर्वल, शुक्र जिनका खीण हो गया है, बल या कान्सि को चाहने वाले पुरुषों के लिये मांस रस अमृत के समान है। मांस रस सब रोगों कोल ह्यान्य करने वाला है, खर के लिये उत्तम, आयुवर्धन, बुद्धि और इन्द्रियों के लिये हितकारी एवं बलकारक है। जो पुरुष नित्य प्रात न्यायाम करते, खी संग करते, ह्याया पीते हैं और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और न

कृमिबातातपहर्तं शब्दं जीणेमनातेवम्। शादं निःस्नेहसिद्धं च वर्व्यं यबापरिस्नुतम्॥ ३१४॥ पुराणमामं संक्रिष्टं कृमिन्याकहिमात्तपैः। बदेशकाववं क्रिष्ठं यस्यास्क्रमसायु तत्॥ ३१५॥

<sup>•</sup> उन्माद रोग में मांस का निवेष है-यथा 'उन्माद निवृत्वामिकाको का है

28

दरिवानां यवासायं निर्देशः साथनारते । 9 19 मचान्युगोरसादीनां स्वे स्वे वर्गे विनिधायः ॥ ३१६ ॥

त्याच्य शाक-कृति, वात, धूप से मरा ( स्ला ), शुच्क, पुरामा, ऋषु में उत्पन्न नहीं हुआ, और जो शाक बिना स्नेह (भी बा तेड ) के तैयार किया गया हो और जिसका कि भांप कर पानी न निकास दिया गया हो, वह साक त्याच्य है। जो फळ पुराना, ( बहुत पका ), कचा, तहा, कृमि सर्प मा हिंसक वह से लावा हुआ हो, वर्ष या धूप से लराब हो, भले देश में उत्पन्न न हुआ. क्रिन्न ( सड़ा ) हो वह फल उत्तम नहीं । पकाने की विधि को छोड़कर हरित-वर्ग को बाकों की भाति समझना चाहिये। अर्थात् इनमें पानी का नियंक्रता, बी आदि में संस्करित करना नहीं है। मदा, जल, दूव आदि के अच्छे-बुरे का निक्चय इनके अपने अपने वर्ग में कर दिया है ॥ ३१४-३१६ ॥

> यदाहारगुणैः पानं विपरीतं तदिष्यते । अन्नातुपानं बातूनां दृष्टं यन्न विरोधि च ॥ ३१७॥ आसवानां समुद्दिष्टा अशीतिश्चतुरुत्तरा। जलं पेयमपेयं च परीक्ष्यानुपिबेद्धितम् ॥ ३१८॥ स्निग्धोष्णं मारते शस्तं पित्तं मधुरशीवलम् । कफेऽन्यानं रूक्षोष्णं, क्षये मांसरसः परम् ॥ ३१६ ॥ खपबासाध्व-भाष्य-स्त्री माहतातप-कर्मभिः। कान्तानामनपानार्थं पयः पथ्यं यथाऽसृतम् ॥ ३२० ॥ सुरा कुशाना पुष्ट्यर्थमनुपानं प्रशस्यते । कार्र्यार्थं स्थू छदेहानामनुरास्तं मधूदकम् ॥ ३२१॥ अल्पाचीनामनिद्राणां तन्द्रा-शोक्र-भय-क्छमेः। मद्यमांसाचितानां च मद्यमेवानुज्ञस्यते ॥ ३२२ ॥

अयानुपानकमें प्रवस्यामि-अनुपानं तर्पयति, प्रीणयति, अर्जयति, पर्याप्रिमभिनिवर्तेयति, भक्तमबसादयति, अन्तसंघातं भिन्ति, मार्देब-मापादबति, क्छेदयति, जरयति, सुसपरिणामितामाञ्ज्यवायिता चाऽऽ-हारस्योपजनयतीति ॥३२३॥

अनुपान-वो पेर पदार्थ आहार गुण के विपरीत ( यथा-उष्ण आहार के पीछे बीत अनुपानक ) तथा जो चातुओं का विरोधी न हो अपित सास्य करने

अनु-पश्चात्-मोजनात् इत्वर्यः,पानं जलादिपानम् ॥ दाह के पीछे नवुर, इव वा चीर के बीडे कोची ( सहा ) अनुवान न देवें, इतकिये कि वाद में का विरोधी न ही !

बाजा हो, वह अनुपान प्रशस्त है। 'का गुरुपीय' आवाय में बीराडी कहार के आवत कहे हैं। चक पीना हितकारी है, वा नहीं इसका विचार करके हितकारी जरू पीना चाहिये। वागुरोप में रिनम्य और उष्ण; पिचाविकार में मधुर और शितक; कफ में रुख एवं उष्ण तथा खय में रस का अनुपान श्रेष्ठ है। उपवास से, मार्ग चरूने से जैंचे या बहुत बोकने से खीरांग, वायु, भूप या पंच कमों के कारण जो यके हुए हों, उनको अनुपान देने के किये वृच अगृत के समान पच्च, हितकारी है। मोटे शरीर वालों को पतला बनाने के लिये वृच अगृत के समान पच्च, हितकारी है। मोटे शरीर वालों को पतला बनाने के लिये पानों में शहद मिकाकर देना उत्तम है। जिनको मन्दिग्न हो, नींद न आती हो, तन्द्रा, श्रोक, मय, क्रम से यके, मदा मारा सेवन करने वालों के लिये मदा श्रनुपान ही श्रेष्ठ है।

अनुपान के कमें (गुण) कहते हैं—अनुपान शरीर का तर्पण करता है, शरीर को और जीवन को पुष्ट करता है, तेज बढ़ाता है, खाये हुए भोजन से सिककर शरीर में मिल जाता है, लाये हुए को पचाता है, मिले हुए अज को तोकता, पुथक् पृथक् करता है। शरीर में कोमलता है, आहार को क्लिक करता, पचाता और युख पूर्वक पचाकर शोज शरीर में स्थास कर देता है॥ ३२३॥

भवति चात्र—अनुपानं हितं युक्तं तर्पयत्याशु मानवम् । सुस्रं पचति चाऽऽहारमायुषे च बळाय च ॥ ३२४॥

योग्य हितकारी अनुपान मनुष्य को सीप्र तर्पण कर देता है। भोजन को सुख्यपूर्वक पत्राता है और आयु एवं बल को बहाता है।। ३२४।।

नोध्वीङ्कमारुवाविष्टा न हिकारुवास-कासिनः।
न गीव-माध्याध्ययन-प्रसक्ता नोरसि झताः ॥ १२४ ॥
पिनेयुक्दकं मुक्त्वा, बद्धि कण्ठोरसि स्थितम्।
स्नेहमाहारजं हत्वा भूयो वोषाय कल्पते॥ २२६ ॥
अनुपानेकवेशोऽयगुक्तः प्रावोपयोगिकः।
द्रव्यं तु न हि निर्देष्टुं शक्यं कास्त्र्येन नामभिः॥ १२७॥
यथा नानौषयं किंचिदेशज्ञानां वचो यथा।
द्रव्यं तक्त्त्राया वाच्यमनुक्तिमह यद्भवेत्॥ १२८॥।

किनको अनुपान नहीं करना चाहिये—कण्ठ, छाती; चिर, ( अर्घ्योग ) में क्य बासु का बोर हो, किनको हिचकी, स्वाब, कास रोम हो, मीह, माक्य, श्रुक्तम्य में को कमें सहते हों, विनकी छाती में बोट कसी हो हमको मोकन करके पानी अनुवास कर में नहीं चीना चाहिये। इस अवस्था में विवा पानी करूठ, अती (आसाहय ) में दियत आहार कर्य स्तेह को वृतित करके नाना प्रकार के रोग उत्पन्न करता है।

प्रायः उपयोग में आने बाले आहार, खान-पान का कुछ मान यहाँ पर कह दिया है। खानपान के सब द्रव्यों का नाम से कथन करना सम्मव नहीं है, जिस प्रकार की कोई भी औषध रहित बनस्पति नहीं, जिस प्रकार देश बाले उसे जैसा गुणकारी या हानि कारक कहते हों, उसके अनुसार यहाँ पर न कहे हुए द्रव्य को समझना चाहिये। गुणशान के विषय में और भी कहते हैं ॥३२८॥

> चरः अरोरावयवाः स्वभावो धातवः क्रिया । क्किं प्रमाणं संस्कारो मात्राचात्र परीक्ष्यते ॥ ३२६ ॥ चरोऽनूप-जळाकाश-धन्वाद्यो भक्ष्यसंविधिः। जलजानूपजाश्चीव जलानूपचराश्च ये ॥ ३३०॥ गुरुमक्ष्यास्य ये सत्त्वाः सर्वे ते गुरवः स्मृताः । छघुमक्ष्यास्तु छघवो धन्वजाधन्वचारिणः ॥ ३३१ ॥ शरीरावयवाः सक्थि-शिर-स्कन्धादयस्तथा । सक्यमांसाद् गुरुः स्कन्धस्तवः कोहस्तवः शिरः॥ ३३२॥ वृषणी चर्ममेढ्' च भोणी वृक्षी यकुद् गृहम्। मासाद गुरुतरं विद्याद्यवारवं मध्यमस्यि च ॥ ३३३ ॥ स्वभावाञ्चघवो सुदुगास्तथा लावकपिञ्चलाः : स्वभावाद गुरबो माषा वराहमहिषास्तथा ॥ ३३४॥ धातूनां शोणिताद्यानां गुरुं विद्याद्यथोत्तरम्। अल्सेभ्यो विशिष्यन्ते प्राणिनो ये बहक्रियाः ॥ ३३४ ॥ गौरवं लिङ्गसामान्ये पुंसां स्त्रीणां च छाघवम्। महाप्रमाणा गुरवः स्वजाती छघबोऽन्यथा ॥ ३३६ ॥

चर (जिस स्थान पर विचरता है), धरीरावयव ( धरीर का अंग), स्वभाव ( प्रकृति ), घाद्व ( रस, रकादि घादु ), क्रिया, ढिंग, प्रमाण, संस्कार, मात्रा ये वार्ते गुरू कहु विचार करने में देखनी चाहिये। चर, गति कपचर और भक्ष्य रूप चर मेद से दो प्रकार के हैं। इनमें गति रूप चर आव्य अर्थात् थाव्य का व्यव्य में विचरने वाहे, आकाश में, धन्व देश में तथा जब आव्य दोनों देशों में विचरने वाहे हैं। मध्य रूप चर गुद, श्रीतक पदार्थ

कार्त हैं पेसे दोनों प्रकार के प्राणी गुरु होते हैं। चन्न प्रदेश में उत्पक्ष मा चन्न (हेरीके) देश में विचरने वाके तथा कशु मोजन करने वाके प्राणी कशु होते हैं।

जांच, शिर, स्कन्य आदि शरीर के अवयव हैं। इनमें जंघा से स्कन्य, स्कन्य से क्रोड़ और क्रोड़ से शिर, का मांच ग्रुव होता है। शिर से हृपण और हृपण से इनका चर्म, फिर शिक्न, फिर ओणी भाग, फिर हृक्क (गुर्दे) और फिर यक्कत्, उसके पीछे गुर्दा और पीछे मध्यास्थि ( मजा या अस्थि के ऊपर का मांच ) गुरु होता है।

स्वभाव वा प्रकृति से मूंग, बटेर किंपजल लघु होते हैं और उक्क सुलर, मैंस ये गुरु होते हैं। धातुओं में रक्त मांत, और मेद ये क्रमग्रः उचरोचर गुरु होते जाते हैं। जो प्राणी बहुत चेहार्शाल होते हैं, वे आल्सी स्वभाव बाले प्राणियों से भिन्न अर्थात् लघु होते हैं (आल्सी प्राणी गुरु होते हैं) लिंग की हि से नर गुरु और मादा पक्क लघु होते हैं, (पशुओं में यह नियम है, परन्तु पिक्षयों में नर लघु होता है।) अपनी जाति में बड़े शरीर बाले गुरु और छोटे शरीर के प्राणी लघु होते हैं॥ २२६-३३६॥

गुरूणां ठाघवं विचात्संस्कारात्सविषयंयम् ।
श्रीहेर्जाजा यथा च स्युः सक्तृनां सिद्धपिण्डिकाः ॥ ३३० ॥
अत्पादाने गुरूणां च छचूनां चातिसेवने ।
मात्राकारणमुद्दिष्टं द्रन्याणां गुरुकाघवे ॥ २३८ ॥
गुरूणामल्पमादेयं छघूनां तृतिरिष्यते ।
मात्रां द्रव्याणयपेक्षन्ते मात्रा चात्रिमपेक्षते ॥ ३३६ ॥
बक्तमारोग्यमागुक्ष प्राणाक्षाग्नौ प्रतिष्ठिताः ।
अञ्चलामबन्तेव्याग्निर्दांच्यते शास्यतेऽन्यथा ।॥ ३४० ॥
गुरुकाघवचिन्तेयं प्रायेणाल्पबछान् प्रति ।
मन्दक्रियाननारोग्यान् सुकुमारान् सुकोचितान् ॥ ३४१ ॥
दीप्राग्नयः सराहाराः कर्मनित्या महादराः ।
ये नराः प्रति ताँक्षिन्त्यं नावश्यं गुरुकाघवम् ॥ ३४२ ॥

संस्कार द्वारा गुद पदार्थ लघु और कघु पदार्थ गुद बन जाते हैं। जैसे ब्रीहि (बान्य) स्वभाव से गुद हैं, परन्तु काजा के रूप में कघु बन जाते हैं ब्रीह सच्चू स्वभाव से ब्रघु होने पर भी उनकी आग से पकाई पिण्डकारों

१. ज्वक्ववि व्यक्ति वान्मधा इति वा पाढः।

गुड होजाती हैं। गुड पदायों को योड़ा और क्यु पदायों को खिक्क केयह करने से ये गुड हो जाते हैं। इसकिये गुड कप्रता के निक्षय करने में भी माना कारण है। गुड पदायों को योड़ा लेना और क्यु पदायों को द्विष्ट्र के जाना चाहिये जिससे पेट फूक न जाय, श्वास सदने न कये। हस्य, माना अर्थाद परिमाण की अर्थका करते हैं और माना अग्नि को अर्थका करती है। बक्क आरोग्यता, आग्नु और प्राण अग्नि पर आग्नित हैं—अग्नि के अर्थन हैं। अर्थ पान (जान, पान) क्यो इन्यन से अग्नि हैं—अग्नि के अर्थन हैं। अर्थ पान (जान, पान) क्यो इन्यन से अग्नि हैं। जो पुरुष अस्य बक्क कार्क हों, मन्द किया, मन्द-सेष्टावाले, अनारोग्य, रोगी, सुकुमार अर्थात् नाजुक प्रकृति, के आराम का जीवन व्यतीत करने वाले हैं उनके विषय में गुब-क्युं का विचार करना चाहिये। जिनकी अग्नि प्रवल हो, जो कठिन आहार को भी पचा सकते हों, निस्य मेहनत करने वाले, वहें पेट वाले, जिनकी अग्नि वहीं हुई हो उनके विषय में गुब-क्युं का विचार करने की आवश्यकता नहीं है। ।३३७-३४२॥

हिताभिर्जुट्टयाकित्यमन्तराग्नि समाहितः।
अत्रपानसमिद्धिना मात्राकाळी विचारयन्॥ ३४३॥
आहिताग्निः सदा पथ्यान्यन्तरामी जुद्दोति यः।
दिवसे दिवसे त्रह्म जपत्यय ददाति च ॥ ३४४॥
नरं निःश्रेयसे युक्तं सात्म्यङ्गं पानभोजने।
भजन्ते नाऽऽमयाः केचिद्वाविनोऽप्यन्तराहते॥ ३४४॥
षट्त्रिशतं सहस्राणि रात्रीणां हितसोजनः।
जीवस्यनातुरां जन्तुर्जितात्मा संमतः सताम्॥ ३४६॥

मनुष्य को चाहिये कि मात्रा और काळ का विचार करके, हितकारी खान-पान करी समियाओं से अन्तराप्ति में नित्यप्रति संयमित चिच से हवन करे। को आहितागिन हवन करने वाला नित्य प्रति दोनों समय अन्तरागिन में हितकारी अब की आहुति देकर नहा ( ऑकार ) का जप करता है और ययावाकि दान करता है, जिसको खान-पान सम्बन्धी सस्य का बान होता है, ऐसे पुण्यवान् कुवव को कारण के दिना कभी भी रोग नहीं होते। हती प्रकार संवित कर्म के मध्यव के कम्मान्यर में भी रोग नहीं होते। हितकर आहार करने वाका व्यक्ति हेक्श व राजि (१०० वर्ष) पर्यन्त भीरोगी, जितेन्द्रिय, और सकतों से हिनक होकर निवास करता है ॥ १४१-१४६॥ अववस्तात्र—प्राणाः प्राणश्चतासम्मननं कोकोऽभिधासति । वर्णः प्रवादः बौस्वर्णं वीचितं प्रविधा सुखस् ॥ ३४७ ॥ तुष्टिः पुष्टिबंधं मेघा सर्वमन्ने प्रतिष्ठितम् । कौष्ठिकं कमें यतृषुत्तौ स्वर्गतौ यच वैदिकम् ॥ ३४=॥ कर्मापवर्गे यचोक्तं तबाप्यन्ने प्रतिष्ठितम् ।

क्षक, तब प्राणियों का प्राण है, तारा संतार हसी अक्ष की याचना करता है (पैट के छिये आदमी सब कुछ करता है)। अब में ही वर्ण, धरीर की प्रशक्ता, सुस्वरता, जीवन, प्रतिभा, सुख, दुष्टि, हर्ष, पोषक, वळ, मेचा, ये सब बातें स्थिर हैं। संसारिक कर्म, तथा स्वर्ग प्राप्ति में यज्ञादि को वैदिक मोक्षदायक यज्ञ, तप आदि कर्म हैं, वे सब अब में प्रतिष्ठित हैं।। ३४७-३४८।। तक्ष ऋकिः—अक्षपानगुणाः साम्या वर्गा द्वादश निश्चिताः।। ३४९।।

सगुणान्यनुपानानि गुरुखाघवसंग्रहः । अन्नपानविधानुकां तत्परीकृयं विशेषतः ॥ ३५० ॥

इस अवापान नामक अध्याय में, अज-पान के गुण, बारह वर्गों में कह दिये हैं। अनुपान के गुण, गुरु एवं लघु विषय का निरूपण किया है, इस विधि को विचार कर प्रयोग करना चाहिये॥ ३४६-३५०॥

इस्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने अञ्चपानविधिनाम सप्तविशतितमोऽध्यायः ॥ २७ ॥

#### अष्टार्विशोऽष्याय:

अश्वातो विविधाशिवपीतीयमभ्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति इस्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

अब से 'विविधाधित-पीतीय' अध्याय का न्याक्यान करेंगे । जैवा भगवान् आत्रेष ने कहा या ॥ १-२ ॥

विविधमण्लिक्षात्रित-पीत-छीद-स्वादितं अन्तोदितमन्तरणिसन्युद्धितवकेक व्याद्येनोध्मणा सम्बन्धिपच्यमानं काळवदनवस्थितसर्वधातुमाक्ष्मणु-पद्ववद्येषात्म्यमादतक्षोतः केवळं रारीरग्रुपचय-क्क-वर्ण-सुक्षातुक्ष केवचित, स्टीह्मात्वूर्वचित, । भातवो दि चालाहाराः मञ्चलिक्क-वर्तन्ते ॥ ३ ॥ मनुष्य का खाया, वीया, वाद्या या व्यवाकर खाती से खाँमा खोजबा, नाका प्रकार का दिनकारी प्रवार्थ, वाद्याप्ति के प्रवीरत बक के कारण, लेका पूर्वी, वाळ, तेज, वायु और आकाश इन पांच महामृतों को वारनी-अवकी महामी है। इस वकार के प्रवार का वायु को वायु को अहार प्रवर्धों का पांचन होता है। इस वकार के पांचा चुआ अन्न काल की मांति निस्य निरन्तर गति करता हुआ, वच वायु को के निरन्तर पांक होने से जिल धारीर में खीणता उत्पन्न होरही है उस खारी की त्या जिल धारीर में वव वायु ओं को गरमी वनी हुई है, और वायु वह खोत जिल धारीर में उपश्यित हैं, ऐसे सम्पूर्ण धारीर को वृद्धि करने के खाद साथ वल, वर्ण, बुल ओर आयु देता है, तथा धारीर के वायु ओं को तेज बदान करता है। वायु हो जिनका मोजन है ऐसे रखि वाद वाद नित्य प्रति खोण करेंद्र हुए खाये हुए मोजन रूपों धाद को खाकर स्वस्थ अवस्था में रहते हैं॥ इ ॥

तत्राऽऽहारप्रसादाख्यो रसः किहं च मडाख्यमभिनिर्वर्तते; किहात् स्वेद-मूत्र-पुरीष-वात-पित्त-श्रेष्माणः कर्णाक्षि-नासिकास्य-छोम-कूप-प्रज-नन-मलाः केश रमश्रु-लोम-नलादयश्चावयवाःपुष्यन्ति । पुष्यन्ति स्वाहार-रसात् रस-रुधिर-मास-मेदोऽस्थि-मज्ज-शुक्रो जासि पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि धा-तुमसादसंब्रकानि शरीर-सन्धि-बन्ध-पिच्छादयश्चावयबाः ते सर्वे एव धा-तवो मत्ताख्याः प्रसादाख्याश्च रसमछाभ्यां पुष्यन्तः स्वं मानमनुवर्तन्ते ययावयः शरीरम्। एवं रसमछी स्वप्रमाणावस्थितौ आश्रयस्य सम धावोषीतुसाम्यमनुवर्तयतः; निमित्तवस्तु क्षीणवृद्धानां प्रसादाख्यानां धात्नां इदिश्वयाभ्यामाहारमूळाभ्यां रसः सात्म्यमुत्पादयत्यारोग्याय, किट्टं च मळानामेवमेव। स्वमानातिरिकाः पुनक्सिगिणः शोतोष्णपर्य-यगुणेश्चोपवर्षमाणा मळाः शरीरघातुसाम्यकराः समुपकम्यन्ते । तेवां तु मलप्रसादाख्यानां धातूनां स्रोतांस्ययनमुखानिः; तानि यथाविभागेन यथास्वं धात्नापूरयन्ति । एकमिदं ऋरीरमशित-पोत-छोढ-खादित-प्रमवम्, अशित-पीत-लीढ-खादित-प्रमवाश्चास्मिन् शरीरे व्याचयो भवन्तिः हिताहितोपयोगविशेवास्त्वत्र श्माश्चभविशेवकरा न्दोति ॥ ४ ॥

इब ब्राहार से तीन वस्तुप्रं बनती हैं प्रक ब्रबाद करी रहा, २. विह्न, ब्रुबार भगवा और १. मम । इनमें किह माय के ब्रुवाना, मृत, महा, वाबू, विक् क्रक और कान, आंक, नाक, डुबा, कोन, क्रूप और विक्य के साम उत्परन सोंगे हैं। तमा केड, समा, मृह, दोन (अयोह के साक) और कड़ ब्राह्म व्याद्ध व्यव- बब पुढ़ होते हैं। आहार के प्रवाद कपी रसमाग से, रस, रस्क, मांत, सेंद, अस्य, मांत, कुक, ओज तथा एच्यी, अ, तेज, बायु, आकाश (ये पंच महामृत तो हिन्द्रयों को बनाने वाले हैं) अस्यन्त शुद्ध रूप में स्थित बाद्ध, शरीर को बांचने वाली स्नायु, शिरा आदि, सन्विया, आर्चक और दूध बनाते हैं। ये सब मल नामक धाद्ध या प्रवाद रूप बाद्ध रस और मल हारा पुढ़ होते हुए आयु के अनुसार अपने परिणाम में बनते हैं (अथवा कुश, स्थूल, छोटे, बड़े में अपने परिणाम से बनते हैं)। •

● आहार के रसादि धात में बदलने के विषय में एक पक्ष यह है कि रस. रक्त घातु में बदलता है और रक्त, मांस में, इस प्रकार आगे परिवर्शन-होता जाता है। जिस प्रकार दही जमते हए सम्मर्ण दच दही रूप में बदलता है, इसी प्रकार सम्पूर्ण रस रक्त रूप में बदल जाता है और रक्त मांस में इसी मकार आगे । दसरे आचार्य इस परिवर्तन को 'केदार-कल्यान्याय' से मानते हैं। अर्थात् खेत में बहतो पानी की धार में से प्रत्येक क्यारी अपना २ पानी है हैती है इसी प्रकार यहां पर भी अब से उत्पन्न रस. रस चात में जाकर कल भाग से रस बन जाता है और शेष रस भाग रक्त में जाकर रहा के गन्ध. वर्ण से मिल कर रक्त बन जाता है और शेष रस भाग आगे मांस घात में पहुँचता है, वहां मांस के गन्ध-वर्ण में मिलकर मांस बन जाता है. और इससे अवशिष्ट रस भाग मेद में चला जाता है, वहां भी पूर्व की भाँति किया होती है। इसी प्रकार आगे २ चलता जाता है। तीसरे पश्च बाले कहते हैं कि-अल रस प्रथक २ घातुमार्ग में जाकर रशदि घातुओं का पोषण करता है. यह नहीं कि इस घात को पोषण करने वाला ही रक्त घात में जाता है। रस आदि को पोषण करने वाळे स्रोत उत्तरोत्तर सुक्ष्म मुख वाळे और लम्बे हैं । इस प्रकार से रस को पोषण करने वाला भाग रसमार्ग में गमन करके रस का पोषण करता है. एवं रस का पोषण करने के पीछे रक्त पोषक मार्ग में जाने से रक्त का पोषण करता है. इस प्रकार रहा का पोषण करने के पीछे मांस को पोषण करने वाला रस भाग दर एवं सुक्स मार्ग में गमन करने से मांत का पोषण करता है। इसी प्रकार आगे मेद आदि का पोषण हो जाता है। इस पक्ष में दूव आदि बच्च बस्तुओं से उत्पन्न रस प्रभाव से बीव ही शुक्र से मिक्कर शुक्र का पोषण कर देता है, इसी प्रकार दुशबस्था में भी एक दोष के दुश होने से अन्य घात हुए नहीं होते, परन्तु परिमाण पक्ष में रस-बात के दृष्ट होने से रक्त आदि बात भी दुवित हो बाते हैं, इसके अतिरिक्त परिणाम पक्ष में तीन बार उपवास से अहीर की शता होती चाहिये और एक माद के कुम्पतेवन से तो सम्पूर्ण इत प्रकार से बरीर के अपने स्वरूप में (न अपिक और न कम विस्ताप में ) रियत होने पर चातु-साम्यावस्था में रहते हैं। प्रवाद कम चातुआ का क्य वा इदि वो निमित्त को केकर होती है, वह आहार के कारण ही होती हैं, इस-किये आहार हारा चृदि और खय का सात्म्य उत्पन्न होकर आरोग्यता उत्पन्न होती हैं हसी प्रकार किष्ट और खय का सात्म्य उत्पन्न होता है हसी प्रकार किष्ट और मक भी शारीर के आरोग्य सम्यादन में सहावक होते हैं। अपने परिमाण से अधिक बढ़े हुए किष्ट और मक को बाहर निकास कर तथा शांत से उत्पन्न मक में शांत परिवार्यों से मक शारीर के चातुओं को समानावस्था में रखते हैं। इन मक अर्थात् प्रवाद नामक धातुओं के सोत गमन करने के मार्ग हैं और वे सोत जो जो जिन जिनके हैं उन उन चातुओं को पूर्ण करते हैं। इस प्रकार से यह सम्पूर्ण शारीर खाये, थिये, चाटे, चाले आहार कपी रस से पूर्ण होता है। और रोग भी इस शारीर में खाये, पिये, चाटे आदि भोजन से उत्पन्न होते हैं। इसमें हित बस्तुओं का उपयोग श्रुमकारी और अदित बस्तुओं का उपयोग अशुमकारी होता है।। ४।।

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच—हरयन्ते हि भगवन् ! हितसमास्यातमप्याहारसुपयुक्षाना व्याधिमन्तस्रागदास्र, तयैवाहित-समास्यातम्, एवं हष्टे कयं हिताहितोपयोगविशेषात्मकं शुभाशु-भविशेषसुपलमामह इति ॥ १ ॥

त्रमुवाच मगवानात्रेयः-न हिताहारोपयोगिनामग्निवेश ! तिन्निमत्तर्व्याचयो जायन्ते, न च केवलं हिताहारोपयोगादेव सवं व्याधिमयमिक्कान्तं भवति, सन्ति हि ऋतेऽप्यहिताहारोपयोगादन्या रोगप्रकृतयः, तद्याच-काळविपर्ययः, प्रज्ञापराधः, परिणामञ्च, शब्द-स्पर्श-क्रप-दस-गन्धाञ्चासालया इति. ताञ्च रोगप्रकृतयो रसाव सम्ययु-पयुक्जानमपि पुरुषमशुभेनोपपादयन्ति, तस्माद्धिताहारोपयोगिनोऽपि दश्यन्ते व्याधिमन्तः। अहिताहारोपयोगिनो पुनः कारणतो न सद्यो होववान् अवत्यपचारः, न हि सर्वाण्यपथ्यानि तुल्यदोषाणि, न च सर्वे होवान्तुस्यवकाः, न च सर्वाणि शरीराणि व्याधिक्षमित्वे समयोनि सवन्ति, तदेव क्षपथ्यं देश-काळ-संयोग-वीर्य-प्रमाणावियोगाद् सृय-

सरीर शुक्रमय ही होना चाहिये और 'केशरकुरुया न्याय, बाका पक्ष तीसरे पृक्ष के समान ही है। इसमें भी कृष्य बस्तुएं प्रभाव से बील शुक्र को उसक कर देती हैं।

स्तरमध्यं संप्यते, स एव रोगः संस्कृत्यमेनिषिक्कोत्रकारे तस्वीरामुक्तः तिव्यदिश्वाः प्राणाव्यत्वस्राद्धाः मार्गेष्ठवाती का सूचान् कहतवः विक्रकारितमस्य संप्यते, शरीराणि चानिस्यूलाम्बतिककारम्बिकिसांसकोः णितास्वीनि दुर्वकान्यसारुयाद्द्यारोपित्रतान्यस्वद्याप्यस्वस्वानि वा भवन्त्यव्यापिसहानि, विपरीतानि पुनर्वापिसहानि, एक्ष्यस्वापय्याद्धार-रोप-विशेषकार्था व्याप्ययो सृद्वो दात्रणाः क्षिप्रसमुखाद्धिर-कारिणक्ष भवन्ति । अत एव च वात-पित्त-स्रेष्टमाणः स्थानविशेषे प्रकुपिता व्यापिविशेषानिमिनवर्त्य-स्विनवेश !॥ ६॥

हल प्रकार से कहते हुए आनेय ऋषि को अग्निवेश बोले-'हे मयनान्। संसार में देखने में आता है, कि जो मनुष्य हितकारी आहार का उपमोग करते हैं, वे रोगी दिखाई देते हैं और अहितकारी भोजन करने वाले मी नीरोग शीखते हैं।

अग्निवेश को भगवान आत्रेय ने कहा-हे अग्निवेश ! जो मनुष्य हितकारी अब खाते हैं उनको इनके कारण से उत्पन्न होने वाले रोग नहीं होते और न केवड हित आहार का उपसेवन ही सब रोगों से बचा सकता। आहित आहार को छोड़कर कुछ दूसरी भी रोग की प्रकृति है। यथा काळ विपर्यंग ( ऋतुओं का परिवर्तन ), प्रज्ञापराघ और परिणाम, शब्द स्पर्ध, रूप, रस, गन्य का असात्म्य ( अतियोग, मिथ्यायोग, या अयोग ) होना । ये रोग के कारण आहार रसों का सम्बन्ध प्रकार से उपयोग करने पर भी पुरुष में आश्रम लक्षण उत्पन्न कर देते हैं। इसकिये हितकारी आहार को सेवन करने बाके भी रोगी दिलाई देते हैं। इसी प्रकार को व्यक्ति अहित आहार का उपसेवन करते हैं. उनमें रोगों के वे कारण जरूरी दोषयुक्त नहीं होते । क्योंकि सम्पूर्ण अवस्य समान दोवकारक नहीं हैं और सब दोष समान वड वाले भी नहीं हैं और सारे खरीर रोम की सहन करने में समर्थ नहीं होते । इसकिये अपन्य देख चावल पिराकारक हैं, यही आन्य देश के योग से अधिक अवस्य कारक हो जाता है. बाट (शास्त्राक में अपथ्य बढवान और देमन्त में निर्वल ), संयोग दही राव के साथ बढवान और शहद केसाय निर्वत ), वीर्य ( संस्कार वा उच्च करने से अवस्थतमधीर श्रीत से अपन्य ), प्रमाण अर्थात मात्रा के अतिवोग से अपन्यतम और हीन वक से निर्वत बन जाते हैं। इसो प्रकार बहुत से कारणों के मिकने से, विकस चिक्तिसा होने से गम्भीर आशयों में, शरीर के बहुत अन्तर प्रवेश कर जाने से

१. त्वक्मांडाभवमुक्तानं गम्भीरं स्वन्तराभयम् ।

तया स्पीर में विरकात से वाइनका आने पर, शंक आदि रहें मिनावारों में स्थित होने से, मर्मस्थानों को गॅडिन करने से बहुत दुःल देने के आदम अलाव्य होने से, मर्मस्थानों को गॅडिन करने से बहुत दुःल देने के आदम अलाव्य होने से, श्रीप्र विकार उत्तक करने से अप्यय बकवान् बन जाता है। इसी प्रकार बहुत मोटा, बहुत कुछ, जिनकें मांस, रक्त, अस्य, दोके, निर्वेष्ण हो गये हों जो विषम स्पीर वाले हैं, जो असारम आहार को सेवन करने वाले, बोकर खाने बाले, अल्प सत्य वाले स्पीर रोगें को सहन नहीं कर सकते। इनके विकार तीत गुणों बाले सरीर व्याधि को सहन कर सकते हैं। इसिकेंगे अवस्य आहार, रोग साते सिंह सेविकें अवस्य आहार, रोग साते सिंह सेविकें सेविक स्थानों में कुपित होकर मिन्न मिक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं। ध्राव्य मिन्न स्थानों में कुपित होकर मिन्न मिक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं। ध्राव्य !

तत्र रसादिषु स्थानेषु प्रकुपिताना दोषाणां यस्मन् यस्मिन् स्थाने ये ये व्याषयः संभवन्ति वास्तान् यथावदनुव्याख्यास्यामः ॥ ७ ॥

> अश्रद्धा चारुचिद्धास्य वैरस्यमरस**इ**ता । ह्यासो गौरवं तन्द्रा साझमर्दो व्वरस्तमः॥ =॥ पाण्डत्वं स्रोतसां रोधः क्छेन्यं सादः कुशाङ्गता । नाशोऽप्रेरयथाकालं वलयः पिलतानि च ॥ ६ ॥ रसप्रदोषजा रोगा, वस्यन्ते रक्तरोषजाः। क्रष्ट-बीसर्प-पिडका रक्तपित्तमस्यदरः ॥ १०॥ गुद्मेदास्यपाकझ सीहा गुल्मोऽथ विद्वधी। नीलिका कामला व्यक्त विसवस्तिलकालकाः ॥ ११ ॥ दृद्धमेद्छं श्वित्रं पामा कोठास्रमण्डलम् । रक्तप्रदोषाज्ञायन्ते, शृणु मांसप्रदोषजान् ॥ १२॥ अधिमांसार्बुदं कील-गल-शालक-शण्डकाः । पुतिमांसाळजी-गण्ड-गण्डमाळोपजिह्निकाः ॥ १३ ॥ विद्यान्मांसाश्रयान्, मेदःसंश्रयांस्तु प्रचक्ष्महे । निन्दिवानि प्रमेहाणां पूर्वरूपाणि यानि च ॥ १४ ॥ अध्यस्यि-दन्त-दन्तास्यि-भेदशळं विवर्णता । केश-छोम-नख-रमधु-दोषाद्यास्यिप्रकोपजाः॥ १५ ॥ रु पर्वणा अमी मुच्छी दर्शनं तमसी मताः। अदर्श स्कूछम्ळामी पर्वजानां च क्लेमम् ॥ १६ ॥ मजप्रदोषाञ्चलस्य दोनास्तिन्यमञ्चलस्य ।

रोगिजं वा क्रीवमस्यायुविरूपं वा प्रजायते ॥ १७ ॥ न वा संजायते गर्भः पति प्रस्वस्यपि । शुक्रं हि दुष्टं सापत्यं सवारं वाधते नरम् ॥ १८ ॥

इनमें रस आदि स्थानों में कुषित बात आदि दोष, जिस जिस स्थान पर जो जो रोग उत्पन्न करते हैं उन उन रोगों को कहते हैं—अभद्या, मोजन में अद्यान होना, अदिन (मोजन में अदिन, अनिक्छा), मारीपन, तन्द्रा, धरीर में पीका, ज्वर, तम, अन्यकार, पाण्डु वर्ण स्रोतों का अवरोष, नपुंसकता, साद (धियिखता) धरीर की निर्वेदना, अप्ति (जाठराग्नि) का नाम, विना समय के शुरियां और बाकों का दवेत होना ये रसजन्य रोग हैं।

रकान्य रोग कहते हैं-कुछ, बीखं, रिडकार्य, रकपिच, रकपिदर, गुद-पाक, शिवन का पकना, म्रीहा, गुल्म, विद्रिध नीलिका, ब्यंग ( साई ), कामका, विष्क्रव, तिळ के आकार के मस्ते, दाद, चर्मदल शिवन, पामा, कोठ, रकामण्डळ ( बाक बाक चक्के ) ये रकाजन्य रोग हैं।

मांसजन्य रोग कहते हैं-अधिमांत, अर्जुद, कील, गळधालूक, ( गळ में शोध होने से बढ़ा हुआ मांस ) गळशुण्डिका, पृतिमांत, अळजी, गळगण्ड, गण्डमाळा, उपजिद्विका, ये मांसजन्य रोग हैं।

मेदजन्य रोग-कहते हैं प्रमेह के निन्दित पूर्वरूप (बालों की जटिलता, आदि अथवा अति स्थूल पुरुष के आयु हाव आदि आठ रूप) ये रोग हैं अथवा अतिस्थूच्या से उत्पन्त आयु का हाव आदि रोग मेद जन्य है।

अस्य के नीचे दूबरी अस्य आना, अधिदन्त, दन्तमैर, दांत दूखना, अस्यियों में क्रूल, केश, रोम, नल और दादी मूंछ के रंग का परिवर्षन होना वे अस्यजन्य रोग हैं। जोड़ों में दर्द, चक्कर, आना, मूर्छा, ऑबों के सामने अवेरा आना, मण, शिर में छोटी-छोटी फुन्सियां छोटे-छोटे जोड़ों में गाठें पड़ जाना वे मजाजन्य रोग हैं।

शुक्त के दोष से नपुंसकता, अहर्षण ( ध्वज के खड़े होने पर मी मैश्रुन में : अश्रक्ति ), संतान रोगी, नपुंस क या थोड़ी आयु वाळी, विकप, उत्पन्न हो, अथवा गर्म नहीं रहता, रहने पर गिर जाता है या तीन मास से पूर्व हो वह जाता है। दूषित शुक्त, वच्चे और स्त्री दोनों को तकडीफ़ हैता है। १७-१८ ॥

इन्द्रियाणि समाक्षित्य प्रकुष्यन्ति यदा मकाः । द्वपातोपदापाध्या योजयन्तीन्द्रियाणि ते ॥ १६ ॥ स्नाचौ क्षिराकण्डरबोर्द्धाः क्रिश्चन्ति सानवस् । स्तरम-सङ्कोष-कारकी मिर्मिक-कुत्य-सुक्तिका ॥ २० ॥ महानाभित्य कृषिता भेद-शेष-मद्ग्यम् । दोषा मशना कृषेन्ति सङ्गोत्सर्गावतीक च ॥ २१ ॥ बिविधाद्मितात्मीताबहिताङ्गोढलादितात् । भवन्त्येते मनुष्याणां विकारा य उदाहृताः ॥ २२ ॥ तेषामिष्यक्षमनुत्पत्ति सेवेत मतिमान् सदा । दितान्येषाशितादीनि न स्युस्तव्वास्तयाऽऽमयाः ॥ २३ ॥

जिस समय अपथ्य आहार के कारण मक कृपित होकर हिन्द्रयों में स्थित होते हैं, उस समय ये मक हिन्द्रयों का नाश या हिन्द्रयों को पीक्षित करने बगते हैं। ये मक बायू, शिरा, कण्डराओं में कृपित होकर मनुष्य को बहुत कह पर्हुं- चाते हैं। इससे स्तम्म, जकता, संकोच सिकुक्ता, खल्ली हाथ पांव का सुक जाना, प्रत्य (स्तायु आदि में गांठ), स्कुरण, धमन, और संश्वानाश उराष होता है। जिस समय बात आदि दोष मकों का आश्रय केकर कृपित होते हैं, उस समय मक का मेद (अर्तसार) तथा मकों के सुख्ताना अथवा मकों के रंग को विकृत करना या मह्ये का अवरोध अथवा अतिवृत्ति उत्पन्त कर देते हैं। वो रोग यहां पर क्रिक्ट हैं, वे नाना प्रकार के खान, पान, चाटन, खाख कम आहार द्वारा मनुष्यों में उत्पन्त होते हैं। ये रोग उत्पन्त न हो, हस हस्का से मनुष्य सदा हितकारक आहार का सेवन करे, जिससे कि आहारकम्य रोग न होतें।। १६—२३॥

रसजानां विकाराणां सर्वं छक्षनमौषधम् । विधिशोणितकेऽध्याये रक्तजानां भिषिजतम् ॥ २४ ॥ मासजानां तु संशुद्धिः शक्तक्षाराग्निकमं च । अष्टोनिन्दितकेऽध्याये मेदाजानां चिकित्सतम् ॥ २४ ॥ अरध्याश्रयाणां ज्याधीनां पद्धकर्माणि भेषजम् । बस्तयः श्लीरसपींषि तिककोपिहतानि च ॥ २६ ॥ मज्ज-शुक्र-समुख्यानामौषधं स्वादुतिककम् । अत्रं ज्यवायज्यायामौ शृद्धिः काळे च मात्रया ॥ २० ॥ शान्तिरिन्द्रियजानां तु त्रिमसींये प्रवह्यते । स्नाय्वादिजानां प्रशमो वह्यते वातरोगिके ॥ २८ ॥ न वेगान्वारणेऽध्याये चिकित्सासंग्रहः कृतः । मक्जानां विकाराणां सिद्धिकोकां कवित्कवित् ॥ २६ ॥ रलजन वर विकारों की विकित्स कंवन अवांस् उपवास है। रक्तवन्य रोगों की विकित्सा विधिधोषित अध्याय में कहेंगे। मांतवन्य रोगों की विकित्सा चक्र, बार और अभि कर्म से होती है। मेहजन्य रोगों की विकित्सा 'अझीन-न्दित' अध्याय में कह दी है। अस्थियों में आधित रोगों की विकित्सा 'वक्रमं, एवं तिक्र वस्तुओं से तथा दूच एवं घृत से विद्व बस्तियां (विशेष) विकित्सा हैं। मजा और शुक्र से उत्पन्न रोगों की विकित्सा स्वाद्ध, विक्र अन्य, व्यवाय, (इनिस्पान्य रोगों की विकित्सा 'विमर्गीय' अध्याय में कहेंगे। स्नायु आदि से उत्पन्न रोगों की विकित्सा वातरोगाधिकार में कहेंगे। मळजन्य रोगों की विकित्सा 'न वेगान्यारणीय' अध्याय में कह दी और कहीं २ (अतिसार, महणी आदि में) आगे भी कहेंगे॥ २४-२६॥

> व्यायामादूष्मणस्तैक्ष्ण्याद्भितस्यानवचारणात् । कोष्ठाच्छाखां मळा यान्ति द्रतत्वानमारुतस्य च ॥ २०॥ तत्रस्थाश्च विखम्बन्ते कदाचित्र समीरिताः । नादेशकाळे कृष्यन्ति भूयो हेतुप्रतीक्षिणः ॥ २१॥

तिम्ब कारणों से दोष शाखाओं में पहुंच जाते हैं, यथा व्यायाम से उत्पत्न क्षेम से कोष्ठ को छोड़कर मळ शाखा में आजाते हैं। अम्मि के तीषण होने से विष्ण्य होने से विष्ण्य होने से विष्ण्य होने से विष्ण्य होने से आजाते हैं। हितकारी बस्तु के अति सेवन से बहुत बढ़े हुए दोष पानी के पूर की मांति अपने स्थान पर मरकर दूसरे स्थान पर पहुंच जाते हैं। वायु के गतिशील होने से वायु द्वारा दूसरे स्थान पर पहुंच जाते हैं। वहां शाखा आदि में पहुंचकर रोग उत्पन्न करने में विक्रम्य करते हैं। क्योंकि निर्वेख दोष किसी प्रवल दोष की प्रेरणा के विना कुषित नहीं हो सकते। इसलिये उचितस्थान पर और उचित काल में ही कुषित होते हैं। वे निर्वेख दोष और कारण की प्रतीक्षा करते रहते हैं। वलवान् दोष दूसरे प्रेरक कारण की बाट नहीं देखते। शाखाओं से दोष कोड में किस प्रकार जाते हैं यह कहते हैं। २०—२१॥

वृद्धचाभिष्यन्दनात् पाकारस्रोतोसुखविशोधनात् । साखां सुक्त्वा मळाः कोष्ठं यान्ति वायोख्य निष्रहात् ॥ ३२ ॥

दोषों के बहुने से, (अभिष्यन्य से बक्यन से सरक, होने हे ) दोष के पक्तने से, सोतों के मुख खुळ जाने से अवसेष हटने से; तथा फ्रेंकचे बाड़ी बायु के रक जाने से वेश्यत दोष कोड में आजाते हैं ॥ ३२ ॥

धजातानामनुत्यस्य जातानां विनिष्यये ।
रोगाणां यो विधिष्टेष्टः सुकार्यां तं समायरेत् ॥ ३३ ॥
सुकार्याः सर्वभूकानां मवाः सर्वाः प्रवृत्ययः ।
कानाम्रानविशेषाणु मार्गामार्गप्रवृत्ययः ॥ ३४ ॥
हितमेवानुरुष्यन्ते प्रपरीस्य परीक्षकाः ॥ ३४ ॥
श्रुतं सुद्धिः स्पृतिर्द्धियं पृतिर्द्धितनिषेवणम् ।
वागिवसुद्धिः रामो धेर्यमाश्रयन्ति परीक्षकम् ॥ ३६ ॥
लौकिकं नाश्रयन्त्येते गुणा मोहरजःश्रितम् ।
वन्मूला बहुलाञ्चेव रोगाः शारीरमानसाः ॥ ३७ ॥

संखेप से सुख की इच्छा रखने वाले पुरुष को चाहिये कि रोगों को उत्सक्त न होने देने की जो विधि कही है, तथा उत्पन्न हुए रोगों को इराने की जां विधि कही है, उसका आचरण, सेवन करें। क्योंकि सब प्राणियों की सब प्रदुष्तियां सुख प्राप्त करने की इच्छा से ही होती हैं। ज्ञान और अज्ञान के मेद से ही मनुष्य मार्ग या अमार्ग का अनुसरण करने लगता है। परीष्ठक विद्वान् परीक्षा करके हितकारी वस्तुओं का सेवन करते हैं, रखो गुण और मोह में कंसे साधारण-जन प्रिय पदार्थ ही चाहते हैं। भुत, बुद्धि, स्मृति हद्धता हितकारी वस्तुओं का सेवन, वाणी की श्रुद्धि, धम, और वैर्यं, ये गुण विवेडी पुरुष में होते हैं। परन्तु मोह और रख से गुक्त होने के कारण कोकिक, अविवेडी पुरुष में ये गुण नहीं होते। इसकिये इनको धारीरिक और मानसिक बहुत प्रकार के रोग होते हैं॥ ३३–३०॥

प्रज्ञापराधावहितानयां ए प्रज्ञ निवेदते ।
संघारयित वेगां अस्वते साहसानि च ॥ ३८ ॥
तदात्वसुखसंज्ञेषु भावेष्वज्ञोऽनुरव्यते ।
रव्यते न तु विज्ञाता विज्ञाने ग्रमकोकृते ॥ २८ ।
न रागानाप्यविज्ञानादाहारसुपयोजयेत् ॥ १० ॥
परीह्य हितमभीयादेशे ज्ञाहारसंभवः ॥ १० ॥
अञ्चरस्य विचायशै विशेषा हेतुसंज्ञकाः ।
शुश्राह्मसमुत्यन्ते ताम् परीक्ष्योपयोजयेत् ॥ १९ ॥
विज्ञान्यस्यानां सहा परिक्रान्यरः ।
स्वाव्यस्यकां नामः सामुनानिक् परिक्राः ॥ १२ ॥

यचु रोगसमुत्थानमशक्यमिद् केनश्वित् । परिहर्तुं, न तत्प्राप्य शोचितन्यं मनीविणा ॥ ४३ ॥

अज्ञानी मन्त्र्य बुद्धि के दोष से पञ्चेनिहयों के आहित शब्द. स्पर्शांदि विषयों का सेवन करता है, मल मुत्रादि के वेगों को रोकता है, साहम के कामों को बरता है, प्रारम्भ में सखदायक और परिणाम में दःखदायक कर्मों को करता है, इसकिये दुःख उठाता है। परन्तु ज्ञानी पुरुष ज्ञान द्वारा बुद्धि के स्वच्छ होने से इन कामों में नहीं पंचता, अतः सुखी रहता है। राग अर्थात् आसकि से (जानते हए भी भोजन अहितकर है, फिर भी बाकच से ) या अज्ञान से भोजन को नहीं लाना चाहिये. परीक्षा करके ज्ञानपूर्वक हितकारी अब को ही खाना चाहिये। क्योंकि शरीर आहार से उत्पन्न होता है। भोजन की क्रम-अशम परीक्षा के लिये आठ प्रकार की परीक्षा है। ये आठ परीक्षायें विमान स्थान अध्याय १ में प्रकृति-करण, संयोग आदि से कही हैं। भोजन की इन आठ विशेषताओं से पर्रक्षा करके भोजन करना चाहिये। जिन अपयों से मनुष्य बच सकता हो उनसे बचने का सदा यत करना चाहिये. इस प्रकार करने से पुरुष अपराधरहित होता है और साधु पुरुषों में बुद्धिमान शिना जाता है। क्योंकि प्रारम्ब से उत्पन्न न्याधि को साधु पुरुष बुरा नहीं मानते । जो रोग प्रारब्ध के बलवान होने से उत्पन्न होता है वह यदि चिकित्सा कार्य के किये असाध्य भी हो तो भी बृद्धिमान मनष्य को शोक. चिन्ता नहीं करती चाहिये ॥ ३८-४३ ॥

तत्र म्होकाः—श्राहारसंभवं वस्तु रोगाश्चाऽऽहारसंभवाः ।
हिताहितविशेषाश्च विशेषः सुखदुःखयोः ॥ ४४ ॥
सहत्वे चासहत्वे च दुःखानां देहसत्त्वयोः ॥ ४४ ॥
विशेषो रोगसक्षाश्च धातुजा ये पृथक् पृथक् ॥ ४५ ॥
तेषां चैव प्रशमनं कोष्ठाच्छाखा वरेत्य च ॥
होषा यथा प्रकुष्यन्ति शाखाश्यः कोष्ठमेव च ॥ ४६ ॥
प्राष्ट्राह्ययोविशेषश्च स्वस्थातुरहितं च यत् ॥
विविधानितपीतीये तस्त्ववं संप्रकाशितम् ॥ ४० ॥

यह शरीर आहार से उत्यन्न होता है, रोग मी आहार से उत्यन्न होते हैं। हित और आहब की विशेषता ही सुल दुःल में कारण है। हुःलों के सहन करने या न सहन कर सकने में रेह, स्टब आदि विशेषतार्थे शहुक्य पृथक् १ रोग, इनकी विकित्सा, होव जिस प्रकार से कोड से शाला में व्यक्त कृतित ्रोडे हैं और बाबाओं के जिल प्रकार कोड में अपने हैं, निहान् कीड अनिहान् की निष्मता, स्वस्य और रोगी के किने जो कुछ दिवनारी है, वह उन निनिया-विद्यापीतीय क्षण्याय में कह दिया !! ४४-४७ !!

इस्पिननेवक्के तन्त्रे चरकप्रतिर्वस्कृते चूत्रस्यानेऽन्नपानवहुन्के विविचाधितपीतीयो नाम अद्यविद्योऽभ्यावः समाप्तः ॥ २८ ॥ समाप्तियदं सप्तममन्नपानवहुन्कम् ।

# एकोनत्रिंशोऽष्यायः ।

अथातो दशप्राणायतनीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब आने 'प्राणायतनीय' अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आनेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

दर्शेवायतनान्यादुः प्राणा येषु प्रतिष्ठिताः । शङ्को समत्रयं कण्ठो रक्तं शुक्रोजसी गुदम् ॥ ३ ॥ तानीन्द्रियाणि विज्ञानं चेतनाहेतुमामयम् ।

जानीते यः स वै विद्वान् प्राणाभिसर उच्यते॥ ४॥ इति ॥ प्राण जिन स्थानों पर आधित हैं वे दल स्थान हैं। यथा (१-२) शंख-प्रदेश (कनपटी) दो, (३-५) तीन सर्म-इद्रय, वस्ति और शिर,(६) इण्ड, (७) रक्त,(८) ग्रुक, (९) ओज और (१०) ग्रुदा ये दल प्राणों के स्थान हैं।

इन दस स्थानों को, इन्द्रियों (आध्यारिमक), चेतनाहेतु (आरमा) और रोगों के कारण, अक्षण और ओपधि-चिकित्सा को जो विद्वान् जानता है, नहीं 'प्राणाभिसर' कहळाता है॥ ३-४॥

द्विषिषास्तु खलु भिषजो भवन्त्यप्रिवेश ! प्राणानामेकेऽभिसरा इन्तारो रोगाणां, रोगाणानेकेऽभिसरा इन्तारः प्राणानामिति ॥ ५ ॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमप्रिवेशं ववाच-भगवन् ! ते कथम-स्वामिकंवितव्या भवेषुरिति ॥ ६ ॥

सगबानुवाय-च इसे कुळीनाः पर्यवदावभूताः परिद्रष्टकर्माणी दक्षाः सुचयो जितहस्ता जितास्मानः सर्वोदकरणवन्तः सर्वेदिहर्यो-पर्याः मक्तिज्ञाः प्रतिचतिकास्ते माणानाममिनदाः, इन्टादी दीगा-

णाम , तथाविचा हि केवछे शरीरज्ञाने शरीरामिनिर्वृत्ति-ज्ञान-प्रकृति-विकार-ज्ञाने च निःसंशयाः सुख-साध्य-कृष्क्य्-साध्य-याप्य-प्रत्या-स्वेयानां च रोगाणां समुत्थान-पूर्वरूप-लिङ्ग-वेदनोपशय-विशेष-विज्ञाने व्यपगतसन्देहाः, त्रिविधस्याऽऽयुर्वेदसूत्रस्य ससंप्रह-न्याकरणस्य सत्रिवि-धौषधप्रामस्य प्रवक्तारः, पञ्चित्रशतश्च मूलफलानां चतुर्णां च स्नेहानां पद्मानां च अवणानामष्टानां च मूत्राणामष्टानां च क्षीराणां क्षीरत्वग्यु-क्षाणां च षण्णां शिरोविरोचनारेख्व पञ्चकमीश्रयस्यौषधगणस्याष्टाविश-तेम यवागूनां द्वात्रिश्च चूर्णप्रदेह।नां षण्णां च विरेचनशतानां पछानां च क्षायशतानां, स्वस्थयुत्ताविप च भोजन पान-नियम-स्थान-चङ्कमण-श्राच्यासन-मात्रा-द्रव्याञ्चन-धूम-नावन।भ्यञ्चन-परिमार्जन-वेगाविधारणा-व्यायाम-सात्म्येन्द्रिय-परीक्षोपक्रम-सद्वृत्तकुश्राखाः; चतुष्पादोपगृहीते च भेषजे षोडशक्छे सविनिश्चये सन्त्रिपर्येषणे सवातकळाकळज्ञाने व्यप-गतसन्देहाः, चतुर्विधस्य च स्तेहस्य चतुर्विशत्युपनयस्योपकल्पनी-यस्य चतुःषष्टिपर्यन्तस्य व्यवस्थापयितारो बहुविधानामुक्तानां च स्नेद्य-स्वेद्य-वम्य-विरेच्यौषधोपचाराणां च कुशलाः; शिरोरोगादेश दोषांशवि-कल्पजस्य व्याधिसंप्रहस्य सक्ष्यपिडकाविद्रधेखयाणां च शोफानां बहु-विधशोफानुबन्धानामष्टाचत्वारिंशतश्च रोगाधिकरणानां चत्वारिशदुत्त-रस्य च नानात्मजस्य व्याधिशतस्य तथा विगहितातिस्थुलातिकुशानां च सहेत छक्षणोपक्रमाणां स्वप्नस्य च हिताहितस्यास्वप्नातिस्वप्नस्य च सहेत्पक्रमस्य षण्णां च छङ्घनादीनामुपक्रमाणां सन्तर्पणापतर्पणजानां च रोगाणां सरूपप्रशमनानां च शोणितजानां न्याधीनां मदमूच्छीयसं-न्यासानां च सकारणरूपौषधोपचाराणां कुश्छाः; कुशलाखाऽऽहारविधि-विनिश्चयस्य प्रकृत्या च हिताहितानामाहारविकाराणामध्यसंप्रहस्याऽऽ-सवानां च चतुरशीतेः द्रव्यगुणविनिश्चयस्य रसानुरससंश्रयस्य सिब-कल्पकवैरोधिकस्य द्वादशवर्गाश्रयस्य चान्नपानस्य सागुणप्रभावस्य सानु-पानगुणस्य नवविषस्यार्थसंप्रहस्याऽऽहारगतेश्च हिताहितोपयोगविशेषा-त्मकस्य च शुभाशुभविशेषस्य घात्वाश्रयाणां च रोगाणामौषधसंप्रहाणां च दशानां च प्राणायतनानां यं च वह्यामोऽर्थेदशमहामुखीये त्रिंशत्तमा-ध्याये तत्र च कुत्त्वस्य तत्रोदेशलक्षणस्य तन्त्रस्य च प्रदृण-बारण-विज्ञान-प्रयोग-कर्म-कार्य-काछ-कर्त्-करण-क्रशाखाङ्गालाम् स्मृति-मति-शाक-संयु-कि-युक्ति-बाबस्याऽऽस्मनः शीलगुणैरविसंवाद्नेन च संपादनेन सर्वधाः

णिषु चेतसो मैत्रस्य मारु-पिरु-भारु-बन्धुवदेवं युक्ता भवनसमितेश ! प्राणानामभिसरा इन्तारो रोगाणामिति ॥ ७ ॥

वैद्यों के डक्षण—हे अग्निवेश ! वैद्य दो प्रकार के होते हैं। एक, 'प्राचा-मिसरा प्राचों को डाने वाड़े और रोगों का नाश करने वाड़े। दूसरे 'रोगार्मि-सर' रोगों को डाने वाड़े और प्राचों का नाश करने वाड़े।

इस प्रकार से कहते हुए भगवान् आत्रेय को अग्नियेश वोके इस इन दोनों प्रकार के वैद्यों को किस प्रकार से किन किन कक्षणों से जान सकते हैं।

भगवान आत्रेय ने कहा कि जो कुलीन उत्तम कुछ में उत्पन्न हुए हों. जिनकी बृद्धि व शास्त्रज्ञान निर्मल हो, जिन्होंने किया-कर्म देखा हो, जो क्षत-भवी. चत्र, सदाचारी, अम्यस्त हाथ वाले ( शस्त्र चलाने में जिनको संश्रय न हो. कशक हाथवाले ) जितेन्द्रिय, सर्व सामग्री से सम्पन्न, आंख, कान आदि सब इन्द्रियों से युक्त, जो कि शरीर की नीरोगस्थित को भूछी प्रकार जानते हैं. उत्तम सक्त व परिणाम को भली प्रकार जानने वाले हों वे वैद्य प्राणरख-क एवं रोगनाशक होते हैं। इस प्रकार से वैद्य सम्पूर्ण शरीर के ज्ञान से. बीर्य और शोणित के संयोग से शरीर किस प्रकार बनता है इसकी जान. शारीरस्थान में कहे सांस्थशास्त्र के अनसार प्रकृति विकृति के ज्ञान को विना सन्देह के समझते हों, सुलसाध्य, कष्टसाध्य, याप्य वा असाध्य इन चार प्रकार के रोगों के कारण, पूर्वरूप, लक्षण, वेदना, अनुकूल, आहार-विहार मली प्रकार जानते हों, सन्पूर्ण आयुर्वेद के सूत्र रूप जो त्रिविष सूत्र हेत्, हिंग, रुखण और औषघ का शान है इसको; सामान्य और विशेष रूप से इनके संक्षेप और विस्तार को तथा तीन प्रकार की औषध दैवस्य-पाभय और युक्तिव्यपाश्रय, सत्वावजय समृह को जाननेवाले. १६ प्रकार की मुखिनी ओषधियोंको, १६ प्रकार की फलवर्ग की ओषधियों को, चार प्रकार के स्नेहों. पांच प्रकार के नमक, आठ प्रकार के मूत्र, आठ प्रकार के द्व छः प्रकार के सीरी प्रश्नों को, शिरोविरेचनादि पांचकर्मों के औषध समृहों को, अहा-इस प्रकार की यवागुओं को, ३२ प्रकार के चूर्ण या प्रदेहों को, छः सी विरेचन, पांच सी कपाय, मनुष्यों की प्रकृति स्वस्य रहे इसके लिये भोजन, पान, के नियम, स्थान, चहना, फिरना, सोना, बैठना, मात्रा, द्रव्य, अंजन, घुमपान, नस्य, अस्यंजन, स्नान, वेगों को न रोकना, व्यायाम, साल्य, इन्द्रियपरीखा-उपक्रम, बद्धक में क्रचळ, इनके नियमों को जानने बाळे, विकित्सा के चारों पाद और

<sup>ी. &#</sup>x27;बन्खबदेवयुका' इति पाठः ॥

खोळड क्षेगों में सन्देहरहित, तीन प्रकार की बातना, वास के गुण-दोव में सन्दे-हरहित: चार प्रकार के स्नेह, स्नेह की २४ प्रकार की विचारणा में चतुर: रस भेद के ६४ प्रकार की योग्य योजना करने में, बहुत प्रकार के स्नेहन, स्वेदन, वमन, बिरेचन ओषियों को यथायोग्य प्रयोग करने में कुशक, शिरोरोगाहि रोग, बातादि दोषों की अधिकता या कभी से उत्पन्न होने बाढ़े रोगों को: क्षय, पिडका, तीन प्रकार की विद्विध, शोधजन्य नाना प्रकार के रोगों को, रोगों के ४८ प्रकरण, १४० प्रकार के बात, पित्त, कफ रोगों को निन्दित अतिस्थूक अतिकृश पुरुषों की हेतु, लक्षण, चिकित्सा की; हितकर अहितकर निद्रा को: अनिद्रा व अतिनिद्रा के कारण और चिकित्सा को: लंबनादि छः प्रकार की चिकित्सा को. सन्तर्पण अपतर्पण से होने बाळे रोगों को. उनकी चिकित्सा को जानें.रक्तजन्य रोग, मद, मुर्छा और संन्यास के कारण, **ब्याण और चिकित्सा में कुश्रक, आहारविधि में कुश्रक, स्वभावतः पथ्यापथ्य** आहार व संस्कार से हाने वाले परिवर्त्तन, चौरासी ( ८४ ) प्रकार के आसव, रस व अनुरसात्मक द्रव्य गुण निश्चय, विकल्प में कुशाल; अन्नपान के बारह वर्ग, गुण, प्रभाव, अनुपान गुण, अन्नपानादि से, रसादि धातुओं की उत्पत्ति किस प्रकार होती है, पथ्यापथ्य, आहार के हितकारी फल, बातादि दोष के प्रकृपित होने से उत्पन्न होने वाले रांग और उनकी चिकित्सा. प्राणा-यतनों के दस स्थान, इन सब विषयों में तथा अगले 'अर्थे दशमहामुखीय' अध्याय में जो कुछ कहेंगे. उन सब में निपण, आयर्वेद के उद्देश, लक्षण को जानने वाले हो. एवं आयवेंद शास्त्र के ग्रहण करने. ग्रहण किये हए को धारण इरने और अर्थ से जानने, प्रयोग, चिकित्सा-प्रयोग, अनेक प्रकार से चिकित्सा करने. कार्य-पातओं के समान करने, काल, क्रिया, काल, कसा, भिषक, करण औषघ में कुशल, तथा समरण शक्ति, बुद्धि, शास्त्रयोजना और तर्कज्ञान में समर्थ, अपने बीहर, स्वभाव रूपी गुणी से सब प्रीण मात्रा में मन, आत्मा द्वारा, माता, पिता, भाई, बन्धु, आदि के समान मैत्री भाव रखने में कुशल होते हैं, स्नेह का व्यवहार करते हैं. हे अग्निवेश ! इस प्रकार के जो वैद्य होते हैं. वे 'प्राणा-भिसर' अथात प्राणरक्षक तथा रोगनाशक होते हैं ॥ ५-७ ॥

अतो विपर्ययेण विपरीता रोगाणामभिसरा इन्तारः प्राणाना भिष-क्ष्णग्रातिक्छन्नाः कण्टकभृता छोकस्य प्रतिक्षकत्यक्तधर्माणो राज्ञां प्रमादाक्वरन्ति राष्ट्राणि। तेषामिदं विशेषविज्ञानम्। अस्ययं वैद्यवेषेक इछायमाना विशिखान्तरमनुषरन्ति कर्मछोभान्, श्रुत्वा च कस्यविदा-

इनसे विपरीत गुण वाले वैद्य 'रोगाभिसर' अर्थात् रोगों को लानेवाले और पाणों का नाश करने बाले होते हैं। ये बैद्य वैद्य के वेष में लोक में कांटे के समान दु:खदायी, बिगाइ करने वाले. द्रोह करने वाले. धर्म का त्याग करके. राजाओं के आरूरय से हो राष्ट्र में विचरते हैं। इन वैद्यों के विशेष रूक्षण ये **ै—**ये वैद्य के समान वस्त्र धारण करके अपनी प्रशंसा करते हुए रोगी के घर में गली में चिकित्सा कर्म के लोभ से जाते हैं. किसी को रोगी सनकर उसको चारों ओर से घेर बैठते हैं. और अपने गुणानुवादों को ऊंचे २ सुनाने कगते हैं। जो पहले वैद्य चिकित्सा कर रहा है. उसके दोशों को बार २ कहते हैं। रोगी के मित्रों को खुश करके, चापल्सी, चुगली से, सेवा आदि द्वारा अपना बनाना चाहते हैं। और अपनी इच्छा को थोडा बतलाते हैं। चिकित्सा कार्य मिछने पर बार २ इघर उधर देखते हैं। चाहाकी से अपने आज्ञान को छिपाने की चेष्टा करते हए, रोग को अच्छा करने में अधक होने पर रोगी को ही उलाहना देने लगते हैं. तुम्हारे पास साधन नहीं, सेवक नहीं, पच्य नहीं रखते । मरता हुआ देखकर बहाना करके दूसरे देश में चले जाते हैं। भोले भाके आदमी को देखकर अपनी कुछलता को मूर्ख पुरुष की भांति विरुद्ध बचनों द्वारा प्रकट करते हैं। धीर पुरुषों के शामने अधीर की भांति जोर २ से अपना धैर्य कहने लगते हैं। विद्वान मनुष्यों को देखकर दम दबाकर ऐसे माग जाते हैं. जिस प्रकार कि मर्थकर भय की आशंका से जंगल के रास्ते को

दूर से ही छोड़ देते हैं। इन कोगों को जो ज़रासा भी आयुर्वेद चिकित्सा का सूत्र मिछ जाता है, तो उसीको बेसमय या दिना मतल्ल के (प्रसंग के दिना ही) बार २ बोलने लगते हैं। ये न तो श्वयं किसी से कुछ पूछते हैं और न यह चाहते हैं कि कोई हमसे पूछे। वे प्रश्न के पूछने से मृत्यु से जैसे डर कर मागते हैं। न तो कोई इनका आचार्य, न कोई शिष्य और न कोई सहाध्यायी होता है।। पा

भिवक्छद्म प्रविरयेव व्याधितांस्तर्कयन्ति ते । वीतंसिमव संश्रित्य वने शाक्कन्विको द्विजान् ॥ ६ ॥ श्रुत-दृष्टि-क्रिया-काल-मात्रा-ज्ञान-बिहिष्कृताः । वर्जनीया हि ते मृत्योश्चरन्त्यनुचरा सुवि ॥ १० ॥ वृत्तिहेतोभिषक्मानपूर्णान् मूर्व्वविशारदान् । वर्जयेदातुरो विद्वान् सर्पास्ते पीतमाक्ताः ॥ ११ ॥ ये तु शास्त्रविद्दा दक्षाः शुचयः कर्मकोविदाः । जितहस्ता जितात्मानस्तेत्रयो नित्यं कृतं नमः ॥ १२ ॥

रोगी को देखकर वैद्य का वेष पहिन कर रोगी के घर में घुस जाते हैं। ये जंगल में पहुंचे चिड़ीमार की तरह पिछयों को जाल में फंसाने वाले होते हैं। इनको शास्त्रअवण, कर्मदर्शन, चिकित्सा और काल, मात्रा शास्त्र का जान नहीं होता। ये मृत्यु के नौकर होकर पृथ्वी पर विचरते हैं, इसलिये इनको छोड़ देना चाहिये। जीविका प्राप्त करने के लिये वैद्य वने हुए, पूरे मूर्खों को, बुद्धिमान रोगी छोड़ देने, क्योंकि वे वायु पिये हुए सांप के समान है। जो वैद्य शास्त्रज्ञानी, कर्म में दख, पवित्र, कर्मकुशल, जितहस्त, संयमी, ऐसे प्राणामिसर वैद्यों को नित्य प्रति नमस्कार है।। ६-१२।।

तत्र इस्रोकः—दश प्राणायतिनके रस्रोकस्थानार्थसंप्रहः । द्विविधा भिषजस्थोक्ताः प्राणस्याऽऽयतनानि च ॥ १३ ॥

इस दश प्राणायतनीय अध्याय में सम्पूर्ण सूत्रस्थान की संखित सूची, दो प्रकार के वैद्य, शरीर के दस प्राणायतन ये विषय प्रतिपादन कर दिये हैं ॥१३॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने दशप्राणायतनीयो नामैकोनित्रशोऽध्यायः समातः ॥ २९ ॥

## त्रिंशत्तमोऽध्यायः

अयातोऽर्थे दशमहामूळीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे 'अयें दशमहामूजीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥ २ ॥

> अर्थे दश महामूळाः समासका महाफळाः । महत्रार्थश्च हृदयं पर्यायेठच्यते बुधैः ॥ ३ ॥

हृदय जिनका मूलस्थान है ऐसी महान् कार्य करने वाळी दस धमनियां हृदय में आश्रित हैं। 'महत्' और 'अर्थ' ये हृदय के हो नामान्तर हैं॥ ३॥

षडङ्गमङ्ग' विज्ञानिमिन्द्रियाण्यथेपञ्चकम्।
आतमा च सगुणश्चेतश्चिन्त्यं च हृदि संश्रितम्॥ ४॥
प्रतिष्ठार्थं हि भावानामेषां हृद्यमिष्यते।
गोपानसीनामागारकणिंकेवार्थं चिन्तकैः॥ ४॥
तस्योपघातान्मूच्छीयं भेदान्मरणमृच्छति।
यद्भि तस्पर्शविज्ञानं धारि तत्तत्र संश्रितम्॥ ६॥
तस्परस्यौजसः स्थानं तत्र चैतन्यसंम्रहः।
हृद्यं महृद्यंश्चत स्मादुक्तं चिकत्सकैः॥ ७॥

छः अंगोवाला घरीर ( दो हाय, दो पांव, शिर और भीवा एवं किट का मध्य भाग), विज्ञान ( निश्चयात्मक सुद्धि), पांच जानेन्द्रियां तथा इन इन्द्रियों के शब्द, स्पर्श आदि विषय, आत्मा, गुणयुक्त मन, विन्त्य (मन के विषय) ये सब हृदय में आभित हैं। यहां पर यह संश्य हो सकता है कि हृदय तो दो अंगुड मात्र है, इसमें छ अंगों वाला घरीर किस प्रकार समा सकता है। इन्द्रियों अपने आभितों में स्थित हैं, विषय वाह्य द्रव्यों में आभित हैं। आत्मा व्यापक होने से अनाभित हैं, गुणयुक्त मन भी अनाभित हैं, व्येय आदि हृदय में नहीं रहते। इस सन्देह का उत्तर देते हैं कि हृदय में ये माय (पदार्य) कार्य-कारण सम्बन्ध से अविरोध क्या में रहते हैं। इनमें आधार-आधेय-सम्बन्ध नहीं, परन्तु आभय-आभिय, अयवा अन्वय-व्यविरेक सम्बन्ध है। आगारकर्षिका अर्थात् पर को डांपने के बीचमें एक वही बह्बी होती है और उसके दोनों ओर बुसरी शहरीरीयों पड़ी रहती हैं, उसी प्रकार हृदय के चारों ओर वेसरुवें पड़ी हैं। इस हृदय को उपचात (चेट) काने से मुर्की हों।

365

जाती है आर हृदय के विदीर्ण होने से मनुष्य भर जाता है। हृदय के नाश होने से हृदय में आश्रित संसारी आत्मा भी नष्ट हो जाता है। स्पर्श को जो जानता है या जिसके कारण स्पर्श ज्ञान होता है वही 'धारी' शरीर इन्दिय. सस्व और आत्मा के संयोग ( शरीरेन्द्रियसस्वात्मसंयोगो धारि जीवितम् ) ये सब हृदय में आशित हैं। यह हृदय परम ( श्रेष्ठ ) ओज का स्थान है, चैतन्य विषयों में फैले हए मन का इसी हृदय में संग्रह होता है। विषयों में गये हुए इसी मनको हृदय में रोकने से योगी बनते हैं और योग मोख का साधन ( योगो मोक्षप्रवर्त्तकः ) है । इसलिये हृदय को महत् और इन शब्दों से चिकित्सक कहते हैं ॥ ४-७ ॥

> तेन मूखेन महता महामूखा मता दश । क्षोजोबहाः शरीरेऽस्मिन् विधम्यन्ते समन्ततः ॥ = ॥ येनोजसा वर्तयन्ति प्रीणिताः सर्वजन्तवः । यहते सर्वभुताना जीवितं नावतिष्ठते ॥ ६ ॥ यत्सारमादौ गर्भस्य यत्तद्वर्भरसादसः। संवर्तमानं इदयं समाविञ्चति यत्परा ॥ १० ॥ यस्य नाज्ञात्त नाज्ञोऽस्ति घारि यद्घृदयाश्रितम् । यः शरीररसस्तेहः प्राणा यत्र प्रतिष्ठिताः ॥ ११ ॥ तरफ्छा बहुधा वा ताः फलन्तीव महाफलाः। ध्मानाद्वमन्यः स्रवणात स्रोतांसि सरणारिसराः ॥ १२ ॥

इस हृदय से महामूल वाली (जिनका प्रमावस्थान बड़ा है, ऐसी) दस ओजवाहिनी घमनियां निकल कर इस सम्पूर्ण शरीर में फैलती हैं। जिस ओज के पुष्ट होने पर सब प्राणी जीते हैं, जिस ओज के विना प्राणियों का जीवन नहीं रह सकता, जो ओज शक रक्त संयोग से बने गर्भ में सारमृत है, और जो बाह्र रक्त के संयोग से बने कलल रूप में रसरूप सार है, जो ओज हृदय के बनने पर स्पष्ट होकर हृदय में रहता है, जिस ओज के नष्ट होने पर ( घातुओं का बाय न होने पर भी ) मृत्य निश्चित है, जो कि प्राणों को धारण करने में मस्य है. जिस ओज में प्राण आश्रित हैं उस ओज को लेजाने वाली. ओजीवहा. महाफका दस धमनियां हृदय का आश्रय लेकर अनेक प्रकार से फलती हैं। वे हृदय में दस होती हुई भी शरीर में प्रतान मेदों से असंख्य बनजाती हैं।

पूरण क्षर्यात् बाह्य रस द्वारा भरने से ( स्पन्दन होने से ), घमनिया, सवण आर्थात रस. पौष्य बस्त का सवण होने से स्रोतस और दूसरे देश या स्थान में वाने से 'सिरा' कहलाती हैं ॥ <-१२ ॥

तम्महत्ता महामूळास्तबोजः वरिरक्षता । वरिहार्या विज्ञेषण मनसो दुःखहेतवः ॥ १३ ॥ इटां यस्त्याचदौजस्यं क्षोतसां यत्मसादनम् । तत्तासेज्यं प्रयक्षेन प्रशसो ज्ञानमेव च ॥ १४ ॥

हृदय स्थित मन की रक्षा में कारण छः अंगों वाले शरीर, बुद्धि आदि का हृदय स्थान है। ओजोवहा धमनियां भी इसी हृदय से निकलती हैं, यही हृदय इनका मूल है। इसिलये ओज की रखा करने के लिये मानसिक दुःखों के कारणों से विशेष रूप में बचना चाहिये। जो वस्तु हृदय और ओज के लिये हितकारी हो, एवं मनोवहा आदि खोतों को निर्मल करनेवाली हो और शान्ति तथा तस्वज्ञान को देने वाली हो, उसे प्रयलपूर्वक सेवन करना चाहिये।१३-१४।

श्रय खल्वेकं प्राणवर्धनानामुत्कृष्टतममेकं बळवर्धनानामेकं बृंहणानामेकं नन्दनानामेकं हर्पणानामेकमयनानामिति । तत्राहिंसा प्राणिनां प्राणवर्धनानामुद्धकृष्टतमं, वीर्यं बळवर्धनानां विद्या बृंहणानां, इन्द्रिय-जयो नन्दनानां, तत्त्वाववायो हर्पणानां, ब्रह्मचर्यमयनानामित्यायुर्वेद-विदो मन्यन्ते ॥ १४ ॥

सेवन करने योग्य वस्तुएं कहते हैं—प्राणों को बढ़ाने के लिये सबसे उत्कृष्ट वस्तु एक ही है (वृक्षरा नहीं), बल को बढ़ाने में एक; षृष्य बस्तुओं में उत्कृष्टतम एक, श्रेय समृद्धिकारक ह्पोंत्मादक में एक; मोखदायक में सबसे श्रेष्ठ वस्तु एक ही है। जैसे प्राणियों के प्राणों को बढ़ाने के लिये अहिंसा सबसे उत्कृष्ट है, बल वर्षकों में वीर्य, बृंहण वस्तुओं में विद्या, श्रेयस्कर बस्तुओं में इन्द्रियों का संयम, ह्योंत्मादक बस्तुओं में तत्त्वज्ञान और मोख-दायक बस्तुओं में ब्रह्मचर्य ही सबसे श्रेष्ठ है, ऐसा श्रायुवेंद विद्वान् मानते हैं॥ १५॥

तत्राऽऽयुर्वेदविदस्तन्त्रस्थानाध्यायप्रश्नानां प्रथक्त्वेन वाक्यक्षाे बाक्याथँहोऽर्थावयवशस्य प्रवक्तारो मन्तव्याः ॥ १६ ॥

अत्राऽऽह-कथं तन्त्रादीनि बाक्यशं वाक्याशंद्रोऽर्कावयवश्च्येत्यु-कानि मबन्तीति । अत्रोच्यते—तन्त्रमार्षं कारस्येन यथाभ्रायमुच्य-मानं बाक्यशे भवत्युकम् । बुद्धया सम्यगनुप्रविश्यार्थतत्त्वं बाग्मि-ब्बास-समास-प्रतिकाः हेत्द्राहरणोपनय-निगमन-युक्तामिक्किविध-शिष्य-बुद्धिगम्याभिषण्यमानं वाक्यार्थशे भवत्युक्तम् ।। रूप्तिवतानामर्थ-दुर्गाणा पुनर्विभावनेतकमर्थावयवशो भवत्युक्तम् ।। १० ।। को पुरुष आयुर्वेद के प्रत्य, उनके स्थान, प्रसंग, अध्याय, प्रस्त उनके अवान्तर विषय, वाक्यायों और अर्थावयवों का निरूपण कर सकते हों, उनको आयुर्वेद का ज्ञाता मानना चाहिये। आयुर्वेद के प्रत्य में वाक्य, अर्थ और अर्थावयव किल प्रकार से कहे जाते हैं? यह कहते हैं, म्यूषिकृत तन्त्र को 'अयं से 'हित' पर्यन्त समस्त प्रत्य को पाठकम से पद्ना वाक्यार्थ होता है। अर्थतस्व को बुद्धि से भक्षी प्रकार समझ कर वाणी द्वारा व्यास अर्थात् विमाग, समास, प्रतिज्ञा, हेत्र, उदाहरण (इप्टान्त), उपनय निगमन तीनों प्रकार (उत्तम मध्यम और अवमकोटि) के शिष्य जिस युक्ति से समझ सर्के हस प्रकार से कहना वाक्यार्थश्चा निरूपण कहाता है। तन्त्र में आये हुए कठिन अर्थों को पुनः पुनः व्यास्थानों द्वारा स्थष्ट करना यह 'अर्थावयवशः निरूपण' होता है। १९-१०॥

तत्र चेत्राष्टारः स्यु:—चतुर्णामृक्तामयजुरधर्ववेदानां कं वेदग्रुप-दिशन्त्यायुर्वेदविदः, किमायुः, कस्मादायुर्वेदः, कि चायमायुर्वेदः शाहवतोऽशाहवतश्च। कति कानि चास्याङ्गानि, कैश्चायमध्येतव्यः, किमर्थं चेति॥ १८॥

तत्र भिषजा पृष्टेनेषं चतुर्णामृक्सामयजुरथर्ववेदानामात्मनोऽथ-वेवेदे भक्तिरादेरया। वेदोद्याधर्वणः स्वस्त्ययन-बळि-मङ्गळ-होम-नियम-प्रायश्चित्तोपवास-मन्त्रादि-परिप्रहाचिकित्सा प्राह, चिकित्सा चाऽऽयुषो हितायोपदिस्यते ॥ १६ ॥

वेदं चोपदिश्याऽऽयुर्वाच्यं; तत्राऽऽयुश्चेतनानुवृत्तिजीवितमनुबन्धो

धारि चेत्येकोऽर्थः॥ २०॥

तत्राऽऽयुर्वेदयतीत्यायुर्वेदः । कथमिति चेदुच्यते—स्वलक्षणतः सुखासुखतो हिताहिततः प्रमाणाप्रमाणतश्च । यतश्चाऽऽयुष्याण्यना-युष्याणि च द्रव्यगुणकर्माणि चेदयत्यतोऽप्यायुर्वेदः ॥ २१ ॥

तत्राऽऽयुष्याण्यनायुष्याणि च द्रन्यगुणकर्माणि केवछेनोपदेस्यन्ते

तन्त्रेण ॥ २२ ॥

यदि कोई पूछे कि ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अध्यवेद इन चारों वेदों में से किस वेद को आयुर्वेद कहते हैं। आयुर्वेद का कौन से वेद के साम सम्बन्ध है ? आयु क्या है ? आयुर्वेद किस लिये है ? यह आयुर्वेद शास्वत

१, विद्धान्तापपादितस्य वाचनधर्मस्य वाध्ये पुनः कथनमुपनयः ।

२. हेत्साचितसाध्यधर्मकथनं निगमनम् ॥

(तिष्य) है या अधादवत (अतिष्य) १ इस आयुर्वेद के कितने और कीन २ से अंग हैं १ आयुर्वेद किन को पढ़ना चाहिये १ और इस आयुर्वेद का प्रयोग्यान कन क्या है १ वैद्य से इस प्रकार प्रवन पूछे जाने पर वैद्य को ऋग्, बख़ः, साम और अथवं इन चारों वेदों में से अथवं वेद में ही अपनी मिक्त (अदा) वतकानी चाहिये। क्योंकि अथवंवेद ने स्वस्ति-अयन, बिल, मंगळ, होम,नियम, प्रायक्षिच, वा उपवासदि द्वारा रोग को चिकत्सा कही है । चिकित्सा आयु की मंगळ कामना से कही जाती है, आयुर्वेद यह अथवंवेद का एक माग है । वेद सम्बन्धी विवेचन करने के पीछे हो आयुस्त्यन्यी विवेचन किया जाता है । चेतन्यपर्यपरा, जीवत, अनुक्त्यन, चारि ये आयु-उन्द के समानार्थवाची हैं । आयुर्वेद किस लिये कहते हैं इसका उत्तर अपने रुखण से, सुख-दुःख हित-कारी अहितकारी, प्रमाण अप्रमाण एवं आयुद्य के और आयुध्यकारक द्रव्योंके गुण कर्म सम्पूर्ण रूपमें कहे जाते हैं, इस्राहिये, इस शास्त्र को आयुर्वेद कहते हैं ॥ १८–२२॥

तन्नाऽऽयुक्कं स्वल्क्षणतो यथाविद्दैव । तन्न शारीरमानसाम्याँ
रोगाभ्यामनभिद्वतस्यानभिभूतस्य च विशेषेण यौवनवतः समर्थानुगत-बल्ज-बीर्य-यशः-पौठष-पराक्रमस्य ज्ञान-विज्ञानेन्द्रियेन्द्रियार्थ-बल्जसमुदाये वर्तमानस्य परमधि-रुचिर-विविधोपभोगस्य समुद्धसर्वारम्भस्य
यथेष्टविचारिणः सुल्यमायुक्च्यते, असुल्यमतो विषयेयेण । द्विविषणः
पुनर्भूतना परस्वादुपरस्य सत्यवादिनः शमपरस्य परीक्ष्यकारिणोऽप्रमत्तस्य त्रिवर्ग परस्परेणानुपह्तसुपसेवमानस्य पूजाईसंपूजकस्य
ज्ञान-विज्ञानोपशम-शोलस्य वृद्धोपसेविनः सुनियत-राग रावेष्यो-मद्म्यान-वैगस्य सततं विविधप्रदानपरस्य तपो-ज्ञान-प्रशम-नित्यस्याध्यात्मविवस्तत्परस्य लोकमिमं चासुं चापेक्षमाणस्य स्मृतिमतो हितमायुक्च्यते । अहितमतो विपर्ययेण ॥ २३ ॥

आयु का रूपण (चेतनातुकृषि चेतनपरमपरा॰) इस स्थान पर कह दिया है। जिस मनुष्य को धारीरिक या मानसिक किसी प्रकार का रोग नहीं, धारीर में तादण्य भरा है, धारीर में धार्कि, बल, बीर्य और पौरुष, पराक्रम है, जान, बुद्धि, इन्द्रिय और विषय बख्वान् हैं, सम्पत्ति, प्रिय और नाना प्रकार के भोम्य पदार्थ अनुकूछ हों, सब कार्यों में जिसको सफलता मिस्ती हो, स्वेच्छापूर्वक आहार-विहार करने योग्य जो मनुष्य हो, उसकी आयु सुखमय समझनी चाहिये। इसके विवद्ध दुःखमय समझना। जो मनुष्य सब प्राणियों का कह्याण चाहता हो, जो दूसरे के धन की इच्छा नहीं करता, सत्यवादी, शान्तमन ( वंतीबी ), विचार कर कार्य करने वाला, उद्यमी, दूसरे की कष्ट न पहुंचाबे, इस प्रकार से जो धर्म, अर्थ, काम का सेवन करता है, पूजा के योग्य पुरुषों का जो पूजन करता है, ज्ञान, विज्ञान, उपशम शील-स्वमाय का, वृद्ध पुरुषों का सरसंग (सेवा) करने वाला, राग, क्रोध, ईंध्यां, मद, मान के बेगों को दमन करने वाला, निरन्तर नाना प्रकार के दान देने वाहा, तप, ज्ञान में रत एवं सदा शान्त चित्त रहने वाला. आत्मा के चिन्तन में दत्तचित्त, इह लोक परलोक दोनों का ध्यान रखने वाला, उत्तम स्मरण शक्ति वाला जो पुरुष होता है, उसकी आयु हितकारी होती है. इससे विपरीत अहित है ॥ २३ ॥

प्रमाणमायुषस्वर्थे न्द्रिय-मनो-बुद्धि-चेष्टादीनां विकृतिलक्षणैरुपलम्य-तेऽनिमित्तीः, इदमस्मारक्षणान्मुहूर्ताहिवसात् त्रिपक्रसप्तदशद्वादशाहात्य-क्षान्मासात्वण्मासात्संवत्सराद्वा स्वभावमापत्स्यत इति । तत्र स्वभावः. प्रवृत्तोरुपरमो, मरणमनित्यता, निरोध इत्येकोऽर्थः-इत्यायुषः प्रमाण-मतो विपरीतमप्रमाणम्। अरिष्टाधिकारे देहप्रकृतिलक्षणमधिकत्य चोपदिष्टमायुषः प्रमाणमायुर्वे दे ॥ २४ ॥

प्रयोजनं चास्य-स्वस्थस्य स्वास्थ्यरक्षणमात्तरस्य असनं च ॥ २४ ॥

आयु का प्रमाण, इन्द्रियों के विषय ( शब्द स्पर्शादि ) मन, बुद्धि, चेष्टा आदि के विकृत कक्षणों से जाना जाता है। लक्षण को देलकर यह कहा जा सकता है कि अमुक मनुष्य एक मुहर्त्त में, एक छण में, एक दिन में, तीन दिन में, पांच दिन में, सात दिन में, बारह, पनद्रह दिनों में महीने, छः मास में. या साळ भर में स्वभाव अर्थात् मृत्यु को प्राप्त हो जायेगा। स्वभाव, प्रवृत्ति. उपरम, मरण, अनित्यता, निरोध ये शब्द एकार्यवाची पर्याय हैं। यह आय का प्रमाण है, इसके विपरीत अप्रमाण । अरिष्टाधिकार (इन्द्रियस्थान ) में देह, प्रकृति, रुखणों के अधिकार से आयु का प्रमाण कहेंगे ॥ २४-२५ ॥

सोऽयमायुर्वेदः शाश्वतो निर्दिश्यते, अनादित्वास्त्वभावसंसिद्ध-रुक्षणत्वाद्भावस्वाभावनित्यत्वाच । न हि नाभूकदाविदायुषः सन्तानो बुद्धिसन्तानो वा शाश्वतश्चाऽऽयुषो वेदिता, अनादि च सुस्रदुःसं सद्रुव्य-हेतु-छद्मणमपरापरयोगात्; एव चार्थसंप्रहो विभाव्यते आयु र्वेदछक्षणमिति । गुरु-लघु-शीतोष्ण-स्निग्ध-रूक्षादीनां च हुन्द्वानां सामान्यविशेवाध्यां वृद्धिहासी; यथोक्तम् । गुरुभिरध्यस्यमानेर्गुरूणा-मुपचयो मवत्यपचयो छघूनामेवमेवेतरेवामित्येष मावस्वभावो नित्यः, स्वष्ठश्वणं च द्रव्वाणां प्रथिव्यादीनां । सन्ति तु सर्वदा गुणाम्म निल्याः । न शायुर्वेदस्याभूत्वोत्मत्तिवप्रवस्यते, अन्यत्रावचोघोपदेः शास्याम् । एतद्वै द्यमधिकृत्योत्मत्तिमुपविश्वन्त्येके । स्वाभाविकं चात्य कक्षणमकृतकं, यतुक्तमिह चाऽऽयेऽध्याये—यथाऽनेरोष्ण्यमपा द्रवत्वम् । भावस्वभावनित्यत्वमपि चास्य यथोकं गुरुभिरस्यस्यमानेर्गुक्षणाः सुपचयो भवत्यपचयो छघूनामित्येवमादि ॥ २६ ॥

यह आयुर्वेद नित्य है, ऐसा माना जाता है। उसके तीन हेतु हैं, १. अनादि होने से, २. स्वभाव सिद्ध होने से, ३. पदार्थी के गुण, वर्म नित्य होने से। इसका विस्तार से वर्णन करते हैं। आयुर्वेद में आयुष्य का प्रतिपादन किया है और सर्वदा ही आयु की परम्परा सन्तान-न्याय से चली आ रही है (बिना आयु के कोई नहीं हुआ )। इसी प्रकार बुद्धि की परम्परा भी अनादि काक से चली आ रही है। ( एक मरता है, दूसरा जीवित रहता है इस प्रकार से आयु की परम्परा चलीआरही है) इसलिये आयुष्पादि प्रतिपाद्य विषय अनादि है। इसको प्रतिपादन करने वाला आयुर्वेद भी अनादि है। आयुर्वेद उपकरण और आयुष्य उपकार्य है। विना उपकरण के कार्य नहीं रह सकता। इसी प्रकार बुद्धि के भी अनादि होने से आयुर्वेद का ज्ञान भी अनादि है और इस जान को जानने वाले भी अनादि हैं। दूसरा आरोग्यता या रोग को उत्पन्न करने वाले. अथवा रोग के लक्षण, कारण, चिकित्सा आयर्वेट में प्रतिपादन किये हैं और वे अनादि है। क्योंकि सुख-दुःख अनादि काल से चला आ रहा है. इसिंखेये इनको प्राप्त तथा नाश करने के भी उपाय अनादि होने चाहिये। तीसरी गुरु, इलका, ठण्ठा, गरम, रिनम्ध, रुख पदार्थी के ये गुण धर्म भी नित्य हैं, इसिंध्ये इन गुण धर्मों को बताने वाला आयुर्वेद भी नित्य है। पूथि-व्यादि पंच महाभूतों के गुण धर्म नित्य हैं, परन्तु इनसे बने पदार्थ अनिस्य हैं। इसी प्रकार मिट्टी नित्य और मिट्टी से बना घड़ा अनित्य है। इस प्रकार से मनुष्य-धरीर को बनाने वाले परिणाम नित्य हैं। और इस परिणाम रूप निर्माण किया को बतलाने वाला आयुर्वेद भी नित्य है। आयुर्वेद का एक समय अस्तित्व नहीं था. उत्पन्न हुआ है ऐसा कहीं पर सुनने में नहीं आता । बहां पर भी आयुर्वेद का प्राद्धभाव किला है, वहां पर इसका अवीध वा उपदेश रूप से प्रतिपादन किया है कि इन्द्र के उपदेश से भरद्वाज सुनि मृत्यु छोक में आयुर्वेद को काये, यह उपदेश और बसा के अन्दर जो सान का उदय हुआ बरी रचकी उत्पत्ति है। आयुर्वेद स्वामाविक एवं शक्तवक है। बीका कि

पहले अध्याय में कहा है (हिताहितं युखदुषं०)। अपिन में उष्णिमा और पानी में तरलता स्वामाविक है, बनाई हुई नहीं है इसी प्रकार आयुर्वेद भी स्वामाविक है। माब, अर्थात् स्वमाव के अङ्गत अर्थात् स्वमाविक होने से भी आयुर्वेद नित्य है। यथा—गुरु पदार्थों के उपस्वन से गुरुता बद्धती है। और क्षयु पदार्थों के उपस्वन से गुरुता बद्धती है। अर्थेद आयुर्वेद भी नित्य है। २६॥

तस्याऽऽयुर्वेदस्याङ्गान्यद्ये । तद्यथा—कायचिकित्सा, शाळाक्यं शल्यापहर्त्कं, विष-गर-वैरोधिक-प्रशमनं, भूतविद्या, कौमारशृत्यकं, रसायनानि, वाजीकरणमिति ॥ २७ ॥

इस आयुर्वेद के आठ अंग हैं। (१) काय चिकित्सा, (१) शास्त्रक्य, (१) श्रत्यापहर्त्वक, (४) विष-गर-वैरोधिक-प्रशमन, (५) भृतविद्या, (६) कौमार-भृत्यक, (७) रसायन और (८) वीजीकरण ये आठ अंग हैं॥२७॥ स चाध्येतच्यो ब्राह्मण-राजन्य-वैर्येः। तत्रानुप्रहार्थं प्राणिनां ब्राह्म-

स चाध्येतज्यो नाह्यण-राजन्य चेरयेः । तत्रानुप्रहाथं प्राणिनां नाह्य-णेरात्मरक्षायं राजन्येर्नृत्त्ययं चेरयेः, सामान्यतो चा धर्मार्थकामपरिप्र-हाथं सर्वेः । तत्र च यदध्यात्मविदां धर्मप्यस्थापकानां धर्मप्रकाशकानां वा मानु-पितु-बन्धु-गुरु-जनस्य वा विकारप्रशमने प्रयत्नवान् भवित यच्चाऽऽयुर्वेदोक्तमध्यात्ममनुध्यायित चेद्यत्यनुविधीयते वा सोऽप्यस्य परो धर्मः । या पुनरीश्वराणां वसुमतां वा सकाशात्सुखोपहारिनिमित्ता भवत्यर्थावाप्तिरारक्षणं च या च स्वपरिगृहीतानां प्राणिनामानुर्योदारक्षा-सोऽस्यार्थः । यत्पुनरस्य विद्वद्र-महणयशः-रारण्यत्वं च, वा च संमानशुश्रुषा, यच्चेष्टानां विषयाणामारोग्यमाधत्ते, सोऽस्य काम इति यथाप्रश्नसक्तमशेषेण ॥ २० ॥

यह आयुर्वेद ब्राह्मण, खत्रिय और वैश्य हन तीनों वणीं को पदना चाहिये। ब्राह्मणों को प्राणियों का मला करने के लिये, खत्रियों को अपनी रखा के लिये, वैश्यों को द्वित अर्थात्, जीविकोगार्जन के लिये पदना चाहिये। अथवा धर्म, अर्थ, काम रूपी पुरुषार्यों के उद्देश से ही सब को पदना चाहिये। इनमें जो तस्वज्ञान को जानने वाले, घर्मसंस्थापक, घर्मोपदेशक, माता, पिता, माई बन्धु, पुरजनों के रोगों को दूर करने में प्रयत्नद्योल होता है और जो पढ़े हुवे आयुर्वेद को दूसरों को पदाता है, बतलाता है, वैसा करता है, बह हस का सर्वोत्तम धर्म है। राजाओं या रईसों, सेठों से आरोग्यता प्रदान करने पर जो धन की प्राप्ति होती है, आरमरखा होती है, हती प्रकार अपने आध्यजीवी नौकर चाकर आदि को रोग मुक्त करता है वह हसका सर्वोत्तम अर्थ है। बिह्यान् कोगों द्वारा प्राष्ठ यद्य, कीर्ति, चव कोर्यों का द्यारण में आना, आभयपदाता होना, आदर सत्कार कोर्यों से प्राप्त होना, प्रिय विषयों में आरोग्यता का प्राप्त होना यह हसका सर्वोत्तम काम है। इस प्रकार से सब प्रवर्गों का पूरा २ उत्तर देविया ।।२८॥

अय भिषगादित एव भिषजा प्रष्टव्योऽष्टविधं भवति । तत्त्रया-तन्त्रं तन्त्रार्थं स्थानानि स्थानार्थानध्यायानध्यायार्थान् प्रश्नार्था खेति । पृष्टेन चैतद्वक्तव्यसशेषेण वाक्यशो वाक्यार्थशोऽर्थावयवशखेति ॥ १९ ॥

वैद्य परीखा के लिये वैद्य से आठ प्रस्त पूछे। यथा तन्त्र, तन्त्रार्थ, स्थान स्थानों के अर्थ, अध्याय और अध्याय के अर्थ, प्रस्त और प्रस्तार्थ। पूछे जाने पर वैद्य को सम्पूर्ण रूप से वाक्य, वाक्यार्थ, अर्थावयद रूप से पूर्णतया कडना चाहिये॥ २६॥

तन्नाऽऽयुर्वेदः शास्ता विद्या सूत्रं झानं शास्त्रं **लक्षणं तन्त्रमित्य-**नर्थान्तरम् ॥ ३०॥

तन्त्रार्थः पुनः स्वल्रह्मणैकपितृष्टः, स चार्थः प्रकरणैर्विभाव्यमानो भूय एव शरीर-वृत्ति-हेतु-त्याधि-कर्म-कार्य-काल-कर्नु-करण-विधि-विनि-अयाहराप्रकरणः, तानि च प्रकरणानि केवलेनोपदेष्टयन्ते तन्त्रेण ॥३१॥

इसमें आयुर्वेद, शाखा, युत्र, ज्ञान, शाख्न, रुखण व तन्त्र ये सव एकार्य-वाची शब्द हैं। तन्त्र का अर्थ "आयुर्वेदयतीत्यायुर्वेदः" आयु-जिवसे जानी जाती है वह आयुर्वेद-इस प्रकार अपने रुखणों से कह दिया। हित आहित आयुक्त रुखण है और यह अर्थ प्रकरण मेद से बहुत प्रकार का है। यथा शरीर (पञ्च महाभूतों का समुदायक्त होने से अवयवादि मेद से बहुत प्रकार का है), हेतु (असाल्येन्द्रियार्थसंयोग, प्रजापराध, परिणाम), व्याधि ( चातुवेदय्य), कर्म ( चिकिस्सा), कार्य ( आरोग्यता), काल (श्रृतु आदि), कर्मा ( भिषक्), करण ( भेषज), विधि ( उपकल्पना विचान जिसे काल, द्रव्य और व्याधि की अपेक्षा से समझना चाहिये)। इन प्रकरणों से प्रन्थ सम्पूर्ण क्रम से मर्थ प्रकार सुगठित होता है। ये प्रकरण तन्त्र में सम्पूर्ण क्रम से कहे जावेंगे ३०-३१

तन्त्रस्यास्याष्टौ स्थानानि । तद्यथा—रुखोक-निदान-विमान-शारीरे-निद्रय-चिकिस्सित-कल्पसिद्धि-स्थानानि । तत्र त्रिशद्ध्यायकं रुखोकस्थानं अष्टाध्यायकानि निदान-विमान-शरीरस्थानानि, द्वादशकमिन्द्रियाणां, त्रिंशकं चिकिस्सितानां द्वादशके कल्पसिद्धिस्थाने इति ॥ ३२ ॥

इस तन्त्र के आठ स्थान हैं यथा-१. सूत्र (क्षोक) स्थान, २. निदान-स्थान, ३. विमानस्थान, ४. शरीरस्थान, ५. इन्द्रियस्थान, ६. चिकित्सास्थान,  कल्स्स्यान और त्र. सिक्टिस्थान । इनमें कोकस्थान ३० अध्यायों का, निदान, दिमान और शारीरस्थान, आठ २ अध्यायों के इन्द्रियस्थान बारह का चिकित्तास्थान तीत का, कल्प और तिक्षिस्थान बारह२ अध्यायों के हैं ॥३२॥

#### भवन्ति चात्र-

द्वे त्रिंशके द्वादशक्त्रयं च त्रीण्यष्टकान्येषु समाप्तिरुक्ता । इलोकौषधारिष्ट-विकलप-सिद्धि-निदान-मानाश्रय-संबक्षेषु ॥३३॥ स्वे स्वे स्थाने यथास्वे च स्थानार्थ उपदेख्यते । सर्विशमध्यायशतं ऋणु नामक्रमागतम् ॥ ३४ ॥ दीर्घञ्जीबोऽप्यपामागतण्डुढारग्बधादिकौ । षड्विरेकाश्रयश्चेति चतुष्को भेषजाश्रयः ॥ ३४ ॥ मात्रातस्याशितीयौ च न वेगान्धारणं तथा। इन्द्रियोपक्रमश्चेति चत्वारः स्वास्थ्यवृत्तिकाः ॥ ३६ ॥ खुडुाकश्च चतुष्पादा महास्तिस्रेषणस्तथा। सह बातकळाख्येन विद्यानेर्दे शिकान् दुषः ॥ ३७ ॥ स्तेह्नस्वेदमाध्यायावुभौ यश्चापकल्पनः। विकित्साप्राभृतश्चेव सर्वा एकापकल्पनाः ॥ २०॥ क्रियन्तः शिरसीयश्च त्रिशोफाष्टोद्रादिकौ। रोगाध्याया महाश्चेव रोगाध्यायचतुष्टयम् ॥ ३६ ॥ अष्टीनिन्दितसंख्यातस्तथा छंबनतपेणौ । विधिशोणितकर्चेति व्याख्यातास्तत्र योजनाः ॥ ४० ॥ यज्ञःपुरुषसंख्यातो भद्रकाप्यानपानिकौ,। विविधाशितपीतीयश्चत्वारोऽत्रविनिश्चये ॥ ४१ ॥ दशप्राणायतनिकस्तथाऽथेदशमूळिकः । द्वावेतौ प्राणदेहाथौँ प्राक्तौ वैधगुणाश्रयौ ॥ ४२ ॥ ... श्रीषधस्वस्थनिर्देशकल्पनारोगयोजनाः चतुष्काः षट् क्रमेणोक्ताः सप्तमश्चात्रपानिकः ॥ ४३ ॥ द्वी चान्यी संप्रहाध्यायाविति त्रिंशत्कमर्थवत्। श्लोकस्थानं समुद्दिष्टं तन्त्रस्यास्य शिरः शुभम् ॥ ४४ ॥ चतुष्काणां महार्थानां स्थानेऽस्मिन् संप्रहः स्वः। ऋोकार्थः संप्रहार्थम स्होकस्थानमतः स्मृतम् ॥ ४५ ॥ इस ग्रन्थ में तीस कीस अध्याय के सूत्र और चिकिस्वास्थान हैं। बारह २ २६

अध्याय के तीन अरिष्ठ (इन्द्रिय), करूप और विद्धि स्थान, आठ २ अध्याय के निदान, विमान और खरीर ये तीन स्थान हैं। कोक, औषच, अरिह, विकल्प, सिद्धि, निदान, विमान और आभव नामक १२० अध्यायों में प्रन्य समाप्त हुआ है। अपने २ स्थान में यथायोग्य स्थानों का उपदेश तस्वार्थ सहित कहेंगे। इन १२० अध्यायों के क्रम से नाम सुनी-

दीर्घक्रीवितीय, अपामार्गतण्डलीय, आरग्वधीय, षड्विरेचनशताभितीय, इन चार अध्यायों में 'ओषध-चत्रक' का निरूपण किया है। मात्राशितीय, तस्या-शितीय. नवेगान्धारणीय और इन्द्रियांपक्रमणीय ये चार स्वास्थ्य-चतुष्क हैं। खडाकचत्रव्याद, महाचतव्याद, तिक्रीपणीय और वातकहाकशीय ये चार निर्देश चतुष्क (कर्त्तव्य अकर्त्तव्य विषयक ) हैं । स्तेहन, स्वेदन, उपकल्पनीय और विकित्सा प्रामृतीय ये चार कल्पनाचतुष्क हैं। कियन्तःशिरसीय, त्रिशोयीय, अष्टोदरीय. महारोगाध्याय-ये चार रोगचतुष्क हैं। अष्टौनिन्दितीय लंबन-बृंहणीय सन्तर्पणीय और विश्विषशोणितीय ये चार योजनाचतुष्क हैं। यजःप्रह्पीय, आत्रे-यमद्रकाप्योय, अन्नपानीय, विविधाशितपीतीय ये चार अन्नपान-चतुष्क हैं। दश प्राणायतनीय और अर्थे-दश्महामुळीय इन पिछले दोनों अध्यायों में प्राण. ओज, धमनी और वैद्यों के गुणों का निरूपण किया है। इस प्रकार से इस स्त्रस्थान में औषध-चतुष्क, स्वास्थ्य-चतुष्क: निर्देश-चतुष्क, कल्पना-चतुष्क: रोग-चतुष्क; योजना-चतुष्क, अन्नपान-चतुष्क तथा पहळे दो अध्यायों में इन अहाईस अध्यायों की सूची है। इस प्रकार से सत्रस्थान के तीस अध्यायों में इन विषयों का वर्णन किया है। जिस प्रकार मनुष्य के सब अंगों में श्रेष्ठ मस्तिष्क है उसी प्रकार से सब प्रन्यों में यह श्रेष्ठ है। इस सूत्र स्थान में उप-योगी चतुष्कों का संग्रह किया है। इलोक रूप में संग्रह होने के कारण इसको 'श्लोकस्थान' कहते हैं ॥ ३३-४५ ॥

> ब्बराणां रक्तपित्तस्य गुल्मानां मेहकुष्ठयोः। शोषोन्मादनिदाने च स्यादपस्मारिणां च यत् ॥ ४६॥ इत्यध्यायाष्ट्रकमिदं निदानस्थानमुच्यते ।

ज्बर निदान, रक्तपित्त निदान, गुल्म निदान, प्रमेह निदान, कुछ निदान, शोष निदान. उन्माद निदान और अपस्मार निदान-ये आठ अध्याय निदान-स्थान में हैं ॥ ४६ ॥

> रसेषु त्रिविषे कुक्षी व्वंसे जनपदस्य च ॥ ४७॥ त्रिविधे रोगविज्ञाने स्रोतःस्विध च वर्तने ।

रोगानीके व्याधिरूपे रोगाणां च भिषान्तते ॥ ४८ ॥ अष्टौ विमानान्युक्तानि मानार्थानि महर्षिणा ।

विमान स्थान में रस विमान, त्रिविषक्क्षीय, जनपदोत्प्र्यंसनीय, त्रिविष्यंग्रानिविष्यंग्रानीय, खोदोविमान, रोगानीक, व्याधिरूपीय और रोगभिव-ग्रिजतीय—थे आठ अध्याय हैं॥ ४७-४८॥

कितिषापुरुषीयं च गोत्रेणातुल्यमेव च ॥ ४४ ॥ खुडुीका महती चैव गर्भावकान्तिरुच्यते । पुरुषस्य शरीरस्य विचयो द्वी विनिश्चितौ ॥ ५० ॥ शरीरसंख्या सूत्रं च जातेरष्टममुच्यते । इत्युह्दिष्टानि मुनिना शारीराण्यात्रसुनुना ॥ ५१ ॥

श्रार स्थान में कतिभापुरुषीय, अतुस्यगोत्रीय, खुड्डीकागर्भावकान्ति, पुरुष-विचय, श्रारोरिविचय, श्रारेरसंख्या और जातिस्त्रीय ये आठ अध्याय हैं।४९-५१। वर्णस्वरीयः पुष्पाख्यस्तृतीयः परिमर्षणः।

वर्णस्वरीयः पुष्पाख्यस्तृतीयः परिमर्षणः । तथैव चेन्द्रियानीकः पूर्वरूपिक एव च ॥ ४२ ॥ कतमानिशरीरीयः पन्नरूपोऽप्यवाक्शिराः । यस्य श्यावनिभित्तश्च सद्योमरण एव च ४३ ॥ अणुष्योतिरिति ख्यातस्तथा गोमयचूर्णवान् । द्वादशाध्यायकं स्थानिमन्द्रियाणां प्रकीतितम् ॥ ४४ ॥

वर्णस्वरीय, पुष्पितक, परिमर्पणीय, इन्द्रियानीक, पूर्वेरूपीय, कतमानि इरीराणि, पक्षरूपीय, अवाक्शिरसीय, यस्यश्यावनिमित्तीय, सद्योमरणीय, अणु-ज्योतीय और गोमयजूर्णीय ये बारह अध्याय इन्ड्रियस्थान में हैं॥ ५२-५४॥

अभयामळकीयं च प्राणकामीयमेव च ।
करप्रचितिकं वेदसमुत्थानं रसायनम् ॥ ४१ ॥
संयोगशरमूळीयमासक्तक्षीरिकं तथा ।
माषपणभुतीयं च पुमाञ्जातवळादिकम् ॥ ४६ ॥
चतुष्कद्वयमप्येतदृष्यायद्वयमुख्यते ॥
स्वायनमिति क्षेयं वाजीकरणमेव च ॥ ४० ॥
ब्वराणां रक्तिपत्तस्य गुल्मानां मेदकुष्ठयोः ।
शोषोनमादेऽप्यपस्मार-स्वत-शोफोदराशंसाम् ॥ ४० ॥
प्रद्यापाणां श्वासकासातिसातिमान् ।
धरिंवीसपरिष्णानां विषमस्विकारिणान् ॥ ४१ ॥

डिज्ञणीयं त्रिमर्मीयमुक्तभिकमेव च । वातरोगे वातरके योनिज्यापित चैव बत् ॥ ६० ॥ त्रिशिविकित्सितान्युक्त्वाऽन्यतः करपान् परं ऋणु ।

अभयामककीय, प्राणकामीय, करप्रचितीय, आयुर्वेदसमुत्थानीय, संयोग-धरमूलीय, आसिकक्षीरीय, माध्यणं, पुमाञ्जातबलादिक इन मिन्न २ आठ प्रकरणों के दो अध्याय हैं। इनमें पहिले चार प्रकरणों में रसायनाध्याय और दूसरे चार में वाजीकरणाध्याय कहा है। इसके पीछे व्यरचिकित्सा, रक्तपिच-चिकित्सा, गुल्म-चिकित्सा, प्रमेह-चिकित्सा कुछ, शोध, उन्माद, अपरमार, उरम्बत, शोफ, उदर, अर्था, प्रमुष्ठी, पाण्डुरोग, स्वास, कास, अतीसार, अर्दि, वीसर्प, तूष्णा, विषरोग, मध्यरोग, द्विष्णाय, लिममींय, ऊक्टतम्म, वातस्याधि, वात-रक्ष इस प्रकार से कुछ मिलाकर चिकित्सा स्थान में तीस अध्याय हैं।।४५–६०।।

फलजीम्तकेक्ष्वाकु-कल्पो धामार्गवस्य च ॥ ६१ ॥ पञ्जमो वत्सकस्योक्तः षष्ठश्च कृतवेधने । श्यामात्रिवृतयोः कल्पस्यथैव चतुरङ्कुळे ॥ ६२ ॥ तिल्वकस्य सुधायाश्च सप्तळाशङ्क्षिनीषु च । दन्तीद्रवन्त्योः कल्पश्च द्वादशोऽयं समाप्यते ॥ ६३ ॥

मदनफलकल्प जीमूतकल्प, ईश्वाकुकल्प, धामार्गबकल्प, वत्सक-कल्प, इतवेघनकल्प, श्यामात्रिष्टकल्प, महाष्ट्रधकल्प, सप्तछाशंक्षिनीकल्प, और दन्ती-द्रवन्तीकल्प ये बारह अध्याय कल्पस्थान में हैं॥ ६१-६३॥

करपना पद्धकर्माच्या बस्तिमूत्रा तथैव च। स्नेहन्यापिदकी सिद्धिनेत्रन्यापिदकी तथा॥ ६४॥ सिद्धिः शोधनयोश्चैव बस्तिसिद्धिस्तयैव च। प्रास्ति। मर्मसंख्याता सिद्धिबेस्त्याश्रया च या॥ ६४॥ फळमात्रा तथा सिद्धिः सिद्धिश्रोत्तरसंज्ञिता। सिद्धयो द्वादशैवेतास्तन्त्रं चासु समाप्यते॥ ६६॥

विदिस्थान, कर्त्याविद्ध, पंचकर्मीय विदि, बस्तिस्त्रीय विदि, स्नेह्य्याप-दिक विदि, नेत्रव्यापदिक विदि, वमनविरेचन-व्यापत्विदि, बस्तित्यापदिक विदि, प्रस्तुत्योगिकविद्धि, त्रिमर्मीय विदि, बस्ति विद्धि, फलमात्र विदि, और उत्तर विदि—ये बारह अध्याय विदि स्थान में हैं। इस प्रकार से यह प्रस्थ समाप्त होता है।। ६४-६६॥

स्वे स्वे स्थाने तथाऽध्याये चाध्यायार्थः प्रवस्यते । तं मृयात्सर्वतः सर्वे यथारवं द्वर्थसंप्रहात् ॥ ६७ ॥ प्रत्येक अध्याय में वर्णित विषयों का निरूपण संप्रह क्या से प्रत्येक अध्याव के अन्त में दे दिया है और जो मुख्य विषय आया है, उसको स्थान २ पर संक्षित रूप से फिर कह दिया है। इसकिये एक अध्याय का वर्णन जो यत्र तत्र आया है, वह सब वर्णन उसी एक अध्याय का समझना चाहिये॥ ६७॥

पृच्छा तन्त्राद्यथाञ्चायं विधिना प्रश्न उच्यते । प्रश्नार्थे युक्तिमास्तत्र तन्त्रेणैवार्धनिक्षयः ॥ ६८ ॥ निरुक्तं तन्त्रणात्तन्त्रं स्थानमर्थप्रतिष्ठया । अधिकृत्यार्थमध्यायनामर्थज्ञा प्रतिष्ठिता ॥ ६९ ॥ इति सर्वे यथाप्रश्नमष्टकं संप्रकाशितम् । कारस्त्येन चोकस्तन्त्रस्य संप्रदः सुविनिक्षितः ॥ ७० ॥

अन्य के प्रारम्भ करने में सामान्य विशेष रूप से अयवा पूर्वापरिविच से रहित जो विचार करना है उसका नाम 'प्रश्नः' और विचार पूर्वक किये हुए प्रश्न का शास्त्र के आधार से श्रुक्तिपृष्क जो निर्णय है उसका नाम 'प्रश्नार्थ' है। जिसमें अनेक विषय एक साथ में एक न्न किये गये हो उसका नाम 'तन्नार्थ' है। तन्न अर्थात् शास्त्र में मुख्य मुख्य विषयों में से एक एक भाग को जो पृथक् ध्यक् हेकर प्रतिपादन किया है उसका नाम 'अध्याय' है ( जैसे—दीर्व-जीवितीय, अपामार्गतेण्डुहीय हत्यादि प्रत्येक विषय के अनुक्रम में निर्दिष्ट भाग का नाम अध्याय है)। इस प्रकार तन्त्र, तन्त्रार्थ, स्थान स्थानार्थ आदि जो आठ प्रका किये उनका उत्तर दे दिया है। यह सम्पूर्ण अन्य का संस्थेप है। ६५--७०॥

सन्ति पान्नविकोत्पाताः संझोभं जनयन्ति ये ।
वर्तकानामिनोत्पाताः सहसेनाविभाविताः ॥ ०१ ॥
तस्मात्तान् पूर्वसंज्ञत्ये सर्वजाष्टकमादिशेत् ।
परावरपरीक्षार्थं तत्र शास्त्रविदां बळम् ॥ ०२ ॥
शब्दमात्रेण वन्त्रस्य केवलस्यकदेशिकाः ।
अमन्त्यल्पबळास्तन्त्रे ज्याशब्देनैव वर्तकाः ॥ ०३ ॥
पशुः पश्ना दौर्वल्यात्कक्षिन्मध्ये षृकायते ।
ससस्यं कृकमासाच प्रकृति भजते पशुः ॥ ०४ ॥
तद्भद्वाऽक्षमध्यस्यः कक्षिन्मोस्त्रयसाधनः ।
स्थापयत्याप्तमात्मानमातं त्वासाच भचते ॥ ०५ ॥
बक्षुम् ढ इवोणीभिरवृद्धिरबहुश्रुतः ।
किं व वक्ष्यति संजल्ये कुण्डभेदी जडो यथा ॥ ०६ ॥

कुछ ऐसे भी मनुष्य हैं जो शास्त्र के थोड़े से भाग को पहकर विस्त्रोम उत्पन्न करते हैं । सहसा उककर जिस प्रकार बटेर पक्षी उत्पात करने बगते हैं. उसी प्रकार ये अर्घपठित वैद्य भी उत्पात किया करते हैं। इसलिये प्रथम जल्म (बाद-विवाद में) तन्त्र, तन्त्रार्थ आदि आठ प्रश्नों को पूछना चाहिये। अपने से श्रेष्ठ या डीन की परीक्षा करने के लिये यही आठ प्रश्न असली शास्त्र को जानने वालों के बल हैं। थोड़े वल बाले, जिन्होंने शास्त्र का कुछ थोड़ा सा भाग ही देखा होता है वे इन प्रश्नों से इस प्रकार से भाग खड़े होते हैं जिस प्रकार घतुष की डोरी की टंकार से बटेरें भाग जाते हैं। जैसे कोई पश निर्वेख पशओं में अपने को मेडिया मानकर बोलने लगता है, परन्तु जब कोई बलवान पशु सामने आ जाता है. तब वह पनः अपने असली रूप में आजाता है, वह जो होता है वही बन जाता है। इसी प्रकार अपने मुख से प्रशंसा करने वाळा मूर्ख मुखाँ में बैठकर अपना पाण्डित्य दिखाने लगता है, परन्तु जब कोई पण्डित विद्वान् सामने आखड़ा होता है, तब यह अबुद्धि मूद, अबहुअूत, कुण्डमेदी ( दुष्ट-भ्रष्टयोनि ), जब मुर्ख, बाद प्रतिवाद में क्या कहेगा ? कुछ भी नहीं । जिस प्रकार मकड़ी के जाल में फंसा कीड़ा कुछ नहीं कर सकता उसी प्रकार यह मूढ़ भी विद्वान् के सामने कुछ नहीं कर सकता ॥ ७१-७७ ॥

सद्ष्रत्तन विगृद्धीयद्भिषात्वशृतैरपि । हन्यात्मश्नाष्टकेनादावितरांस्त्वात्ममानिनः ॥ ७७ ॥ दम्मिनो मुखरा छज्ञाः प्रमुताबद्धमाषिणः । प्रायः प्रायेण सुमुखाः सन्तो युक्तात्वभाषिणः ॥ ७८ ॥ तस्त्वज्ञानप्रकाशार्थमहङ्कारमनाश्रिताः ।

परन्तु जो निर्शिमानी सबे वैद्य हों वे यदि योड़े भी पड़े लिखे हों तो भी तनके साथ शिष्टाचार, सम्मानपूर्वक बरतना चाहिये और जो आत्मामिमानी हों उनको हन आठ प्रकृतों से परास्त करना चाहिये। ऐसे पुक्ष प्रायः दम्भी, अपनी ग्रुख से अपनी श्रुष्ठा करने वाले, मूर्ल, बहुत एवं असम्बद्ध, प्रसंगरिहत बोकने वाले होते हैं और जो अच्छे विद्वान् होते हैं वे थोड़ा और उचित प्रसंग में ही बोलते हैं, वे तत्वशन का प्रकृश करने के किये बोकते हैं और अर्थ-७८॥

स्वल्याघाराङ्गश्रुखरान्मर्थयेङ्ग विवादिनः ॥ ७२ ॥ परौ भूतेष्वतुक्रोशस्तरवङ्गाने परा दया । वेषा वेषामसद्भादनिमद्दे निरता मतिः ॥ ८० ॥ परन्तु को अपने तस्त्रकान को दिखाने के किये अहंकार के कारक आये हों, जो योड़े पढ़े हों, उन मूर्ज आरमप्रशंसकों की कमो उपेका नहीं करनी चाहिये। जिनकी प्राणीमात्र पर कृपा और तस्त्रकान में दया है उनकी अवत्-वाद के रोकने में सदा मति रहती है। स्योकि इस प्रकार न करने से असद् वैद्यों को उसेजन मिककर संसार का अपकार होता है। इसकिये इनको निग्रह करने में सदा तत्पर रहना चाहिये॥ ७६—८०॥

असत्पक्षाभ्रणित्वातिद्म्भपाक्ष्यसाधनाः । भवन्त्यनाप्ताः स्वे तन्त्रे प्रायः परविकत्यकाः ॥ ८१ ॥ तान् काळपाशसद्दशान्वजयेच्छाखदूषकान् । प्रशस-ज्ञान-विज्ञान-पूर्णाः सेन्या भिषक्तमाः ॥ ८२ ॥

खोटे ( अवत् ) पश्च को लेकर विवाद करना, मुझको खमय नहीं है, फिर पूछना ऐसा बहाना करने वाले, पूछने पर शिर दुखता है, दाम्मिक, पूछने पर ग्रुस्ते या जोर से उत्तर दे और दूसरों को ध्यर्य निन्दा करने वाले अपने तन्त्र में अनिमश्च होते हैं। इस प्रकार के शास्त्र को बदनाम करने वालों को मृत्यु के फांसों के समान दूर से ही छोड़ देना चाहिये। जो शान्त, ज्ञान विज्ञान से परिपूर्ण हों ऐसे उत्तम वैशों की सेवा करनी चाहिये॥ ८१–८२॥

सममं दुःखमायत्तमविज्ञाने द्वयाश्रयम् । सुखं सममं विज्ञाने विमळे च प्रतिष्ठितम् ॥ =३॥ इदमेवसुद्।रार्थमज्ञानार्थप्रकाशकम् ।

शाक हिष्टमनष्टानां यथैवाऽऽदित्यमण्डलम् ॥ ८४ ॥ इति ।
सब प्रकार के दुःखों का कारण द्यारीदिक और मानसिक ज्ञान का अभाव
है । स्वरीर और मन सम्बन्धों ज्ञान न होने से सब रोग होते हैं।
इन दोनों के विद्युद्ध ज्ञान से सम्पूर्ण सुख-आरोग्य मिडता है ।
यह शाख अति गम्मीर, रोनों कोकों में दितकारी अर्थ को बतकाता है,
तथा अञ्चात बस्तु को प्रकाशित करता है, परन्तु जिस प्रकार नेत्रहीन पुरुष
वमकते दुए सूर्य का कुछ भी उपयोग नहीं कर सकता, इसी प्रकार सास्त्रहीन
स्वक्तियों के किये यह कुछ काम नहीं दे सकता ॥ ८३—८४॥
तत्र महोकाः—अर्थ दश महामूछाः संज्ञा चैवां सथा छता।

अयनान्ताः ब्रह्मचाङ्गे रूपं वेदबिदां च यत् ॥ ८५ ॥ सप्तकक्षाष्टकक्षेव परिप्रश्तः सनिर्णयः । यथा बाच्यं यदर्षं च यद्विशक्षेकदेशिकाः ॥ ६८ ॥ बर्षे दशमहामुळे सर्वमेतत्प्रकाशितम् । संप्रहस्रायमध्यायस्तन्त्रस्थास्येव केवतः ॥ ८० ॥ यथा सुमनसा सूत्रं संप्रहार्थं विधीयते । संप्रहार्थं तथाऽर्थानामृषिणा संप्रहः कृतः ॥ ८८ ॥

हृदय से सम्बन्धित दस धमनियां, 'महामूला' इस संश होने के कारण, आयुवर्दक, छः उत्तम उपाय, आयुर्वेद का स्वरूप, सात व आठ प्रश्न विश्रेष, वाक्यांश, अर्थोश, निर्णय और अपूरे वैद्य, इतने विषयों का निरूपण इस 'अर्थे दशमहामूलीय' अध्याय में किया है। इस प्रन्य में वर्णित सब विषयों का संखिप्त निरूपण भी इस अध्याय में किया है। जिस प्रकार कि फूकों की माका को गूंथने के लिये सूत्र की आवश्यकता होती है उसी प्रकार सब विषयों का संग्रह करने के लिये सूत्र वे यह सूत्र (स्त्रस्थान) बनाया है।। प्रमुन्यन ॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्वत्याने अर्थे दश्महामूकीयो नाम विश्वसमोऽध्यायः ॥ ३० ॥ अप्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते इयताऽवधिना सर्वे सवस्यानं समाध्यते ॥

इति स्त्रस्थानं समाप्तम ।



# निदानस्थानम् '

### प्रथमोऽध्यायः

अथातो ब्वरनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २॥

अब इसके आगे ज्वरनिदान का ब्याख्यान करेंगे जैसा कि भगवान् आत्रेय ने कहा थारे॥ १-२॥

इह खलु हेतुर्निमित्तमायतनं कर्दा कारणं प्रत्ययः समुत्यानं निदान-मित्यनर्यान्तरम् । तित्त्रविधं-असास्येन्द्रियार्थसंयोगः, प्रज्ञापराधः परिणामञ्जेति ॥ ३ ॥

निदान के पर्य्याय—इस निदान स्थान में हेतु, निमित्त, आयतन, कर्ता कारण, प्रत्यय, समुत्थान ये निदान शब्द के पर्यायवाची शब्द हैं। निदान अर्थात् रोगों को उत्पत्ति का कारण तीन प्रकार का है, १. असाल्येन्द्रियार्थ-संयोग, २. प्रशापराथ (बुद्धि का दोष ) और ३. परिणाम (काळ )॥ ३॥

अतिकिविधिविकल्पा न्याधयः प्रादुर्भवन्त्याग्नेय-सौम्य-वायन्याः । द्विविधाश्चापरे राजसास्तामसाश्च । तत्र न्याधिरामयो गद्द आतङ्को यहमा व्वरो विकारो रोग इत्यनर्थान्तरम् ॥ ४॥

इस्रक्षिये रोग भी तीन प्रकार के ही होते हैं। १. आग्नेय (पित्रजन्य) २. सौम्य (कफ्रजन्य), और ३. बायव्य (बायुजन्य)। ये द्यारीरिक रोण के

'निश्चित्य दीयते प्रतिपाद्यते व्याधिरनेनेति निदानम्' ॥ जैजट ॥

२. संक्षेप में खिंग को निर्देश करने बाला स्प्रस्थान कहने के पश्चात् हें हु और खिंग को बतलाने बाला 'निदानस्थान' कहते हैं। क्योंकि हेतु और खिंग को जानकर की हुई चिकित्सा फलवती होती है। हेतु सिंक्कुट, विमक्कट, व्यभिचार और प्रधान मेद से चार प्रकार का है। विस्तार के खिंम मधुकोष देखिये।

१. जिससे रोग जाना जाय उसका नाम 'निदान' है।

मेद हैं। मानसिक रोग भी दो प्रकार के हैं। १. राजस (रक्षोगुण से उत्पक्ष हुए ), और २. तामस, (तमोगुण से उत्पन्न हुए )।

रोग के पर्स्याय-स्थाबि, आमय, गद, आतंक, यदमा, ज्वर, विकार और रोग वे सब सन्द एक ही अर्थ (रोग) को कहते हैं॥ ४॥

तस्योपङ्बिविदान-पूर्वरूप-छिङ्गोपराय-संप्राप्तितः ॥५॥

निदान पंचक अर्थात् रोगज्ञान के पांच उपाय—१. निदान २. पूर्वरूप, ३. किंग ( रूप ), ४. उपशय और ५. सम्प्राप्ति, इन पांच उपायों से रोग पहिचाना जाता है ॥ ५.॥

तत्र निद्दानं कारणिमत्युक्तममे पूर्व क्लं प्रागुत्विक्रमणं ज्याचे:।
रोगों के कारण को निदान कहते हैं, यह पहिले कह चुके हैं। रोग के
उत्पन्न होने से पूर्व जो लक्षण उत्पन्न होते हैं, उनको 'पूर्व क्लंग कहते हैं। (जैसे जंमाई का आना, आंगों का टूटना, शिर का दुखना आदि ये अबर के पूर्व क्लंग हैं।) रोग के आगे चलनेवाले लक्षण पूर्व क्लंग हैं। जैसे राजा के आने की
स्वना राजा के आगे चलने वाले लोगों से मिल जाती है।

प्रादुःभूँतलक्षणं पुनिष्ठेङ्गं, तत्र खिङ्गमाकृतिर्छक्षणं चिह्नं संस्थानं व्यञ्जनं रूपमित्यनर्थान्तरमस्मित्रर्थे।

रोग के उत्पन्न होने पर जो लक्षण स्पष्ट होते हैं, जिन लक्षणों से रोग का मान होने खगता है, उनको लिंग कहते हैं। इसके लिंग, आकृति, लक्षण, चिह्न, संस्थान, ज्यड्जून और रूप ये सब पर्य्यायवाची हैं।

ष्परायः पुनर्हेतुःयाधिविपरीतानां विपरीतार्थकारिणां चौषधा-हारविहाराणामुपयोगः सुस्रातुबन्धः।

उपशय—हेद्वविपरीत, ज्याधि-विपरीत और विपरीतार्थकारी, औषघ, आहार और विदार का सुलोत्पत्ति के लिये सेवन करना 'उपशय' है।

 उपचय द्वारा गृद् िंगों, चिह्नों वाली व्याधि की परीक्षा की जाती है।
 जैसे 'मळेरिया' और 'काळाज़ार' रोग में। इनमें मळेरिया कुनीन से चळा जाता है, परन्तु काळाज़ार नहीं जाता। इसका विवरण नीचे ळिखे प्रकार से जानें।

द्वविपरीत

श्रीषय--- जैसे श्रीत कफ् ज्वर में सीठ अज-जैसे अम-बातजन्य स्वर में मौत रस और चावक। विद्यार--- जैसे दिन में सोने से उत्पन्न कफ् स्वर में रातः को जागना। संप्रक्तिकविरागितिरत्वनकांन्तरं स्वावः। सा संस्थान्तावान्य-विदि-विकल्प-बळ-काळ-विशेषिक्वते । संस्था तावराया—अष्टौ व्यराः, प्रव्य गुरुवाः, सप्त कुछान्येवमादिः। प्राधान्यं पुनर्वोवाणां तरतवाक्र्यां योगेतोप-छक्ष्यते । तत्र द्वयोस्तरिक्षषु तम इति । विधिनीम द्विविधा व्याधयो निजागन्तुभेदेन, त्रिविधाक्षिदोयभेदेन, चतुर्विधाः साध्यासाध्य-सृदुद्दा-रुण-भेदेन । समवेतानां पुनर्वोवाणामंशांश-बळ-विकल्पोऽस्मिन्नक्यें । वल-काळविशोधः पुनर्व्याधीन् भिषगनुपहतसस्वयुद्धिहेंत्वादिभिभाविर्यया-वद्मुनुष्येत ॥ ६ ॥

इत्यर्थसंप्रहो निदानस्थानस्योदिष्टो भवति, तं विस्तरेण भूयस्तरम-तोऽनुन्यास्यास्यामः॥ ७॥

व्याधि की सम्प्राप्ति, जाति और भागति ये तीनों शब्द एक ही अर्थ के

व्याधिवपरीत विद्यान नेसे अतिशार में पाठास्तम्मन ।
अन-जैसे अतिशार में मदर ।
बिहार-जैसे उदावर्च में प्रवाहण ।
अग्न-जैसे वातजन्य शोय में दशमूळ ।
अग्न-जैसे शीत क्वर में क्वरनाशक यवागू ।
विहार-जैसे दिन में सोने से उत्पन्न तन्द्रा में रात्रिजागरण ।
विहार-जैसे पिचजन्य शोय में गरम उपनाह (पुरुटिश )
अन्न-जैसे पिचजन्य शोय में गरम उपनाह (पुरुटिश )
अन्न-जैसे पिचजन्य शोय में विदाही अन्न ।
विहार-जैसे वातोन्माद में भय वतळाना ।
अग्न-जैसे अदि में मैनफळ से वमन कराना ।
अग्न-जैसे अतिशार में दृष्ट से विरेचन ।
विहार-जैसे छिद में प्रवाहण ।
विहार-जैसे अपि से जढ़ने पर अग्रवका छैप ।
अग्न-जैसे अम्बन्तित मृद्वात में पानी में तेरना ।

वायक हैं। १ वह कवासि १. संबंग, २. प्राचान्य, १. विवि, ४. विवस्य और ५. बटकाल मेद से पांच प्रकार की है।

(१) संख्यासमाप्ति—प्रत्येक रोग के मेदी की गणना का नाम संख्या-संप्राप्ति है। जैसे आठ प्रकार के अवर, पांच प्रकार के गुल्म, सात प्रकार के कुछ दत्यादि।

(२) प्राचान्य-सम्प्राप्ति दोषों के अधिकतर व अधिकतम (तास्तम्य) से रोगों की प्रधानता व अप्रधानता होती है। (वृद्ध पित्त, वृद्धतर बायु और वृद्ध-तम कफ, यह एक प्रकार का चित्रपात है।) दो दोषों में एक दोष बढ़ा हो तो अधिकतर, तीन दोषों में एक दोष बढ़ा हो तो 'अधिकतम' समझना चाहिये।

(३) विधि-सम्प्राप्ति—स्याधि भेद से विधिरूप सम्प्राप्ति होती है। निज अर्थात् शारीरिक और आगन्तुज भेद से स्याधि दो प्रकार का है। बात आदि दोष भेद से तोन प्रकार का, और साध्य, असाध्य, मृदु और दाकण भेद से चार प्रकार का है।

(४) विकल्प-संप्राप्ति—जिस समय वात आदि दोष दो या तीन मिळते हैं, उस समय अंशांश बळ की कल्पना (विवेचना ) को विकल्प-सम्प्राप्ति कहते हैं। यथा—वायु के प्रकृषित होने पर भी कभी तो वात का शीत अंश बळवान् हांता है, कभी लघु अंश और कभी रूख अंश एवं कभी लघु और रूख दोनों अंश चळवान् होते हैं।

(५) बल्काल्सम्प्राप्ति—ऋद्ध, दिन, रात, आहार और काल मेद से रोग के बलकाल में अन्तर पढ़ जाता है। जैसे ऋद्ध और कम्ब्यर का वसन्त, आहोरात्र कफ्क्यर का पूर्वोद्ध और प्रदोष, आहार—कफ्क्यर का सुक्तमात्रकाल।

स्वस्थिच एवं बुद्धिमान् वैद्य (धैर्य एवं द्यान्ति तथा बुद्धि से) हेद्र पूर्वरूप आदि से रोगों की यथार्थ परीक्षा करे। यह निदानस्थान का संक्षेप में वर्णन कर दिया, अब इसी का विस्तार से वर्णन करते हैं ॥६-७॥

तत्र प्रथमत एव तावदार्याङ्गोभाभिद्रोह-कोप-प्रभवानष्टी व्याची-जिदानपूर्वेण क्रमेणातुन्याख्यास्यामः, तथा सूत्रसंप्रहमात्रं विकि-

कुछ छोग रोगोलाचि के अन्तिम कारण से उत्पन्न कर्म को सम्प्राप्ति कहते हैं। यथा—'स यदा प्रकृपितः प्रविष्याऽऽमाध्यस्' यहां से केकर 'तदा स्वर-ममिनिवैतेवित तक स्वर की सम्प्राप्ति कही है!

२. माथब-निदान में स्वतन्त्रता और परतन्त्रता को छक्ष्य में रखकर रोध की प्रधानता वा अप्रधानता की परीक्षा की है।

त्सायाः । चिकित्सितेषु चोत्तरकाळं तथोदिष्टं यथोपचितविकारानतुन्या-स्यास्यामः ॥=॥

इनमें प्रथम निदान कम से कोम, अभिद्रोह, कोर आदि से उत्पक्त आठ रोगों का वर्णन निदान स्थान में करेंगे, इचके पीछे संबेप से विकित्सास्त्र कहेंगे। इसके अनन्तर सब रोगों का सविस्तर वर्णन विकित्सास्थान में किया जायगा॥ ८॥

इह् तु ब्बर एवाऽऽदी विकाराणानुपदिश्यते, तत्प्रथमत्वाच्छारी-राणाम्। अथ खल्बष्टाध्यो ब्बरः संजायते मनुष्याणाम्। तद्यथा वातात् पित्तात् कफात् वातपित्ताध्यां, वातकफाध्यां, पित्तरुळेष्मध्यां, वात-पित्तरुळेष्मध्यः, आगन्तोरष्टमात्कारणात्। तस्य निदान-पूर्वरूप-छिङ्गो-पश्य-संप्राप्ति-विशेषानुपदेश्यामः॥ १॥ १॥

ज्वर निदान—सब रोगों में प्रथम ज्वर का ही वर्णन करते हैं। क्योंकि शारीरिक रोगों में सब से मुख्य ज्वर है।

मनुष्यों को ज्वर आठ कारणों से होता है। १. वात से, २. पित्त से, ३. कफ से, ४. वात-पित्त से, ५. पित्त-कफ से, ६. वात-कफ से, ७. वात-कफ और पित्त ( सन्निपात ) से और ८. आगन्तुज कारण से।

अब ज्वर के निदान, पूर्वरूप, लिंग, उपशय और सम्प्राप्ति का विस्तार से वर्णन करते हैं॥ १॥

तद्यया-रूख्-छष्टु-शीत-व्यायाम-वमन-विरेचनाऽऽस्थापन-शिरोविरे-चनातियोग-वेगसंघारणानशनाभिघात-व्यवायोद्वेग-शोक-शोणिताभिषेक-जागरण-विषम-शरीर-च्यासेभ्योऽतिसेवितेभ्यो वायुः प्रकोपमापद्यते ।

बात प्रकोप के कारण—रूख, छञ्ज, छोत, ज्यायाम, बमन, विरेचन, आस्यापन इनके अतियोग से, मळ-मूत्र आदि के उपस्थित वेग को रोकने से, उपबास से, चोट लगने से, खीसंग, उद्देग, शोक, और रक्त के अधिक निकलने से, रात्रि-जागरण से, विषम रीति से शरीर के अवयवों को रखने से, इन कारणों के अतिसेवन से बायु प्रकृषित होती है।

स यदा प्रकुपितः प्रविश्याऽऽमाशयमूच्मणः स्थानमूच्मणा सह मिश्रीभूत आद्यमाहारपरिणामधातुं रस्तामानमन्वतेत्य रसस्वेत्वहानि च स्रोतासि च पिषायाग्निसुपहत्य पिकस्थानाद्ष्माणं बहिनिरस्य केवळं शरीरमतुप्रपद्यते, तदा ज्वरममिनिवर्तयति । तस्येमानि किङ्गानि मवन्ति ॥ सम्प्राप्ति—उपरोक्त कारणों से कुपित हुवा वायु उण्णिमा के स्थान आमा-स्था में पहुंच जाता है। वहां उण्णिमा के साथ मिळता है। फिर अज्ञ के पाचन से उत्सव 'रस्ट नाम के बातु का आभय केता है। इस बातु का आभय केकर बायु रसवह और स्वेदबह स्रोतों को बन्द कर देता है, जडराग्नि को मन्द कर देता है और आमाश्य से पाचकाग्नि को बाहर निकाल कर सम्पूर्ण स्वरीर में फैला देता है, इस क्रिये ब्वर उत्सव होता है। इस वातब्बर के निम्न किखित क्याण होते हैं॥

तथया-विषमारम्मविसिंगत्वम्, ऊष्मणो वेषम्यं, तीव्रतनुभावान-वस्थानानि व्वरस्य, जरणान्ते दिवसान्ते निशान्ते धर्मान्ते वा व्यराध्यागमनमभिवृद्धिवा व्वरस्य। विशेषेण परुषारुणवर्णत्वं नस्य-नयन-वदन-मूत्र-पुरोष-त्वषामत्यर्थं कृप्तीभावश्च,अनेकविधोपमाञ्चलाष्ठाश्च वेदना-स्त्वा तेषामङ्गावयवानां, तद्यथा-पादयोः स्तुप्तता, पिण्डिकयोरुद्धेष्टनं, जानुनोः केवलानां च सन्धीनां विश्लेषणमूर्वोः सादः,कटि-पार्थः पृष्ठ-स्कन्ध-बाह्नंसोरसां च भग्न-रुण-सृदित-मधित-चितावपीडितावनुलत्वमिव, इन्बोश्चाप्रसिद्धिः, स्वनश्च कर्णयोः, शङ्क्योनिस्तोदः, कषायास्यताऽऽस्य-वरस्यं वा, सुख-तालु-कण्ठ-शोषः, पिपासा, हृदयमहः, शृष्कच्लिदः, गृष्कच्लिदः, गृष्कच्लिदः, गृष्कच्लिदः, गृष्कच्लिदः, गृष्कच्लिदः, श्वर्षकार्वः, विवाद-विजुम्मा-विनाम-वेपशु-श्रम-प्रसाव-प्राप्ता विपरीतोपशयश्चेति वात-व्वरस्य लिङ्गानि स्युः ॥ १० ॥

वातक्वर के छक्षण — जैसे क्वर के चढ़ने या उतरने के समय का नियम न होना, धरीर में उध्यमा का नियम न होना, क्वर को तीव्रता या कम होने की प्रतीति में अस्थिरता, अब के पचन होने के समय, सायंकाल में, अथवा वर्षा श्रृद्ध के प्रारम्भ में क्वर का आना, अथवा क्वर में हृद्धि होना; विशेषतः नख, आंख, मृत, मढ़, और त्वचा का बहुत कि नि और काळा-खाल रंग पड़ना, मळमून का अवरोष, (नख-त्वचा आदि का फटना), भिष-भिष्म अंगों में नाना प्रकार की चल और अचल (गतिधील या स्थिर) पीड़ाओं का होना। जैसे—दोनों पांचों में सो जाने की सी प्रतीति, पिष्डिक्यों में ऐंडन, घुटने एवं सम्पूर्ण सम्बयों में टूटने और गोळे कपड़े से टांपे होने की मांति की दर्द जंबाओं में शिष्डता; कमर, पाह्य-पीठ-स्कन्य-वाडु और आती में टूटने के समान, पटकने के समान, मर्दन करने के समान, चटकने के समान,

अवरीहन अर्थात दवाने के समान और स्ह्यां चुनने के समान वेदनायें होती हैं। हनुप्रह (जवाड़े का न खुळना), कानों में आवाज़ (कर्णनाद) कान एवं शंख प्रवेश (कनपदी) में वेदना, मुख का क्याय स्थाद, मुख में विरस्ता, मुख, ताछ, कण्ठ का पुनः २ स्वना; प्यास का अधिक क्याना, दिक या खाती का जकहना, एक जाना, स्वी उवकाई, वमन होने पर वमन में किसी पदार्थ का बाहर न निकलना. स्वी खांती, धींक और दकार का बन्द हो जाना; सब अवरखों में अनिच्छा (अथवा अन्न रस का बमन ); मुख से पानी का बहना; अवचि, भोजन की अनिच्छा, अविपाक (भोजन का न पचना), विषाद, जम्माईयां आना, अंगों का मुझनान्तुझना, अंगडाई आना, कम्पन, प्रश्न, जगरण (नींद का न आना), रोमों का भर-भरा आना (दान्तों का स्तन्थ हो जाना) गरम वस्तुओं को चाह; एवं वातच्चर के निदानमूत बस्तुओं का सेवन अनुकूल न आना तथा निदान (क्ष्स छष्ट, श्रीतादि गुणों) के विपरीत गुणों वाले पदार्थों को अनुकूल आना ये सब वातच्चर के लक्षण हैं।। १०॥

च्छ्णास्छ-छवण-क्षार्-कटुकाजीर्ण-भोजनेभ्योऽतिसेवितंश्यस्तथाऽति-तीक्ष्णातपाग्नि-सन्ताप-श्रम-क्रोध-विषमाहारेभ्यश्च पित्तं प्रकोपमापद्यते ।

िष प्रकोप के कारण—उष्ण, लहा, नमकीन, धार, कह और अजीण-कारक पदार्थों के अविसेवन से; तथा अवितीक्ष्ण, बहुत धूप, अग्रिसन्ताप, अम, क्रोध, विषम मोजन के सेवन से पित्त प्रकृपित होता है।

तद्यदा प्रकुपितमामाशयाद् स्माणसुपस् ज्याऽऽद्यमाहारपरिणामघातुं रसनामानमन्ववेस्य रसस्वेदवहानि स्रोतांसि पिघाय द्रवत्वादप्रिसुप-हत्य पक्तिस्थानादूष्माणं चिहनिरस्य प्रषीडयत्केवछं शरीरमनुप्रपद्यते तदा ज्वरमभिनिवर्तयतिः तस्येमानि छिङ्गानि भवन्ति ।

पित्तच्वर की सम्माति—यह प्रकुपित हुवा पित्त आमाद्यय में स्थित उष्णिमा से मिळकर, अन्न के पाचन से उत्पन्न प्रसाद नामक रस से मिळकर रखवह और स्वेदवह खोतों को बन्द कर देता है और पित्त द्वव होने से अमिको मन्द करता है, इसिकये पकाद्यय से उष्णिमा को बाहर निकाळ देता है, तब पित्त सम्पूर्ण द्वारीर में ज्यास होकर द्वारी को पीढ़ित करता है। इस प्रकार से उसर को उत्पन्न करता है। एत्त ज्वर के लक्षण ये होते हैं।

तवाथा-युगपदेव केवले शरीरे व्वरस्याध्यागमनमभिवृद्धिका सुकस्य विवाहकाले मध्यन्विनेऽर्धरात्रे शरदि वा विश्लेष, कटुकास्यता श्राव-मुख-कण्ठोष्ठ-ताळु-ताकः, कष्मा,हण्णा,भ्रमः,मदः, मृष्कः, पित्तच्छ-द्नमबीसारोऽश्रद्धेषः, सदनं, संस्वेदः, प्रतापः, रक्तकोठाभिनिर्वृत्तिः शरीरे,इरितहारिद्रत्वं नस-नयन-बदन-मूत्र-पुरीय-त्वचामत्त्वर्यम्ष्मणस्ती-त्रमावोऽतिमात्रं दाहः, शीवाभिप्रायता, निदानोक्तानामनुपसयो, विप-रोतोपशयश्चेति पित्तव्वरिक्षङ्गानि भवन्ति ॥ ११॥

पिच-ज्यर के लक्षण—यथा—सम्पूर्ण शरीर में एक साथ (सहसा) ज्वर का चढ़ना, अथवा ज्वर का बढ़ना; भोजन के पचने के समय, मध्यान्ह में, आषी रात में, शरद ऋदू में, विशेष कर के ज्वर बढ़ता है; पुत्क में कड़वापन; नासिका, मुख, कण्ठ, ओष्ठ, तालु का पकता; गरमी, प्यास का लगना, प्रम, मद, मुच्छां, पित्त का वमन, अतिसार, अक में अनिच्छा, पसीना आना, प्रकाप, शरीर पर लाल लाल घन्ने वा चक्के, पुन्धियां निकलना, नख-आंख-मुख-मूज-मल-चचा इन का रंग हरा या हल्दी के समान हो जाना; गरमी बहुत बढ़ जाना, बहुत अधिक जलन होना, शति बस्तुओं की चाह रहना और पित्त ज्वर के कारण रूप पदार्थों का अनुकुल आना पदं विपरीत गुण वाले पदार्थों- का अनुकुल आना ये पित्तज्वर के लक्षण हैं ॥ ११ ॥

स्तिग्य-गुरु-मधुर-पिच्छळ-शीताम्ल-ळवण-दिवास्वप्न-हर्षाऽज्यायामे-भ्योऽतिसेवितेभ्यः ऋष्मा प्रकोपमापद्यते ।

कफ प्रकोप के कारण—चिकास, मीठे, भारी, घोतळ, पिस्छिळ, खट्टे नमकीन पदार्थों के अतिसेवन से, दिन में सोने से, हर्ष वा आनन्द के अति सेवन तथा व्यायास के न करने से कफ प्रकृषित होता है।

स यदा प्रकुषितः प्रविश्याऽऽमाशयमूष्मणा सह मिश्रीम्याऽऽधमाहा-रपरिणामधातुं रसनामानमन्वनेत्य रसस्वेदनहानि स्रोतिसि पिधाया-ग्निसुपहत्य पक्तिस्थानादूष्माणं बहिनिरस्य प्रपीडयन् केवळं शरीरमनु-प्रपचते, तदा ज्वरमभिनिर्वर्तयितः, तस्येमानि छिङ्गानि भवन्ति ।

कफ़ज़्बर की सम्प्राप्ति—कुपित कफ आमाश्य में जाकर उष्णिमा के साथ मिळकर, अन्न के परिणाम मृत रस नामक धातु से मिळ कर, रसबह और स्वेदबह स्रोतों को बन्द करके अग्नि को मन्द कर देता है। पकाश्य से अग्नि को बाहर निकाळ कर सम्पूर्ण शरीर को पीड़ित करता है। इस प्रकार से कफ जबर को उसन्न करता है। कफ ज्वर के कथाण ये होते हैं।

तराथा—युगपदेव केवछे शरीरे ज्वरस्याध्यागमनमभिष्टद्विर्वा । अक्तमात्रे पूर्वाहे पूर्वरात्रे वसन्तकाछे वा विशेषेण गुरुगात्रस्वमनका- मिलानः, स्रेष्मप्रसेको, गुलस्य च माषुर्यं, ह्यालो, हृद्योपकेपस्ति-मितत्वं, छिद्दिद्विनिता, निद्राधिक्यं, स्तम्भस्तन्द्रा, श्वासः, कासः, प्रतिश्यायः,शैर्यः, शैर्यः च नत्य-नयन-वदन-मूत्र-पुरीष-स्वचामत्यर्यं,शीत-पिढकाश्च स्थामक्नेश्च्य उत्तिष्ठन्ति, उष्णाभिप्रायता, निदानोकानाम-नुपश्यो विपरीतोपशयश्चेति स्रोध्मन्वरिकक्तानि भवन्ति ॥ १२ ॥

कफजर के ख्यण—यथा—सम्पूर्ण धरीर में ज्वर एक साथ आता है, या बद्धता है। मोजन करने के समय ( या खा जुकने पर ही ) पूर्वाह्व में, रात्रि के प्रथम भाग में, या वसन्त ऋतु में ज्वर का वेग बद्धा होता है। धरीर में भारीपन, भोजन में अक्षित, मुख से खार बहना, मुख में मिठास, वमन की स्वि, बेचैनी, हुदय का ककना, हुदय ( आमाश्रय ) प्रदेश पर कफ का खगा रहना, आकस्य ( तन्द्रा ), वमन, अग्नि का मन्द होना, नींद का अधिक आना, जबता सुस्ती, खांसी, क्वास, जुकाम, धीत खगना, नख, आंख, मुल, मृत, मळ और त्वचा में स्किटी; शरीर पर बहुतसी पिडिकाओं, फुन्सियों का निकळ आना, हन पिडकाओं का स्पर्ध धीतळ होता है। उष्ण पदार्थों की चाह रहती है, कफज्वर के कारण वाळे पदार्थों का अनुकूळ न आना और विपरीत गुण वाळे पदार्थों का अनुकूळ आना होता है। ये कफज्वर के ख्यण हैं ॥१२॥

विषमाशनादनशनादननपरिवर्ताहतुन्यापत्तेरसात्य्यगन्धोपष्राणाद् विषोपहतस्योदकस्य चोपयोगाद् गरेक्यो गिरीणां चोपस्रेषात् स्तेह-स्वेद-वमन-विरेचनाऽऽस्थापनानुवासन-शिरोविरेचनानामयथावत्प्रयोगात् मि-थ्यासंसर्जनाद्वा स्त्रीणां च विषमप्रजननात् प्रजातानां च मिथ्योपचाराद्य-थोकानां च हेतूनां मिश्रीमावाद्यधानिदानं द्वन्द्वानामन्यतमः सर्वे वा त्रयो दोषा गुगपत्प्रकोपमापद्यन्ते, ते प्रकुपितास्तर्यवाऽऽतुपूर्व्यो व्वरम-भिनिवर्त्विषन्ति।

तीन दोषों के प्रकोप के कारण ज्वर-विषम मोजन से, मोजन के न करने से, ऋतु के बदलने से, ऋतु के विकृत (अतियोग, मिथ्यायोग) होने से; प्रतिकृत-गंवयुक्त पदायों के स्ंपने से; विषयुक्त पानी के उपयोग से; संयोगजन्य विष के दोष से; पर्वतों के पास में रहने से; स्तेहन, स्वेदन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, और धिरोविरेचन के अयोग्य प्रयोग से क्रियों के विषम प्रस्व करने से; वालक की उत्पत्ति के पीछे मिथ्या परिचर्या से; और पूर्व कहे हुए बात, पिच, कफ इन दोषों के परस्पर मिश्रण से दो दोष या तीनों दोष एक साथ प्रकृतित हो चाते हैं। औषपिकी गम्ब से ज्वरहोता है-यया -हाई फीक्रण।

तत्र ययोकाना व्यर्धिङ्गाना मिन्नीमानविगेन्दर्शनार द्वान्द्रिक-सम्यतमं व्यरं सान्निपातिकं वा विचात् ॥ १३ ॥

संसर्गत व साविपाविक ज्वर—इस प्रकार से दो दोष या तीन दोष साथ मिळकर अनुकाम से—कफ्त-बातज, कफ-पिताज और कफ-वात-पिताज ज्वर को उत्पन्न करते हैं। इन्ह्रज ज्वर में दो दोष कुपित होकर दोनों दोषों के स्वक्षण उत्पन्न करते हैं, इसी प्रकार तीनों दोषों से उत्पन्न ज्वर में तीनों दोषों के स्वक्षण होते हैं। इन स्वक्षणों को देखकर दो या तीन दोषों से उत्पन्न व्वरों को जानना चाहिये॥ १३॥

अभिघाताभिषङ्गाभिचाराभिशापेभ्य आगन्तुर्हि व्यथापूर्वो व्य-रोऽष्टमो भवति।

आगन्तुज ज्वर—अभिघात (चोट आदि के ख्याना ), अभिषंग (काम आदि वेग ), अभिचार (अथर्वमन्त्र आदि से ज्वर पैदा करना ), अभिचाप (गुरु, सिद्ध आदि पुरुषों का शाप ), इन मुख्य चार कारणों से व्यथापूर्वक आगन्तुज ज्वर उत्पन्न होता है। वह ज्वर आठवां प्रकार का है।

स किंचित्कालमागन्तुः केवतो भूत्वा पश्चाद् दोषैरनुवध्यते । वत्राभिघातजो वायुना दुष्टशोणिताधिष्टानेन, अभिषङ्गजः पुनर्वातपि-त्ताभ्यां, अभिचाराभिशापजौ तु सन्निपातेनातुवध्यते । स सप्तविधाज्जव-राद्विशिष्टलिङ्गोपक्रमससुत्थानत्वाद्विशिष्टो वेदितन्यः, कर्मणा साधारणेन चोपक्रम्यत इत्यष्टविधा व्वरमक्रतिरुक्ता ॥ १४ ॥

आगन्तुज ज्वर की सम्प्राप्ति—आगन्तुज ज्वर उस्पन्न होकर कुछ काळ (सात दिन वा तीन दिन) तक रहता है, फिर वात आदि दोव के साथ प्रिक जाता है। अभिवातज ज्वर में प्रथम चोट आदि से ज्वर उत्पन्न होता है, पीछे से दोष उत्पन्न होता है। इस ज्वर में वायु दूषित रक्त के साथ प्रिकटर हसका आश्रय करके रहता है। अभिवाग ज्वर ज्वात-पित्त का आश्रय करके हैं। अभिवार और अभिवाग से उत्पन्न ज्वर तीनों दोवों का आश्रय करके रहते हैं। आगन्तुज ज्वर के खखण, विकित्सा और इसका निदान, दूषरे बात आदि दोवों से उत्पन्न सात प्रकार के ज्वर से धवंया भिन्न प्रकार के हैं, अर्थात देवस्थाश्य विकित्सा करनी चादिये। इसका सावारण कर्म, सब प्रकार के ध्वरों में सामान्यतः एक ही

१. 'ब्यथापूर्वः' आगन्तुज ज्वर में व्यथा हो पूर्वरूप है। इन में प्रथम व्यर होकर फिर दोनों का सम्बन्ध होता है।

जकार की जिक्कित की जाती है, स्योंकि व्यर एक ही प्रकार का है। इस प्रकार से व्यर के आठ प्रकार कह दिये हैं। १४॥

व्यरस्तेक एव संतापळक्षणः । तमेवाभिप्रायविशेषाद् द्विविधमा-षक्षते । निजामन्तुविशेषाच । तत्र निजं द्विविधं त्रिविधं चतुर्विधं सप्तविधं चाऽऽहमिवजो वातादिविकल्यात् ॥ १४ ॥

जबर तो एक ही प्रकार का है। क्योंकि सब प्रकार के जबरों में 'सन्ताप' (गरमी) पाई जाती है। परन्तु अभिमाय विशेष को छेकर इसके निज (शारीरिक) और आगन्तुज ये दो मेद बिये जाते हैं। इसमें निजज्बर को बातादि दोषों की विकल्पना से (संसुष्ट और असंस्वष्ट शीत या उच्चामेद से) दो प्रकार का, (बात आदि दोष मेद से) तीन प्रकार का, (बात, पिच, कफ और सनिपातज मेद से) चार प्रकार का, (दोष जन्य, मिश्रण सिंपपात मेद से) सात प्रकार का कहा जाता है।।१५॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि । तद्यथा—मुख्ववैरस्यं गुरुगान्नस्वमनन्ना-भिळाषश्चचुषोराकुल्स्वमस्नागमनं निद्राया आधिक्यमरितर्जन्मा विनामो वेपशुः श्रम-भ्रम-प्रलाप-जागरण लोमहर्ष-दन्तहर्षाः शब्द-शीत-वाताषा-सहस्वासहत्वमरोषकाधिपाकौ दौर्वल्यमङ्गमदः सदनमल्पप्राणता-दीर्घ-स्त्रताऽऽल्स्यमुष्तितस्य कर्मणो हानिः प्रतीपता स्वकार्येषु गुरूणां वाक्ये-व्वश्यसूया, बालेषु प्रद्वेषाः, स्वधमेष्वचिन्ता माल्यानुलेपन-भोजन-परि-क्रोशनं मधुरेषु भद्रयेषु प्रद्वेषोऽस्टल्वणकदुकप्रियता चेति ज्वरपूर्व-रूपाणि भवन्ति प्राक्सन्तापात्, अपि चैनं सन्तापासीमनुवप्रन्ति॥१६॥

इत्येतान्येकैक्सो ज्वरिक्क्षानि व्याख्यातानि अवस्ति विस्तरस-मासाध्याम् ।

ज्बर के पूर्वरूप— इस ज्बर के पूर्वरूप ये हैं। जैसे-मुख में विरस्ता, शरीर में भारीपन, भोजन में अनिच्छा, आंखों में वेचैनी, आंखों से आंद्र बहना; नींद का अधिक आना, 'वेचैनी, जंभाई आना, शरीर का मुहना रकमन, अम, भ्रम, प्रकाप, नींद का न आना, ओमहर्ष, शब्द, शीत, वे वासु, भूप की कभी सहन करने की विच और कभी सहने में अविच का होना; भोजन में

१. 'अस्यागमनम्' इति वा पाठः । अर्थात् आंखे हारु हो नाती हैं ।

२. 'विराम' इति पाठान्तरम् , अर्थात् मन की उदासीनता ।

३. शीत के स्थान पर 'गीत' पाठान्तर है, वहां गीत अर्थात् संगीत में अनिच्छा ।

सक्ति, स्वविपाक, कुर्वक्या, अंबों का ट्रटना, शक्ति का कब हो जाना; अस्प-प्राप्ता, हीर्फेक्षता (काम में अप्रकस्य ). आरम्म किये हुए कार्य में इच्छा का न होना, अपने किये हुए काम में अतिकृतता, गुक्कारों के वाक्यों में अध्यक्त, बातकों से होय, अपने कर्य व्य में (धर्मकार्य में ) नेपवाही; कुर्जों की मात्रा, चन्दन का लेपन, और भोजन में तुःख मानना; मधुर वस्तुओं से हेय, खट्टे-नमकीन कहुवे पदार्थों की चाह क्रेना,—ये उदर के पूर्व रूप हैं संताप से भी पूर्व, सन्तापयुक्त रोगी में प्रतीत होने कगते हैं। इस प्रकार से उदर के लक्षण अक्रम अलग विस्तार एवं संक्षेप में कह दिये हैं। १६॥

च्वरस्तु खंखु महेश्वर-कोप-प्रभवः सर्वप्राणिनां प्राणहरो देहेन्द्रि-यमनस्तापकरः प्रक्षा-बल-वर्ण-हर्षोत्साह-सादनः ,श्रम-क्रम-मोहाहारोप-रोध-संजननो, व्वरयति शरीराणि इति व्वरः, नान्ये व्याधयस्त्रया द्राहणा बहुपद्रवा दुश्चिकित्स्याश्च यथा ऽयमिति, स सर्वरोगाधिपति-र्नानातिर्यग्योनिषु बहुविधैः शब्दैरमिधीयते, सर्वप्राणसृतश्च सव्वरा एव जायन्ते सव्वरा एव श्रियन्ते, स महामोहः, तेनामिभूता देहिनः प्राग्दैहिकं कर्म किंचिदपि न स्मरन्ति, सर्वप्राणसृता च व्वर एवान्ते प्राणानाइन्ते ॥ १७ ॥

ज्वर का परिणाम—ज्वर महेदवर के कोष से उत्पन्न हुआ है। यह ज्वर सब प्राणियों का प्राण केने वाला, इन्द्रिय और मन को ताप (दुःख) देने वाला; बुद्धि, वल, कान्ति, हर्ष, उत्पाह का नाश करने वाला, व्यापि, अस, क्रान्ति, मोह और चुषानाश को उत्पन्न करने वाला है।

ज्वर शब्द की निकित्त-ज्वर शरीरों को पीक्षित करता है, इसिलेये इसकी 'ज्वर' कहते हैं। इसके समान कठिन, बहुत उपद्रवयुक्त, चिकित्सा करने में दुःसाध्य और दूसरा रोग नहीं हैं। ज्वर ही सब रोग का अधिपति है। नाना-प्रकार के पश्च पिक्षयों में अनेक प्रकार के शब्दों से कहा जाता है। यस प्राणी ज्वर के साथ उत्पन्न होते हैं और ज्वर के साथ ही मरते हैं। ज्वर महा-मोह स्वरूप है, इसिलये इस ज्वर से आकान्त होने से पूर्वजन्म (पूर्व शरीर) के किसी भी कर्म का स्मरण नहीं करता। यह ज्वर ही सब प्राणियों के प्राणों का हरण करता है। १७॥

 'त्साइहाएकरः' इति पाठः ! २. यथा—हाथियों में होने वाळे जबर को 'पाकलः, गायों में होने वाळे जबर को 'खेरिकः', मछळियों के जबर को 'इन्द्र-व्यकः, पश्चियों के ज्वर को 'भ्रामरक' कहते हैं। तत्र पूर्वरूपदर्शने व्वरादी वा हितं खब्बशनमतर्पणं वा व्यर-स्वाऽऽमाशयसमुत्थत्वात् ततः कषायपानाध्यक्न-स्वेद-प्रदेह-परिवेकालु छे-पव-वमन-विरेषनाऽऽस्थापनातुवासनोपरामन-नस्वःकर्म-भूप-पूमपाना-खन-श्वीरभोजन-विधानं च यथास्वं युक्त्या प्रयोज्यम्।

ज्वर के विकित्सा यून—ज्वर के पूर्व रूप होने पर अथवा ज्वर के प्रारम्भ में ही हकका अन्न सेवन करना अथवा छंवन करना चाहिये। क्योंकि ज्वर आसाध्य से उत्पन्न होता है। इसके अनन्तर कषाय (काय) अभ्यंग, स्वेद प्रदेह (छेप), परिषेक, अनुहोमन (बात को अनुकूछ करने की किया), वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासनवित्त, कर्म उपद्यमन, नत्यकर्म, घूपन, धूमपान, अंचन और दूष भोजन की कल्पना, यथायोग्य उपयोग करना चाहिये॥

जीर्णज्वरेषु तु सर्वेष्वेव सर्पिषः पानं प्रशस्यते, यथास्वीषघसिद्धस्य सर्पिष्टि स्नेहाद्वातं शमयति, स्नेस्कारात्कफं, शैत्यात्पित्तमृष्माणं च । तस्माजीर्णक्वरेषु तु सर्वेष्वेव सर्पिहिंतगुदकमिवाग्निसुष्टेषुद्रव्येष्विति १८

जीर्णक्यर में घृतपान—सब प्रकार के जीर्ण क्यों में वी का पान करना प्रशस्त है। इसके लिये योग्य रीति से ओषधियों द्वारा विद्ध किया वी काम में काना चाहिये। चिकना होने से वो वायु का शमन करता है, मिन्न २ ओष-चियों के संस्कार से कफ को शीतलक्षा से दिस्त और उम्मा को शान्त करता है। इसलिये सब प्रकार के जीर्णज्यरों में वी ऐसा ही हितकारक होता है जिस प्रकार कि आग से जलते हुए पहायों के लिये पानी हितकारक है।।१८॥

भवन्ति चात्र—यथा प्रव्वित्तं वेदम परिषिक्षन्ति वारिणा । नराः शान्तिमभिष्रत्य तथा जीर्णक्वरे घृतम् ॥ १६ ॥ स्तेद्दाद्वातं शमयित, शैत्यात्पित्तं नियच्छति । धृतं तुल्यगुणं दोषं संस्कारानु जयेत्कप्तम् ॥ २० ॥ नान्यः स्तेद्दस्तया कश्चित्संस्कारमगुवर्वते । चया सर्पिरतः सर्पिः सर्वस्तेद्दोत्तमं मतम् ॥ २१ ॥

संस्कारिक्य पृत-जिस प्रकार आग से जलते हुए घर को बुकाने के लिये मनुष्य पानी बाक्ष करते हैं, उसी प्रकार जीर्णज्वर में पृत का उपयोग उत्तम है भी स्तेह गुज से बायु को, घीतगुज से पित्त को तथा जिस औषि से सिंद्य किया जाता है उस ओषि का गुज ठेकर करू को शान्त करता है। पुत की अंक्षता-जिस प्रकार थी दूसरी दबाईयों के गुज अपने में महज करके संस्कारपुक्त हो जाता है उस प्रकार और कोई अन्य स्नेह पदार्थों के गुण प्रहण नहीं करता। इसकिये सब स्नेहों में भी ही ओड है ॥१६-२१॥

गद्योक्तो यः पुनः श्लोकरर्थः समनुगीयते ।

तब्ज्यक्तित्रवसायार्थे द्विठकं तन्त गर्हते ॥ २२ ॥
जो अर्थ गद्यरूप में कहा गया है, उटी को स्त्रोक रूप में कहते हैं।
इसमें पुनकक दोष नहीं है। क्योंकि गद्य में कहे हुए विषय को ही पुनः और
अधिक स्पष्ट और हद करने के लिये पद्य में कहा जाता है ॥२२॥
तत्र ऋोकाः—त्रिविधं नामपर्यायहेंतुं पद्मविधं गदम्।

गद्वक्षणपर्यायान् व्यावेः पञ्चिषयं प्रहम् ॥ २३॥ व्यरमष्टिवयं तस्य प्रक्वष्टासन्तकारणम् । पूर्वरूपं च रूपं च भेषजं संप्रहेण च ॥ २४॥ व्याख्यातवान् व्यरस्वाप्ने निवाने विगतज्वरः । भगवानिनवेशाय प्रणताय पुनर्वस्रः ॥ २४॥

रोगों के तीन प्रकार के हेतु, पर्य्यायनाचक शन्द, पांच प्रकार के रोग, इनके क्ष्मण, पर्य्यायनाचक शन्द, रोगों के पांच प्रकारों का संग्रह, ज्वर के आठ मेद, इसके समीप एवं दूरवर्षी कारण, ज्वर के पूर्वरूप, रूप और औषघ का संख्रेप में वर्णन, ये सब विषय 'व्वर-निदान' नामक अध्याय में विनीत अग्निवेश को मगवान पुनर्वस ने उपदेश किये।

इस्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने ज्वरनिदानं नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १॥

## द्वितीयोऽच्याय:

अथातो रक्तपित्त निदानं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अद रक्तपित्त निदान का न्याख्यान करेंगे, जैसा मगवान् आत्रेय ने कहा था॥ १-२॥

पित्तं यथा भूतं लोहितपित्तमिति संज्ञां छमते तथाऽनुज्याख्या-स्यामः। यदा जन्तुर्थवकोहाळक-कोरदूषक-प्रायाण्यसानि सुक्के सुस्रोका-

१. 'ब्याजहार' इति पाठः ।

तौंद्रमधि वाजवातं निष्पाव-माय-प्रश्वस्य-कार-स्योक्तिहरं द्विमण्डोविक्टिक्ट्वराम्छ-काञ्जिकोपसेकं वाराह-मादिवाविक-मास्त्व-गल्यपिन्नित-पिण्याक-पिण्डाळु-शुक्क-शाकोपहितं मूळक-सर्वप-कशुन-करकजशिमु-मधुशिमु-खड्यूच-मृस्तृण-सुमुक्त-सुरस-कुठेर-गण्डीर-काञ्जमानकपणीस-क्षत्रक-फणिक्कोपदेशं सुरासोवीरक-तुवोदक-मेरेय-मेदक-मयूककशुक-कुवळ-बद्राम्छ-मायातुपानं पिष्टान्नोचरमू विष्ठशुक्ष्णामितातो
वाऽतिमात्रमतिवेळं पयः पिवति पयसा वा सममाति रौहिणीकं काणकपोतं वा सर्वपतैञ्ज्ञारसिद्धं कुळ्य-पिण्याक-जान्यव-क्कुच-पकेः
शौक्तिकेवी सह क्षीरमाममतिमात्रमथवा पिन्नखुष्णामितत्रस्तस्येवमाचरतः पिशं प्रकोपमापद्यते, लोहितं च स्वप्रमाणमतिववते, तस्मिन्
प्रमाणातिप्रवृत्ते पित्तं प्रकुपितं शरीरमनुस्तंपदेव यक्कसीद्दमभवाणां
लोहितवद्दानां स्रोतसां लोहिताभिष्यन्दगुक्तिण मुखान्यासाद्य प्रतिकन्धात् तदेव लोहितं द्वयति ॥ ३ ॥

जिस प्रकार से पित्त को 'रक्तपित्त' कहते हैं. उसकी ब्याख्या करते हैं। जब मनुष्य यवक (ब्रीहि-विशेष), उदालक (बनकोहव) कोरदूष, इनमें मिले खान-पान के अति सेवन से. अथवा दसरे कोई अति उष्ण या तीक्ष्ण गुण वाले अन्न के सेवन करने से, अथवा पूर, उड़द, कुल्थी, दालें, खारमुक पदायों के सेवन से, दही, दिवमण्ड ( मस्तु ), उद्दिवत् ( आधा जल मिश्रित तक ), कट्व, (बिना पानी का तक या खट्टी छाछ ), अम्लकांजी (खट्टी कांजी ), सुअर, मैंस, मेड, मछडी और गाय के मांस के सेवन से, पिण्याक (फेणी) पिण्डाल, कचालु हुष्क शाक (सूले शाक) से युक्त अब पान के सेवन से, मूखी, सरसों, लशुन, करआ, सहज्यन, मधुशियु ( मीठा सहजन ), खडयूष (कडी आदि ), भूरतृण (रोहिष तृण ), सुमुख, सुरस, कुठेर, गण्डीर, कालमानक, पर्णास, खबक और फणिजक (सब तुलसी के मेद) इनके सेवन से, सुरा, सीवीर (कांजी), तुषोदक, मैरेब, मेदक, मधुकक ( महुवे की शराब ), शुक्त ( तिरका आदि ), कुवछ ( बड़ा वेर ), वेर अथवा दसरे खड़े पदार्थ मिश्रित बस्तुओं के अत्यन्त उपयोग करने से. अधिक उच्चिमा में रहने के पीछे अथवा पिंडी युक्त अन्न के खाने के उपरान्त बार बार पानी के पौने से, अथवा दूध के साथ रोहितक शाक या कबूतर का मांत, सरसों के तेल अथका बार में सिद्ध किये हुए पदायों के लाने से, अथवा कुल्यी, उक्द, पिण्याक, जामून, कस्वा शादि पके हुए फलों के टाव कांकी का कन्या दूध अविमात्रा में अववा बरोर की गरम रिपति में जाने हे, मनुष्य का स्थि मेड्डि-पित होजाता है और रक्त अपनी मात्रा से अधिक बढ़ जाता है।

पिच प्रकोर से रक्त का दोष—इस प्रकार प्रमाण में अधिक बढ़ा डुआ रक तथा प्रकृषित डुआ पिच समूर्ण धरीर में फैळ जाता है और यक्तत् धर्ण ओहा ने उस्मान होने बाळे रक्तवह खोतों के बढ़े डुए रक्त के कारण मरे डुए सुखों को पहुँचकर बन्द कर देता है। इस प्रकार संस्ता दारा पिच-रक्त को दूषित कर देता है # || ३ ||

तङ्गोहितसंसगीङ्गोहितप्रदूषणाङ्गोहितगन्धवर्णानुविधानाच पित्तं छोहितपित्तमित्यावञ्चते ॥ ४ ॥

पित्त का रक्त के साथ संसर्ग होने से एवं दारीरस्थरक के पित्त के द्वारा दूषित होने से तथा पित्त का रक्त के समान गन्ध एवं रंग होने से पित्त को 'रक्तपित्त' कहते हैं।। ४॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—अनन्नाभिछाषो भुकस्य विदाहः शुक्ताम्छगन्धरस उद्गारम्छर्देरभोक्ष्णागमनं छिद्तिस्य बीम-स्तता स्वरभेदो गात्राणां सदनं परिदाहो मुखाद्वभूमागम ६व छोहछोहि-तमस्यामगन्धित्वमपि चाऽऽस्यस्य रक्त-हरित-हारिद्रवत्वमङ्गावयवराङ्ग-मन्त्र -स्वेद -छाछा-सिङ्घाणकास्य -कर्णमळ-पिडकोछिका-पिडकानामङ्ग-वेदन-छोहित-नीळ-पीत-स्यावानामर्विष्मतां च रूपाणां स्वप्ने दर्शनम-भीक्ष्णमिति छोहित-पित्त-पूर्वरूपाणि भवन्ति ॥ १ ॥

रकपित्त के पूर्व रूप ये हैं — भोजन में अनिच्छा, खाये हुए अन्न का न पचना, खहे या शुक गन्य अथवा रक की डकार आना, बार २ वमन की अभिविस, वमन में आये रक्त आदि पदार्थ की मयंकरता, स्वरमेद, अंगों का टूटना, धरीर में दाह, गुख से छुंए के समान दवास आना, गुख से छोहा, रक्त, या मछली या कवे मोस की गन्य आना, शरीर के अवयव, मल, मूच, फ्लीना, कार, नासिका का मल, गुख का मल, कान का मल, और नैंप का मल तथा पिडकाओं का, लाल, हरा अथवा हल्दी के समान होना, अंशों में

<sup>•</sup> रक्त के बढ़ने से रक्त वह खोतों के ग्रुख खुळ जाते हैं। परन्द्व पिरा के कारण रक्त के वृषित होने से रक्त में धनता बढ़ जाती है। इससे उनकः ग्रुख बन्द हो जाता है। फित रक्त को वृषित करता है। रक्त बहतों को प्रमाब स्थान यक्तत् और प्रीहा हैं।

बेदना, स्वप्न में काल, नीले, पीले, काले वा जनते हुए पदायों का बार बार दर्शन होना, रक्षपित्र के पूर्वरूप हैं।। ॥।

चपद्रवास्तु स्रञ्जु दौर्वन्यारोचकाविपाक-स्वास-कास-स्वरातीसार-शोफ-शोष-पाण्डुरोगाः स्वरभेदश्च ॥ ६ ॥

रक्तिपत्त के उपद्रव—दुर्बलता, अवचि, अविपाक, श्वास, काम, ज्वर, अतिसार, सूजन, श्वोष, पाण्डुरोग, और स्वरमेद ये रक्तिपत्त के उपद्रव हैं ॥६॥

मार्गौ पुनरस्य द्वानूष्वं चाधश्च । तद्व हुःश्रेष्टमणि शरीरे श्रेष्मसं-सर्गादृष्वं प्रपद्यमानं कर्णनासिकानेत्रास्येश्यः प्रच्यवते । बहुवाते तु शरीरे वातसंसर्गाद्यः प्रपद्यमानं मृत्रपुरीषमार्गाश्यो प्रच्यवते । बहु-वातश्रेष्मणि शरीरे श्रेष्मवातसंसर्गाद् द्वाविष मार्गौ प्रपद्यते, तौ मार्गौ प्रपद्यमानं सर्वेश्य एव यथोक्तेश्यः ख्रिश्यः प्रच्यवते शरीरस्य ॥ ७ ॥

रकपित्त के दो मार्ग—रक्तिपत्त के बाहर आने के दो मार्ग हैं। एक ऊर्ध्वमार्ग और दूसरा अधोमार्ग। जिस समय धारीर में कफ की प्रधानता होती है उस समय धारीर का पित्त कफ से मिलकर ऊर्ध्वगामी बन कर कान, नाक, नेत्र और मुखद्वार से बाहर निकल्ता है। वातप्रधान धारीर में पित्त वासु से मिलकर अधोगामी होता है। इस अवस्था में वह मल मूत्र के रास्ते से बाहर निकल्ता है और जब धारीर में वात और कफ दोनों प्रबल होते हैं तब धारीर में वात और कफ दोनों प्रबल होते हैं तब धारीर में वात और कफ दोनों से बाहर आता है। इन दोनों मार्गों से बाहर निकल्ता हुआ रकपित्त धारीर के सम्पूर्ण छिद्रों से निकल्ते स्थाता है। ७।।

तत्र यदूर्श्वभागं तत्साध्यं, विरेचनोपक्रमणीयत्वाद् बह्वौषधत्वाद्य । यद्योभागं तद्याप्यं, वमनोपक्रमणीयत्वाद्रपौषधत्वाद्य । यदुभयभागं तद्साध्यं, वमनविरेचनायोगित्वाद्नौषधत्वाद्येति ॥ ८ ॥

साध्य-असाध्य का विचार—इसमें जो रक्तिपत्त ऊर्ध्वगामी है, वह साध्य है, क्योंकि इसकी चिकित्सा विरेचन द्वारा होती है और विरेचन की औषधियां बहुत हैं। जो रक्तिपत्त अधोगामी है वह याप्य अर्थात् कष्टसाध्य है, क्योंकि इस की चिकित्सा बमन द्वारा होती है और बमन की औषधियां कम हैं। जो रक्तिपत्त उमय-मार्गगामी अर्थात् उर्ध्व-अधोमार्गगामी है वह असध्य है, क्योंकि इसमें बमन और विरेचन दोनों का उपयोग होता है और ऐसी ओष-धियां नहीं हैं।। पा

रक्तप्तिमकोपस्तु बळु पुरा व्ह्वयङ्गोद्ध्वसे रहकोपप्रमवाधिना भ प्राणिना परिगतशरीरप्राणानामन् व्वरममवत् ॥ १॥

त्तस्याऽऽशुकारिणो दावान्नेरिवाऽऽपिततस्यात्ययिकस्याऽऽशु मझान्तौ यितव्यं मात्रां देशं कालं चाभिसमीक्ष्य शंवर्षणेन वा सदु-मचुर-शिक्षिर-विक्त-कषायैरभ्यवहायैः प्रदेह-परिषेकावगाह-संस्पर्शनेवमना-चैर्वा तत्रावहितेनेति ॥ १० ॥

रक्तपित्त का इतिहास— प्राचीन काल में जिस समय बहु के गणों ने दख के यह के लि स्वतं किया या । उस समय बहु के कीप से, सम्पूर्ण देहचारी प्राणियों को कह देने वाले जबर के पीले, अनिन के समान उप्णचकि (रक्तपित्र) उसक हुआ । यह रक्तपित्र शीक्ष कार्य करने वाला, प्राणहारक एवं अनिन के समान नाच करने वाला है । इसको शान्त करने का शीक्ष उपाय करना चाहिये । मात्रा, देश, काल आदि का विचार करके संतर्पण या अपतर्पण किया द्वारा अथवा मुद्ध, मधुर, श्रीत, कह, कलाय, रसगुक्त-मोजनों से, लेप, परिषेक, अवगाहन,संस्पर्धन, वमन आदि द्वारा सावचानी से चिकित्सा करनी चाहिये ॥१०॥

भवन्ति चात्र—साध्यं लेहितपित्तं तद्यदृष्वं प्रतिपद्यते । विरेचनस्य योगित्वाद् बहुत्बाद्धेषजस्य च ॥११॥ विरेचनं तु पित्तस्य जयार्थं परमौषधम् । यक्ष तत्रान्वयः इलेम्मा तस्य चानधमं स्मृतम् ॥१२॥ भवेद्योगावहं तत्र मधुरं चैव भेषजम् । तस्मात्साध्यं मतं रक्तं यदृष्वं प्रतिपद्यते ॥१३॥

ऊर्ष्यामी रक्तिपत्त साध्य—जो रक्तिपत्त ऊर्ष्यमार्ग-गामी हो, वह साध्य है, क्योंकि इत्यमें विरेचन द्वारा चिकित्सा की जाती है और विरेचन की क्षोपियां बहुत हैं। ऊर्ष्यमामी रक्तिपत्त में विचदोव प्रधान होता है, और क्षफ होष गौण होता है। विपदोव को शान्त करने के क्षिये विरेचन परम श्रेष्ठ किया है। और जो कफ इसमें अनुवन्य कप में रहता है, इसके किये विरेचन मध्यम उपाय है। कथाय और तिक्त रसों के विवाय मधुर रस भी काव्य

- १. 'दश्वयज्ञध्वंसे बहकोपामर्वामिना' इति पाठः।
- २. 'मभवञ्ज्बरमनु' इति वा पाठः ।
- ३. यह इतिहास आर्थकारिक है। दक्ष का यश इस देह में ही है। बह्र विव जाठरानि है। उसके विकृत होने से ही रोग उत्पक्त होते हैं।

भौपिकों के साथ मिळकर योगवाही हो जाता है। इस्तिके सर्वक्रमी रहा-पित्त साध्य हैं॥११-१३॥

रकं तु यद्धोभागं तथाप्यभिति निश्चयः । वमनस्यालपयोगित्वाद्लपत्वाद्भेवजस्य च ॥ १४ ॥ वमनं हि न पित्तस्य हरणे श्रेष्ठमुच्यते । यश्च तत्रातुगो वायुस्तच्छान्तो चाथरं मतम् ॥१५॥ तद्यायोगावहं तत्र कपायं तिक्कानि च । तस्मायाप्यं समाख्यातं यदुक्तमनुखोमगम् ॥ १६ ॥

अयोगामी रक्षिप्त याप्य — जो रक्षित्व अयोमार्गगामी है वह याप्य है। क्योंकि पित्त को जीतने के लिये 'वमन' पूर्णस्य से पर्य्याप्त क्रिया नहीं है और वमन की औषिषयां भी कम हैं। कफ दोष के साथ मिश्रित िया को निकालने में वमन पर्याप्त है। परन्तु रक्षित के मुखस्य पित्त को निकालने में वमन अंध नहीं है। इसमें अनुबन्ध स्प से रहने वाले वासु को खमन करने के लिये वमन किया निस्पयोगी है। इसी प्रकार कथाय और कहु रस जो रक्षित्व के नाशक हैं, वे रस वासु को बहाने वाले हैं इसलिये योगों में इनका उपयोग नहीं किया जा सकता इसलिये अयोगामी रक्षिपत्त याप्य हो जाता है।। १४-१६॥

रक्तिपत्तं तु यन्मार्गों द्वाबिष प्रतिपद्यते । असाध्यमिति तच्छोयं पूर्वोक्ताइपि कारणात् ॥१९॥ न हि संशोधनं किचिद्दस्यस्य प्रतिमार्गगम् । प्रतिमार्गे च हरणं रक्तिपत्ते विश्वीयते ॥ १८ ॥ एवमेवोपशमनं सर्वेशो नास्य विद्यते ।

उभयमार्गगामी अचाष्प्र रक्तित्व—दोनों मार्गों से जाने बाका रक्तिरित, उपरोक्त कारणों से असाध्य हो जाता है। क्योंकि (१) इतके प्रति-कूछ मार्ग के छिये संबोधन-चिकित्सा किसी प्रकार की भी नहीं है। और (१) रक्तिपत्त में विद्य मार्ग से संबोधन कार्य गुणकारी होता है। इसिंडिये सब प्रकार की शान्ति करने वाले कोई भी जीवध नहीं है। १९०-१८।

संसृष्टेषु च दोषेषु सर्वजिच्छमनं मतम् ॥ १६ ॥ इत्युक्तं त्रिविधोदकं रक्तं मार्गविशेषतः ।

हि-दोनों से व त्रि-दोषण रकपित को चिकित्या—संपृष्ठ दो दोनों या तीनों दोनों से मिश्रित रकपित में सम दोनों को शक्षन करने याको बोलनि देनी चाहिये। इत प्रकार से रक्तिपेच के तीन प्रकार सहर आने के मार्गों के झेदा-नुसार कह दिये।। १९ ॥

> एक्यस्तु खळु हेतुम्यः किंचित्साध्यं न सिन्यति ॥ २० ॥ प्रेच्योपकरणामावादौरात्म्याद्वेषदोषतः । अकर्मतक्ष साध्यत्वं कक्षिद्वोगोऽतिवर्तते ॥ २१ ॥ तत्रासाध्यत्वमेकं स्यात्साध्ययाप्यपरिक्रमात् । रक्तपित्तस्य विज्ञानमिदं तस्योपदेक्ष्यते ॥ २२ ॥

साध्य रोग असाध्य हो जाने के कारण—हन निम्नळिखित कारणों से कोई साध्य रोग असाध्य बन जाता है। जैसे मुख्य आदि के अभाव से, अस्य आब-व्यक सामग्री के अभाव से, आस्मतंयम के अभाव से रोगी के दुष्ट आहार-विद्यार के कारण; वैद्य के दोष से, तथा चिकित्सा न करने से साध्य रोग भी असाध्य हो जाता है।

उभय मार्ग से जाने वाळा रक्तपित्त असाध्य है। इसी प्रकार साध्य रक्तपित का याप्य हो जाना, या याप्य रक्तपित्त का असाध्य हो जाना दोनों ही असाध्य हैं। इसके आगे रक्तपित्त विषयक विज्ञान और अधिक कहते हैं॥ २०-२२॥

यत्कृष्णमथवा नीलं यद्वा शक्रधनुष्प्रमम् ।
रक्षपित्तमसाध्यं तद्वाससो रञ्जनं च यत् ॥ २३ ॥
भृजं पूत्यितमात्रं च सर्वोपद्रववच यत् ।
ब्रह्मांसञ्चये यच्च तच्च रक्तमसिद्धिमत् ॥ २४ ॥
येन चोपह्रवो रक्तं रक्तपित्तेन मानवः ।
पत्रयेद् हर्ग्यं वियच्चेव तच्चासाध्यमसंज्ञयम् ॥ २४ ॥
वज्ञासाध्यं परित्यश्य याप्यं यत्नेन यापयेत् ।
साम्यं चावहितः सिद्धै भेष्वौः साम्योद्विद्वक् ॥ २६ ॥

अलाप्य रकपिश के ठबण — जो रकपिश काका, नीवा, अथवा इन्द्र घतुव के तमान नाना प्रकार के रंगों वाळा हो, और जितने वस्त्र पर कमा रक्त का दाग घोने से न मिटे और अदिधय दुर्गन्य वाळा हो, जितने सब उप-द्रव हों, जित के कारण रोगी का वळ और मीत खोब होमचा हो, वे अलाव्य रकपिश के ठबण हैं। रकपिश का रोगी जब तब पदायों को ब्लंक काक ही देखने कमें तब रकपिश निःशंधय अनाव्य तमक्षना वाहिये। अलाव्य अव-स्या की विकित्सा आगरम्य हो नहीं करनी काहिये, दुःशाय्य वा बक्तवाय्य रोग की प्रयत्नपूर्वक चिकित्सा करनी चाहिये। साध्य रोग की सावधान होकर गुष-कारी ओषधियों से चिकित्सा करनी चाहिये॥ २३-२६॥

तत्र रहोको -कारणं नामनिवृत्ति पूर्वरूपाण्युपद्रवान्।

मार्गी दोषानुबन्धं च साध्यत्वं न च हेतुमत्॥ २७॥

निदाने रक्तपित्तस्य व्याजहार पुनर्वसुः ।

वीत-मोह-रजोदोष-छोभ-मान-मद-रपृहः ॥ २८ ॥ इति ॥

मोह, रजोगुण, दोष, लोम, अभिमान, मद, और स्पृहा से रहित पुनर्वेख ने इस अध्याय में, रक्तिरत्त की उत्पत्ति का कारण, पूर्वेरूप, उपद्रव, इसके दोनों मार्ग, वात आदि दोषों का अनुवन्य, साध्यासाध्यत्व, हेतु इत्यादि सब-विषय वर्णन कर दिये हैं ॥

इत्यक्षिषेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने रक्तपित्तनिदानं नाम द्वितीयोऽप्यायः॥ २ ॥

# तृतीयोऽध्यायः।

अथातो गुल्मनिदानं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आयो 'गुल्मनिदान' का व्याख्यान करेंगे जैसा कि भगवान् आत्रेय ने कहा या ।। १-२॥

इह खळु पञ्च गुल्मा भवन्ति । तद्यथा-वातगुल्मः, पित्तगुल्मः, इक्टेष्मगुल्मो, निवयगुल्मः, शोणितगुल्मञ्चेति ॥ १ ॥

एवंबादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निदेश उवाच-कथमिह भगवत् ! पठ्यानां गुल्मानां विशेषमभिजानीयाम् नद्यविशेषविद्रोगाणामौष-धविदपि भिषक् प्रशमनसमर्थो भवतीति ॥ ४॥

त्तमुवाच भगवानात्रेयः—समुत्यान-पूर्वरूप-छिङ्ग-वेदनोपश्चय-विशे-वेश्र्यो विशेषविज्ञानं गुल्मानां भवत्यन्येयां च रोगाणामग्निवेश ! तत्तुः इन्छु गुल्मेषूच्यमानं निवोध ॥ १ ॥

कुपितानिकमूब्स्वाद् गृद्धमूकोदयादपि । गुल्मवद्वा विद्याकस्वाद् गुल्म इस्यमित्रीयते ॥ सुश्रुत ॥

१. शरीर के भीतर दोष संचित होकर पिण्डाकार होजाते हैं। इससे वे 'गुरुम' कहाते हैं।

गुस्स के सेद--गुस्स पांच प्रकार के होते हैं। जैसे (१) बातपुरूस, (१) पिचगुरूस, (१) करगुरूस, (४) निचयगुरूस और (५) राहगुरूस ।

इस प्रकार कहते हुए भगवान् आत्रेय से अप्रिवेध ने पूछा कि इन पांच प्रकार के गुल्मों के विषय में विशेष (मैद ज्ञान ) ज्ञान किस प्रकार करूं ! क्योंकि इनके मेदों को सम्पूर्णरूप से जाने विना, सम्पूर्ण औषव-ज्ञान होने पर भी वैच रोगों के शमन करने में समर्थ नहीं होता।

भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया—हे अग्निवेश ! उत्पत्ति, पूर्वेल्प, क्याण, वेदना और उपशय इनके भेद से भिन्न-भिन्न गुल्मों का विशेष ज्ञान होता है और इन्हीं साधनों से दूसरे अन्य रोगों का भी पता चळता है। इसकिये गुल्म के क्याण आदि का वर्णन करते हैं, इसको ध्यान से सुनो और समझो ॥३—॥॥

यदा पुरुषो वातलो विशेषेण व्वर-वमन-विरेचनातीसाराणामन्य-तमेन कर्शनेन कर्शितो वातलशाहारमाह्रति शीतं वा विशेषेणातिमान्न-मस्नेहपूर्वे वा वमनविरेचने पिवत्यतुरीणां वा छर्दिमुरीरवस्युदीणांन् वात-मूत्र-पुरीष-वेगान्निरुणद्धचत्यशितो वा पिवति नवोद्दकमतिमान-मतिमात्रसंक्षोमिणा वा यानेन थात्यतिन्यवाय-व्यायाम-मदारुचिर्वाऽ-मिघातमुच्छति वा विषमाशान-शयनासन-स्थान चङ्कमण-सेवी भवत्य-न्यद्वा किंचिदेवंविधं विष्यमतिमात्रं व्यायामजातमारभते, तस्याप-चाराद्वातः प्रकोपमापद्यते ॥ ६॥

वातगुल्म—जब वातप्रकृति का मनुष्य विशेष कर ज्वर, वमन, विरेचन और अतिसार इनमें से किसी एक के कारण क्वश्य हो जाता है, इस स्थिति में जब वह वायुकारक आहार या अति शीतल पदार्थों का सेवन करता है, वा स्नेहन कमें किये विना विरेचन का उपयोग करता है, वमन की इच्छा न रहने पर भी बलात्कार से वमन करता है, अथोबायु, मल, मूत्र के उपस्थित वेगों को रोकता है, अधिक भोजन करके नवीन पानी (बरसात में कुएं आदि का पानी) अधिक पीता है, बहुत अधिक झकोले वाली गाड़ी वा सवारी से यात्रा करता है, खी-सम्भोग और मद्य के अति उपयोग से, विच के अभिषात होने से, विषम स्थिति में बैठने, सोने, चलने या रहने से, इसी प्रकार के अन्य

१. इन पांच गुल्मों के लिवाय तीन और भी गुल्म हैं जैसा कि आगे चिकित्सा में कहेंगे— "व्यामिश्रियानपरांत्त गुल्मांश्लीनादिशेदीयवकल्यनार्थम्"। अर्थात् वातिपचन, पिराककन और वातककन। इस प्रकार से आठ प्रकार के गुल्म हैं। २. 'विषमतिमानं" इति च पाठः।

स्थायाम आदि अमलनक कार्यों को अधिक मात्रा में करने से, बायु प्रकृतित हो जाता है।। १ ॥

स प्रकृपितो महास्रोतोऽग्रुप्तविश्य रौक्ष्यात्कितिनभूतमाञ्जूत्य पिण्डतोऽवस्थानं करोति हृदि बस्तौ पास्त्रयोनांश्यां वा । स सृत्युप-जनयति मन्यींस्थानेकविधाय, पिण्डतस्थावतिष्ठते, स पिण्डितत्वाद् गुल्म इत्युच्यते ॥ ७ ॥

बातगुल्म की सम्माप्ति—इस प्रकार से कृषित हुआ वासु महासोवों से पुत कर अपने रूख गुण के कारण किन होकर कोष्ठ में फैलकर गोल-पिण्डाकार बन जाता है और इदय, बस्तिमाग, दोनों पार्श्वमाग अथवा नामि आग में शूळ अथवा अनेक प्रकार की गांठें उत्पन्न कर देता है। वासु गोळाकार यनकर पिण्डाकार होने से 'गुल्म' कहा जाता है। (इसी को 'वासुगोल्म' कहते हैं, जोकि बातगुल्म का अपन्नंश है। )॥॥

स ग्रहराधमति, ग्रहरणुत्वमापद्यते, अनियतविपुछाणुवेदनश्च भवति चळत्वाद्वायोः, पिपीळकासंत्रचार इवाङ्गेषु, तोद-स्कुरणायाम-संकोच-सुग्नि-हर्ष-प्रख्योदय-बहुळस्तदातुरश्च सुच्येव शङ्कुनेव चाति-विद्धमात्मानं मन्यते, अपि च दिवसान्ते व्वर्यते शुष्यति चाऽऽस्यम्, उ-च्छवास्तरचोपकृष्यते । हृष्यन्ति चास्य रोमाणि वेदनायाः प्रादुर्मावे ।

वात्युक्स के लक्षण—यह वात्युक्स खण मर में फेल्कर बढ़ा हो जाता है और खण मर में िक्कुड़कर लोटा हो जाता है, इसकी पीड़ा अनिश्चित, कभी अधिक और कभी कम हो जाती है। इसका कारण वायु का चंचल स्वभाव है, शरीर के अवयवों में कीड़ियों के चलने की सी प्रतीति होती है, इसमें तोद (जुमने की सी बेदना), स्पुरण (धड़कन), आयाम (विस्तार), वंकोच (सिकुड़ना), युप्ति (स्पर्श्वान का अभाव), हुर्ष (स्पर्श्वानका बढ़ना), प्रलय (नाश), उद्द (जन्म) प्रायः होते हैं अर्थात् कमी तो उत्पन्न होते हैं, और कभी शान्त हो जाते हैं। इस अवस्था में रोगी सुई जुमने या कील आदि से विवने का सा अनुमव करता है। सम्धाकालमें पीड़ा होती है, रोगी का युख सुक्त जाता है, श्वास बुटने या बन्द होने स्वगता है, वेदना के समय शरीर रोमा-विश्वत हो जाता है।

सीहाऽऽदोपान्त्र-कूजनाविपाकोदावर्वाङ्गमद्-मन्या-शिरः-शङ्क-सुक-व्रक्तरोगाञ्चेनसुपद्रवन्ति, कृष्णारुण-परुषत्वक्-नख-नखन-वदन-सूत्र-पुरी-वञ्च भवति । श्रीहा, आदोप ( खडु का आध्यान ), खांबो में गुक्र-गुक्र व्यक्ति, अववन, उदावर्ष, अंगों का ट्रटना, मन्याशृक्ष, शिराकृष, श्रीवर्षक, मध्य-रोन व्यक्ति नाना उपह्रव होने काते हैं। रोगी की त्वचा, नख, बुक, मृत्र और मक का रंग काळा या जाळ हो जाता है, तथा ये कर्कग्र हो बाते हैं।

निदानोकानि चास्य नोपरोरते, विपरीतानि चोपरोरते—इति वातगुरुमः॥ = ॥

वातगुल्म के कारणानुकूछ आहार-विहार करने से रोग बान्त नहीं होता, परन्तु रोग के कारण के विपरीत गुणवाले आहार-विहार से रोग खान्त हो जाता है। वातगुल्म के वे ळखण हैं।।=॥

तैरेव तु कर्शनैः किशंतस्याम्ल-खवण-कदुक-क्षारोष्ण-तीदम-शुक्त-व्यापन्न-मधा-हित्त-कफलाम्लानां विदाहिनां च शाक-धान्य-मासादीना-मुपयोगाद बीर्णाध्यशनाद्रौक्ष्यानुगते चाऽऽमाश्रये बमनविरेचनमितवेलं संघारणं वातातपौ चातिसेवमानस्य पित्तं सह माठतेन प्रकोपमा-पद्यते ॥ ६॥

वात के साथ पित्त प्रकोप के कारण—वातगुल्म में कहे हुए कारणों से कार्यत हुआ पुरुष जब खहे, नमकीन, कड़ने, खार, उष्ण, तीक्ष्ण, शुक्त, चहे, खराब हुए, मद्य, या हरी सिन्जयां और फल खाता या दाहकारक शाक या मांस का सेवन करता है, अजीर्ण यां अध्यशन (भोजन के ऊपर फिर भोजन करने) से आमाश्य में कक्षता के उत्पन्न होने से वमन, विरेचन के वेगों को बहुत देर तक रोकने से, वायु या धूप के अतिसेवन करने से बायु के साथ विद्या भी कुषित होजाता है। । ह।

त्तराकुपितं माहत आमाशयैकदेशे संमूच्छेय तानेव वेदनाप्रका-रानुपजनयित य उक्ता वातगुल्मे, पितां त्वेनं विदहति कुस्रौ हृद्युरक्षि कण्ठे च, स विद्धमानः सधूमियोदगारमुद्गिरत्यम्छान्वितं, गुल्मा-वकाशस्यास्य दस्रते त्वेतं धूष्यते उष्णायते स्विचति क्रिचते शिक्षछ इव च स्पर्शासहोऽल्परोमाक्षो भवति। व्वर-भ्रम-दवधु पिपासा-गळ-ववन-तालु-शोष-प्रमोह-विद्भेदार्थनसुपद्रवन्ति, हरित-हारिद्रत्वक्-नस्व-

भवति । निदानोक्तानि चास्य नोपशेरते,विप-रीवानि चोपशेरते—इति पिचगुल्मः ॥ १० ॥

पित्तगुरूम की सम्माति—इस प्रकार से कृपित हुआ पित्त स्वीर बायु आमास्य के एक प्रदेश में मिरुकर बातगुरूस में कही हुई वेदनाओं को उत्सन्न करते हैं। 'पिलगुल्म में विशेषता यह है कि प्रकुपित पिल कुकि, हदब, वक्षःस्थक और कण्ड इन स्थानों में दाह उत्पन्न करता है। इस दाह के कारण धुंद के समान और खहा बकार रोगी को आता है और गुल्म के स्थान में दाह होता है, भूंआ निकलता है, गरमी रहती है, पसीना आता है, क्रिन्नता होती है, शरीर दीला पढ़ा प्रतीत होता है, स्पर्ध को असहाता रहती है और किखित रोमांच रहता है। उत्तर भ्रम, दवधु ( घक् वक् स्पन्दन), पिपासा, गले भुल और तालु में शुक्तता, मून्का, मल का पतला आना, ये उपद्रव होजाते हैं। त्वचा, नल, ऑल, मून और मल इनका रंग हरा या हल्दी के समान होजाता है। इसके निदान के समान गुण वाली वत्सुओं के उपयोग से रोग बदता है और विपरीत गुणवाली वस्तुओं से कम होता है। यह पिलगुल्म का वर्णन हला।। १०!।

तैरव तु कशंनैः कर्षितस्यात्यशनादितिस्नग्ध-गुरु-मधु-शीवाशना-दिपष्टेश्च-झीर-माष-तिळ-गुरु-विकृति-सेवनान्यन्दक-मधाविपानाद्धरितका-विप्रणयनादान् पौदक-प्राय्य-मासातिभक्षणात्संघारणादितप्रहितस्य चाति-अगाढगुरुपानात्संक्षोभणाद्वा शरीरस्य ऋष्मा सह मारुतेन प्रकोप मापद्यते ॥ ११ ॥

वात के साथ कफ-प्रकोप के कारण—वातगुल्म में कहे हुए कारणों से कुछ हुए ब्यक्ति के अत्यन्त भोजन करने से, अतिलिग्य, गुरु, मधुर, धीत पदायों के खाने से, पीठी (उद्दर आदि को पीसकर), ईख, तूच, उदद, तिल, गुद्र इनसे बने पदायों के अति सेवन से, मन्दक-दही और मध्य के अतिसेवन से, हरे शाक, आनूप या जड़चर प्राणियों के अथवा प्राम्य मांस के अति सेवन से, हरे शाक, आनूप या जड़चर प्राणियों के अथवा प्राम्य मांस के अति सेवन से, शरीर को बहुत विद्योभित करने से, वायु कफ के साथ मिलकर कुपित होजाता है। ११॥

तं प्रकुषितं मारुत आमारायैकदेरो संमूच्छेय तानेव गाढवेद-नाप्रकारानुपञ्जनयति य उक्ता वातगुल्मे । ऋष्मा स्वस्य शीतज्वरारो-चकाविपाकाङ्गमर्थ-हर्ष-द्वद्रोग-च्छिद्-िनद्राङस्य-स्तैमित्य-गौरव-श्चिरोभ-तापानुपञ्जनयति, अपिच गुल्मस्य स्थैय-गौरव-काठिन्यावगाढ-सुप्तताः,

१. आमाधय के एकदेश में मूर्विक्त होने से पिजगुल्म और कक्तगुल्म बिस्त में नहीं होते। क्योंकि नामि और स्तनों के बीच के स्थान को आमा-श्वय कहते हैं। बातगुल्म बस्ति में भी होता है। इविकिय बातगुल्म में 'महालोतच्य शब्द पढ़ा है। महास्रोतन् शब्द से बस्ति का मी प्रहण होजाता है।

२८

तथा कास-श्वास-प्रतिश्यायान् राजयस्माणं चातिप्रवृद्धः,श्वेत्यं च त्वक्-नस-नयत-वद्त-मूत्र-पुरीवेषू पजनयति । निदानोक्तानि चास्य नोपशेरते, वद्विपरीवानि चोपशेरते-इति ऋष्मगुलमः ॥ १२ ॥

कफगुल्म की सम्प्राप्ति—इस प्रकार से कुपित कफ और वायु आमाध्य के एक प्रदेश में मिलकर वातगुल्म में कही हुई अनेक प्रकार को तीन वेदनायें प्रकृपित कफ शीतज्वर, अहिच अविगक अंगों में उत्पन्न करते हैं। वेदना, रोमहर्ष, हृदय-रोग, वमन, निद्रा, आलस्य, स्तिमितवा (भारीपन), शिर और अंगों में उष्णिमा, ( ताप ) उत्रत्न करता है । इस गुल्म में स्थिरता (हिलने का अभाव ), भारीपन, कठिनता, स्पर्शज्ञान का एकदम अभाव, ( बिंदता ) रहती है । बहुत बढ़ने पर कास, बवास, प्रतिश्याय और खय रोग उत्पन्न करता है। त्वचा, नल, आंल, मुल, मल, मूत्र, उनका रंग दवेत हो जाता है। इसके निदान के समान गुण वाले आहार-विहार से रोग बढता है और विपरीत गुणवाली वस्तुओं से कम होता है। यह कफगुल्म का निदान कइ दिया है ॥ १२ ॥

त्रिदोष-हेतु-छिङ्ग-सन्निपातात्तु सान्निपातिकं गुल्मगुपदिशन्ति कु-श्राः । स विप्रतिषिद्धोपक्रमत्वाद्साध्यो निचयगुल्मः ॥ १३॥

सान्निपातिक गुल्म-जिस गुल्म में तीनों दोषों के हेत और तीनों दोषों के ल्खण मिले होते हैं ; उसको बुद्धिमान् वैद्य 'सान्निपातिक गुल्म' कहते हैं। यह सान्निपातिक गुल्म चिकित्सा में विरोधि होने से चिकित्सा कर्म में असाध्य है ।। १३ ।।

शोणितगुरमस्तु खल स्त्रिया एव भवति; न पुरुषस्य, गर्भकोष्ठार्त-वागमनबैशेष्यात्।

पारतन्त्र्यादवैशारचात्सतत भुपचारानुरोधाद्वेगानुदीर्णानुपरुन्धन्त्या भामगर्भे वाडप्यविरात्पतितेडथवाडप्यविरप्रजाताया ऋतौ वा वात-प्रकोपणान्यासेवमानायाः क्षिप्रं वातः प्रकोपमापद्यते ॥ १४ ॥

रक्तगुरम-रह्मगुरम केवल कियों को ही होता है, पुरुषों में नहीं होता. क्योंकि कियों में ही गर्माधय तथा रजोदर्धन होता है। कियां परवश होने से बेगों को रोकती हैं, अधिक्षित होने से, पति आदि की सेवा में तत्पर रहने से और मक मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोकने से, इन कारणों स वा अपक

शामन्यतः रक का दूषित होना और दूसरे गुल्मों में भी मिळता है। प्रकार आगे कहेंगे ।

वर्भ के गिर काने से, या बाबक प्रश्व करने के पीछे अथक ऋषुकाड में बात-प्रकारक बस्तुओं के सेवन करने से बायु बीम ही बकुपित हो बाता है ॥१४ ॥ स प्रकारितो योनिमस्वमनुमविज्याऽऽर्ववस्त्रप्रकार्यक्र सास्य सास्य

स प्रकृपितो योनिसुखमनुष्रविश्याऽऽर्वेबसुपषणद्भि, मास्रि मास्रि वदार्वेवसुपरुष्यमानं कुक्षिमभिवधेयति । तस्याः श्रूट-कासातीसारच्छ-चरोषकाविपाकाङ्गमर्द-निद्रालस्य-स्तैमित्य-कफ-प्रसेकाः समुपजायन्ते । स्तनयोक्ष स्तन्यमोष्ठयोः स्तनमण्डलयोक्ष काण्यं, ग्लानिक्षच्चभेम्च्छां, इल्लासो, बोहदः, श्वयथुः पादयोरीषकोद्गमो रोमराज्याः, योन्याक्षाटा-लस्तं, लपि च योन्या दौर्यन्ध्यमास्रावक्षोपजायते, केवलक्षास्या गुल्मः पिण्डत एव स्पन्दते, तामगर्भां गर्भिणीमित्याहुर्मृदाः ॥ १६ ॥

रक गुल्म की सम्प्राप्ति—यह कुषित वायु योनिमुख में प्रविष्ट होकर आर्चव को रोक देता है। प्रत्येक मास में कक कक कर यह आर्चव कोष्ठ को बड़ा कर देता है। इससे की को खूब, कास, अतीसार, वमन, अविष, अविषाक, अंगों का टूटना, निद्रा, आरूर्य, कफ का (लार का) मुख से आना, स्तानों में दूध का आना क ऑउ एवं स्तानों के चूचुकों का काला हो जाना, आंखों में म्बानि, मूच्छों, वमन की अभिक्षित, गर्म के समान अनेक स्थण, पांच में स्वजन, रोमराजि में विरपुरण, योनि का फैल जाना, योनि में दुर्गन्य आना तथा योनि में से साव होना हत्यादि विकार उत्पत्न होजाते हैं। इस प्रकार गुल्म पेट में हिरुता है, अज्ञानी लोग गर्मरहित क्ली को भी गर्मिणी कहने लगते हैं। शिक्षा

एषा तु खळु पञ्चाना गुल्माना प्रागमिनिर्कृशेरिमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—अनन्नाभिळषणमरोचकाविपाकाविप्रवेषम्यं विदाहो भुक्तस्य विपाककाळे चायुक्त्या छर्जुद्गारौ, वातमूत्रपुरीषवेगानाम-प्राहुर्भावः, प्राहुर्भृताना चाप्रवृत्तिरीषदागमनं वा, वातस्काटोपान्त्र-कूजनापरिहर्षणातिष्ठत्तपुरीषताऽजुभुद्धा, दौर्बल्यं, सौहित्यस्य चासह-त्वमिति गुल्मपूर्वरूपाणि भवन्ति ॥ १६ ॥

आत्तंव रोग का यह प्रभाव है कि स्तनों में दूघ आजाता है! गमोचस्था में भी आर्चव के दकने,से स्तनों में दूघ आता है। गर्भवती की में जो रस बनता है, उसके तीन कार्य होते हैं। (१) माता के द्यारेर का पोषण, (२) स्तनों में दूच, (३) बखे का पोषण, इसकिये यह आर्चव मी स्तनों में दूघ उत्पक्ष कर देता है।

१. जो कियां बच्चों के किये बहुत काकामित रहती हैं उनमें भी खड़ वर्म के कक जाने पर ये बद्धण दीखने बगते हैं। इस अवस्था में यदि सुंवाकर परीक्षा करें तो विवाय वासु के और कुछ उपक्रम्ब नहीं होता

गुल्म का पूर्वकप-इन पांचो प्रकार के गुल्मों की उत्पण्ति से पूर्व निकन-किखित कखण होते हैं। यथा-अक में अनिक्छा, अक्षित, अविपाक, अधि की विषमता (कभी तेज और कभी मन्द्र), विदाह (जड़न), भोजन के प्यने के समय जड़न, विना कारण के तमन और उकार आना, अधोबायु, मूत्र व मकों की अप्रवृत्ति अथवा प्रवाहण की प्रवृत्ति होने पर भी मखादि का बाहर न निकलना, अथवा थोड़ा आना, त्रातश्ळ, पेट में गुड़-गुड़ाहट, आंतों में अफ़ारा, शरीर में रोमांच, गांठदार मरू का आना, मूल का न छनना, कुशता, पेट भर अस खाने पर उसका सहन न होना, हत्यादि छक्षण सब प्रकार के गुल्मों के पूर्वकप हैं।। १६।।

सर्वेष्विप च खल्वेतेषु न कश्चिद्वाताहते संभवित गुल्मः ॥ १०॥ इन वब प्रकार के गुल्मों का मूळ्यूत कारण वायु ही है, वायु के विना कोई भी गुल्म नहीं होता ॥१७॥

तेषां सन्निपातजमसाध्यं झात्वा नोपक्रमेत । एकदोषजे तु यथा-स्वमारम्भं प्रणयेत् । संसृष्टास्तु साधारणेत कर्मणोपचरेत् । यश्चान्य-दृष्यविरुद्धं सन्येत तद्वचारयेद्विभज्य गुरुछाधवसुपद्रवाणां समीक्ष्य, गुरुनुपद्रवास्त्वरमाणश्चिकित्सेज्ञधन्यमितरान्, त्वरमाणस्तु विशेषमञ्ज-पळ्य्य गुल्मेष्वान्ययिके कर्मणि वातचिकित्सितं प्रणयेत्, स्तेहस्तेदौ वातहरौ, स्तेहोपसंहितं च सृदुविरेचनं, वस्तीश्चाम्छळवणमधुराश्च रसान् युक्तितोऽचचारयेत् । माहते श्चुपशान्ते स्वल्पेनापि प्रयन्नेन शक्योऽन्योपि दोषो नियन्तुं गुल्मेष्वित ॥ १८ ॥

इनमें सिंपात जन्य गुरम को असाध्य समझ कर चिकित्सा में हाथ नहीं हाजना चाहिये। एक दोष से उत्पन्न गुरम की यथायोग्य रीति से चिकित्सा करनी चाहिये। दो दोषवाले गुरुमों की चिकित्सा साधारण प्रकार से करनी चाहिये। अथवा वैद्य रोगी के उपद्रवों की गुरुता ब्युता को देखकर, दूसरे किसी से चिकित्सा विद्य न पड़े, इस पकार से चिकित्सा आरम्भ करनी चाहिये। को उपद्रव गुरु हों, उनकी तत्काल चिकित्सा करनी चाहिये और को उपद्रव कम हों, उन की पीछे से चिकित्सा करनी चाहिये। जिस गुरूम में कुछ पता न चकता हो या काम ज़रूरी या करनी करना हो तो प्रथम वायु की चिकित्सा करनी चाहिये। क्योंकि वायु को शान्त करने के किये स्तेहन, मुद्ध विरेचन, बुत्सकर्म, सद्दा, नमकीन और मधुर रस गुक्तपूर्वक देने चाहिये। वायु के शिकान पर थोड़े से परिश्रम से दूसरे दोष भी द्वगमता से वध में किये

ा होकाने पर थोड़े से परिश्रम से दूसरे दोष भी सुगमता से वडा में कियें सिकते हैं।। १८ ।।

#### भवति चात्र-

गुल्मिनामिनिख्शान्तिरुपायैः सर्वशो विधिवदावरितन्या । मारुते ग्रवजितेऽन्यमुदीर्णं दोषमल्पमि कर्म निहन्यात् ॥ १६ ॥

गुल्मरोग में वायु को धान्त करने के लिये सम्पूर्ण विश्व काम में स्नानी चाहिये। क्योंकि वायु को धान्त न करने पर दूसरा थोड़ा सा बढ़ा हुआ दोष भी सम्पूर्ण किये कराये पर पानी फेर देता है।। १९॥ तत्र इस्त्रोकाः—संख्या निमिन्त रूपाणि पूर्वरूपमथापि च।

डाकाः—राख्या निमन्त रूपाण पूवरूपमथाप च । इष्टं निदाने गुल्मानामेकदेशश्च कर्मणाम् ॥ २०॥

इस गुरूम निदान में गुरूमों की संख्या, कारण, पूर्वकर और चिकित्सा कह दोहें॥ २०॥

> इस्यभिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने गुल्मनिदानं नाम तृतीयोऽध्यायः समाप्तः ॥ ३ ॥

# चतुर्थोऽघ्यायः

अथातः प्रमेहनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे प्रमेह-निदान का ब्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥२॥

त्रिदोषकोपनिमत्ता विहातिः प्रमेहा भवन्ति, विकाराक्ष्यापरेऽ-परिसंख्येयाः। तत्र यथा त्रिदोषप्रकोपः प्रमेहानभिनिवर्तयति तथाऽ-तुज्याख्यास्यामः॥ ३॥

प्रमेहों की संख्या—वात आदि तीनों दोषों से उत्पन्न होने वाळे प्रमेह बीस प्रकार के हैं, इनके खिवाय दूसरे रोग असंख्य हैं। त्रिदोष के कोप से प्रमेह किस प्रकार उत्पन्न होते हैं इसका आगे वर्णन करते हैं।।३।।

इह खलु निदान-दोष-दूष्य-विशेषेत्रयो विकार-विघात-भाषाभाव-प्रतिविशेषा भवन्ति ॥ ४ ॥

निदान, दोष और दूष्य इनके विशेष-मेदों को केकर रोगों के विधात अर्थात् रोग का देर में होना, योड़ा या अधिक विकार होना आदि माच-विशेष उपगन होते हैं। इस स्त्राप्यक सिद्धान्त को विस्तार कहते हैं।।। ववा झेते त्रयो निदानादिविशेषाः परस्यं नातुवध्रन्ति, अयवा वा कालप्रकर्षादवलीयांसो वाऽनुवध्नन्ति न तदा विकाराभिनिष्टेष्णः, विराद्वाऽध्यभिनिर्वर्तने, तनवो वा भवन्त्ययवाऽध्यययोक्तसर्विङ्गाः। विपर्यये विपरीताः, इति सर्वविकार-विधात-भावाभाव-अतिविशेषाभिनिर्वृत्तिहेतुर्भवत्युकः।।। ।।

रोगों के उत्पन्न होने और न होने का कारण—निदान दोष और दूष्य भावों की भिजता से रोग उत्पन्न होते हैं और नहीं भी उत्पन्न होते हैं। जब निदानादि ये तीनों परस्पर नहीं मिळते, अथवा कम्बे उमय पीछे मिळते हैं, बा निर्बळ अवस्था में मिळते हैं, तब रोग उत्पन्न नहीं होता, यदि उत्पन्न भी होता है तो देर में उत्पन्न होता है या निर्बळ रूप में या अवस्पूर्ण कक्षणों के साथ उत्पन्न होता है। परन्तु जब निदान, दोष और दूष्य परस्पर समानरूप में मिळते हैं, तब शीम, बळवान एवं सम्पूर्ण रूखणों से युक्त रोग उत्पन्न होता है। सब रोगों की उत्पत्ति में निदान दोष और द्रष्य का होना या न होना कारण होता है।।५॥

तत्रेमे त्रयो निदानादिविशेषाः श्रेष्मिनिमत्तानां प्रमेदाणामाह्व-भिनिर्शृत्तिकरा भवन्ति । तद्यथा-हायनक-यवक-चीनकोदाळक-नेषधे-त्कट-मुकुन्दक-महाब्रीहि-प्रमोदक-सुगन्धकानां नवानामतिवेळमतिप्रमा-णेनोपयोगः, तथा सर्पिष्मतां नवहरेणुमाषसूच्यानां प्राम्यानूपौदकानां च मासानां शाक-तिज्ञ-पज्ञळ-पिष्टान-पायस-क्रशर-विळेपीज्ञविकाराणां स्रीर-मन्दक-दिष-द्रव-मधुर-तरुणप्रायाणासुपयोगो,मृज्ञा-व्यायाम-वर्जनं, स्वप्रश्रयनासनप्रसङ्गो यम्र कश्चिद्विषरन्योऽपि श्रेष्म-मेदो-मृत्र-संज्ञननः स सर्वो निदानविशेषः ॥ ६ ॥

कफजन्य प्रमेह में निदानादि की भिन्नता—निम्न कारणों से कफजन्य प्रमेह मुख्यतः उत्पन्न होता है। यथा हायनक ( धान्य विशेष ), यवक ( जो ), चीनक, उहालक, नेषध, इत्कट, मुकुन्दक, महाब्रीहि, प्रमोदक, सुगन्धिक हस्यादि जाति के चावलों को अतिमात्रा में वा नूतन चावलों का उपयोग करने से, हशी प्रकार यो के साथ हरेणु ( मटर ), उदर को दाल, प्राम्य या आनूप अथवा जलचर प्राणियों का मांस अधिक खाने से, भाजी, तिक, मांस, पिढ़ों से वने पदार्थ खीर, खिचकी, विलेपी गाढ़ी कांजी), को के रस से बनी वस्तुओं के अति उपयोग करने से, दूध, सहुर पदार्थ यो नवीन चान्यों के अि उपयोग काने से, विश्त साधान न करने से, अंशों को परिचाकन न करने से, सोन, केने या

बैठे रहने से, अथवा कफ, मेद व मूच को बढ़ाने बाका को भी कारन होता है ने सब प्रमेहों के विशेष कारण हैं ॥६॥

बहुद्रवः श्लेष्मा दोषविशेषः॥ ७॥

वहवद्धं मेदोमांचं शरीरजकोदः शुक्रं शोणितं चवसा मजा छसीका रसखीजःसंख्यात इति दृष्यविशेषाः ॥ = ॥

कफप्रमेह के दूष्य — बहुत तरल (द्रव ) कफ इसमें दोव होता है, बहुत अबद (असंहत अर्थात् दीका-शिथिक) मेद मांस, शरीरजन्य क्लेद, कुक, शोणित, वसा, मजा, लसीका, रस और ओज ये दूष्य विशेष हैं अर्थ्यत् इनमें ही दोष अपना बुरा प्रमाव उत्पन्न करता है ।।।।।

त्रयाणामेषां निदानादिविशेषाणां सन्निपाते क्षिप्रं इछेष्मा प्रकोपमापद्यते प्रागतिभूयस्त्वात्, स प्रकुपितः क्षिप्रमेव श्रारे विद्यप्तिं छमते, श्रारेरशियल्यास्स विसर्पेक्छरीरे मेदसेवादितो मिश्रीमायं गच्छति, मेदसक्षेव बह्वबद्धत्वान्मेदसक्ष गुणानां गुणेः समानगुणभूयि- छत्वात्स मेदसा मिश्रीमावं गच्छत् दूषयत्येनद्विकृतत्वात्, स विकृतो दुष्टेन मेदसोपिहतः शरीरक्रोदमासाध्यां संसर्गं गच्छति, क्रोदमासाथार्नतिप्रमाणाभिष्टद्धत्वात् स मांसे मासप्रदोषात्पृतिमासपिष्टकाः शरा- विकाकच्छपिकाद्याः संजनयति, अप्रकृतिभूतत्वात्, शरीरक्छेदं पुन-पूर्वयन्म्वत्वेन परिणमयति । मूत्रवहानां च स्रोतसां वक्ष्यणवस्ति- प्रभवाणां मेदःक्रेदोपहितानि गुरूणि मुखान्यासाद्य प्रतिकथ्यते; ततस्तेषां स्थेर्यमसान्यता वा जनयति, प्रकृतिकृतिभृतत्वात् ॥ १॥ ॥

कफप्रमेह की सम्प्राति—निदान, दोष और दूष्य इन तीनों के मिछने से कफ शीब कुपित हो जाता है। क्योंकि रोग उत्पत्तिकाल में कफ अधिक बढ़ा होता है। इस प्रकार से कुपित कफ जल्दी ही शरीर में फैल जाता है। शरीर के शियिल होने से फैलता हुआ यह कफ सबसे प्रथम शरीर में मेद के साथ

१. प्रमेह में सब से प्रयम कक का ही बिगाइ होता है। इसकिये यह तो दोव है, और सम्रघात, रस, रक्त, मांस आदि ये इससे दूबित होते हैं, इसियं ये दूबित होते हैं। कियं का परिमाण आधा अञ्चलि कहा है, वह ओज भाग विकृत होता है। क्वेद रक्त का तरक मांग है जिसके दूबित होने से मधुमेह रोगी के प्रण शीप्र अच्छे नहीं होते। शरीर से त्वा के नीचे रहने साझ पत्तक हवेत, चिकना पदार्थ है जो की रखा करता है। वे सब दूख हैं।

सिक्ता है। क्वोंकि मेद बहुत अबद अवांत् शिविक रूप में होता है। स्वा मेद के गुणों के समान गुण ही कर के हैं और शरीर मैं मेद का परिलाण भी बहुत है। मेद के साथ मिककर कर अपने आप पूषित होने से इस को भी दृषित बना देता है। यह विकृत कर दृष्ट मेद के साथ मिककर शरीर के क्वेंद माग और मांग के साथ मिक जाते हैं। शरीर में क्वेंद और मांग बहुत मात्रा में बढ़े होते हैं। यह मांस को दूषित करके मांस में उरपब होने बोकी पिडकार्यें, शरीविका, कच्छिपका आदि को उरपल करता है। क्वोंकि कर अपनी प्रकृति में नहीं रहता, इसिक्यें अपनी शक्ति से इनको उरपल करता है। श्वांप कि कर अपनी प्रकृति में नहीं रहता, इसिक्यें अपनी शक्ति से इनको उरपल करता है। श्वांप कि मृत्र वह होतों के मुख मेद और क्वेंद के मारो होने से बन्द हो जाते हैं। इसिक्यें इनमें प्रमेह टिक जाता है। या बहुत बद्धर असाध्य बन जाता है। क्योंकि कर, मेद और बसा में समान है, परन्तु रक्तांद में असमान होता है; इसिक्यें प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्वर बन जाते हैं। इसिक्यें प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्वर बन जाते हैं। इसिक्यें प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्वर बन जाते हैं। स्वांप असाध्य हो जाते हैं। सा।

शरीरक्र देख् ऋष्म-मेदो-मिश्रः प्रविशनम्त्राशयं मृत्रत्वमापद्यमानः -क्रैष्मिकेरेमिदशीमर्गुणैरुपसुज्यते वेषम्ययुक्तः । तद्यथा—स्वेत-शीत-मृत-पिच्छिछाच्छ-स्तिग्य-गुरु-प्रसाद-मृषुर-सान्द्र-सन्दैः; अत्र येत गुणेनेकेनानेकेन वाभूयस्तरसुपस्चच्यते तत्समाख्यं गोणं नामविशेषं प्राप्नोति॥१०॥

धरीर की आर्द्रता कफ और मेद से मिलकर मूनाधय में प्रवेश करती है। वहां पर मूनस्य होकर विषमतावाले कफ के दस गुणों के साथ मिल जाती है। कफ के दस गुण-देवत, श्रीतल, मूर्त, पिव्छित, स्मिग्न, गुक, प्रसाद, मधुर, समद, अरे के स्त गुण की या अनेक गुणों की प्रधानता होने से उसी के अनुसार सामान्य या विशेष नाम मिलता है। १०॥

ते तु खल्विमे दश प्रमेहा नामविशेषेण भवन्ति । तद्यथा—उद्कः मेह्ब्रध्वबाळिकारसमेहब्रा, सान्द्रमेहब्रा, सान्द्रप्रसादमेहब्रा, शुक्लमेहब्रा, शुक्रमेहब्रा, शीतमेहब्रा, सिकतामेहब्रा, शर्नमेहब्राऽऽललमेहब्रोति ॥१॥

ते दश प्रमेहाः समानगुणमेदःस्थानत्वात्कफस्य प्राधान्या-

क्रियत्वाच्च ॥ १२ ॥

कफकन्य दस प्रमेश--- इत बद्धार से कफकन्य प्रमेश दस प्रकार के हैं। नाम (१) उदकमेश, (२) इतुवाकिकारसमेश, (३) समझमेश, (४) समझ- प्रवादसेह, (६) शुक्कामेह, (६), शुक्कामेह, (७) श्रीतसेह (८) विकतासेह (६) श्रमेमेंह और (१०) आकास्रमेह।

ये कफजन्य दस प्रमेह साध्य हैं। क्योंकि कफ और मेद के गुण पर्य स्थान समान हैं, तथा कफ की प्रधानता होने से और कफ और मेद की चिकिस्सा के समान होने से कफप्रमेह साध्य है के ||११२||

तत्र इलोकाः इलेब्सप्रमेहविज्ञानार्था भवन्ति । कफप्रमेहों को बताने के लिये इलोक कहते हैं-अच्छं बहुसितं शान्तं निर्गन्धमुद्कोपमम्। इछेष्मकोपान्नरो मूत्रमुदमेही प्रमेहति ॥ १३॥ अत्यर्थमधुरं शीतमीषत्पिच्छिलमाविलम् । काण्डेख्ररसर्गकाशं इलेष्मकोपात्प्रमेहति ॥ १४ ॥ यस्य पर्युषितं मूत्रं सान्द्रीभवति भाजने । पुरुषं कफकोपेन तमाहुः सान्द्रमेहिनम् ॥ १४ ॥ यस्य संहन्यते मूत्रं किंचित् किंचित्रसीदति। सान्द्रप्रसादमेहीति तमाहुः इलेष्मकोपतः ॥ १६ ॥ शुक्कं पिष्टनिभं मृत्रमभीस्णं यः प्रमेहति । पुरुषं कफकोपेन तमादुः शुक्तमेहिनम् ॥ १७॥ शुकाभं शकमिश्रं वा सुहुर्मेहति यो नरः। शुक्रमेहिनमाहुस्तं पुरुषं रुछेष्मकोपतः ॥ १८ ॥ अत्यर्थशीतमधुरं मूत्रं मेहति यो भृशम्। शीतमेहिनमाहुस्तं पुरुषं रुखेष्मकोपतः ॥ १६ ॥ म्त्रीनमूत्रगतान्दोषानण्नमेहति यो नरः। सिकतामेहिनं विद्यान्नरं तं इछेष्मकोपतः ॥ २०॥ मन्दं मन्दमवेगं तु कृष्छं यो मृत्रयेष्छनैः। शनैमें हिनमाहुस्तं पुढ्रषं रुढेष्मकोपतः ॥ २१ ॥ तन्तुबद्धमिवाऽऽलालं पिच्छलं यः प्रमेहति । भाळाळमेहिनं विद्यात्तं नरं रुळेष्मकोपतः ॥ २२ ॥

(१) उदक्रमेह—उदक्रमेह का रोगी कफ के प्रकोप के कारण बहुत स्वच्छ, बहुत सफेद, शीतळ, बिना गन्य का, पानी के समान मूत्र करता है यह उदक-मेड के लक्षण हैं।

मूजमार्ग से शुक्र का मूज से पृथक् कर में जाना यह शुक्रदोध इसका मनेह में अन्तर्माव नहीं होता ।

(२) इच्चनाक्षकारसमेह—कफ के प्रकाप से अतिष्य मधुर, बीतक, योका चिकाय वाला, मेला, अस्वच्छ, गन्ने के रस के समान मूत्र करता है। वह 'इच्चमेह' का रोगी है।

(३) सान्द्रमेह-पहिले दिन का बरतन में रला हुआ जिसका सूत्र, कफके कारण दूसरे दिन गादा हो जाता है, उसको सान्द्रमेह का रोगी समझना चाहिये।

(४) सान्द्र-प्रसादमेह—कफपकाप के कारण मूत्र ऊपर जम जाये और नोचे योदा योदा पतळा रहे तो 'सान्द्रप्रसाद मेह' का रोगी समझना चाहिये।

(५) बुद्धामेह—कफप्रकोप के कारण जो मनुष्य दवेत, पिटी के समान मन बार बार करता है उसको 'शङ्कामेह' का रोगी समझना चाहिये।

(६) शुक्रमेह—कप्तप्रकोण के कारण जो मनुष्य शुक्र के समान, या शुक्र से मिला, मूत्र बार बार करता है उसको 'शुक्रमेह' का रोगी समझना चाहिये।

(७) शीतमेह—जो मनुष्य कफप्रकोप से अत्यन्त शीतळ, मीठा-मूत्र अधिकतर करता है. उसको शीतमेह का रोगी जानना चाहिये।

( ) विकतामेह—कप्रकोप से जब मनुष्य के मूत्र में सूक्स, बालू के समान छोटे छोटे कठिन कण जाने लगते हैं, तब उसे 'स्किता-मेह' का रोगी समझना बाहिये।

(१) शनैमें ह—जब मनुष्य कफ के प्रकोप से घीरे-घीरे, बिना वेग के, कठिनाई से, मूत्र करता हो तब इसको शनैमें ह का रोगी समझना चाहिये।

(१०) आलालमेह-जो मनुष्य कफ के प्रकोप से तारवाळा या ळार के समान चिकना मूत्र करता है तो इसको 'आळाळमेह' का रोगी समझना चाहिये॥ १३-२२॥

इत्येते दश प्रमेहाः ऋडमप्रकोपनिमित्ता ज्याख्याता भवन्ति ॥

इस प्रकार से कफ के प्रकोप से उत्पन्न होने वाळे दस प्रकार के प्रमेहों का वर्णन कर दिया है।

ख्ष्णाम्छ-छवण-झार-कटुकाजीर्ण-भोजनोपसेविनस्तथाऽवितीक्ष्णा-वपाग्नि-संताप-अम-कोष विषमाहारोपसेविनञ्च तथाऽऽत्मकशरीरस्यैव क्षिप्रं पित्तं प्रकोपमापचते ॥ २३ ॥

त्तराकुपितं तथैबाऽऽतुपूर्वा प्रमेहानिमान् षद् श्चिप्रमभिनिर्वतं-षति ॥ २४ ॥

्र तेषामिष च पित्तगुणविशेषेण नामविशेषा पूर्ववद् युक्ता भवन्ति । प्रथम-स्राप्तेहस्र, कालमेहस्र, नीलमेहस्र, लोहितमेहस्र, मस्त्रिष्ठा-मेहस्र, हारिद्रमेहस्रोति । ते पर्मिरेतैः क्षाराम्ल-लवण-कटुक-विस्नोक्ष्यैः षित्तराणैः पूर्ववस्थमन्विवा भवन्ति । सर्वे ए**व च ते वाप्काः, सं**स्कृष्टे वोष-मेवःस्थानस्वाद्विवद्वोपक्रमस्याच्येति ॥ १५ ॥

पित्तप्रमेह के कारण और सम्प्राप्ति—उच्च, अम्ब, खब्ब, खार, वा कह पदार्थों के अति सेवन करने से, अजीर्णावस्था में मोजन करने से, तीव धूप, आमि, सन्ताप, अम, क्रोध वा विषम भोजन के सेवन से, पित्त प्रकृतिवाळे पुरुष में पित्त शीमता से प्रकृपित हो जाता है।

यह प्रकुपित पित्त, पूर्व वर्णित प्रकार से ही छः प्रकार के प्रमेह उत्त्वज्ञ करता है।

पित्तजन्य प्रमेह—छः प्रकार के प्रमेह भी, कफ्रमोह के समान ही पिष के गुण के अनुसार भिन्न २ नाम वाले होते हैं। जैसे—(१) धारमेह, (२) कालमेह, (३) नीलमेह, (४) लेखितमेह, (५) मंजिहामेह और (६) हारिद्रमेह। ये छः प्रकार के प्रमेह पूर्ववत् क्षार, लवण, कद्द, अम्ल, विख (दुर्गन्य) और उष्ण इन पित्त के गुणों से युक्त होते हैं। ये पित्तजन्य प्रमेह सब के सब ग्राप्य हैं। क्योंकि पित्त और मेद इनका स्थान समीप, एवं धर्म प्रसर विकट्स हैं, एवं चिकित्सा भी परस्यर विरोधी हैं । १३-२५॥

तत्र इलोकाः पित्तप्रमेहिवरोपविज्ञानार्था भवन्ति—

पित्त प्रमेह को बताने के लिये ये निग्न लिखित क्लोक कहे हैं—

गन्धवर्णरसस्पर्शेयथा क्षारस्तथात्मकम् ।

पित्तकोपान्नरो मृत्रं क्षारमेही प्रमेहित ॥ २६ ॥

मसीवर्णमजस्रं यो मृत्रमुष्णं प्रमेहित ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्कालमेहिनम् ॥ २० ॥

चाषपक्षनिमं मृत्रं मन्दं मेहित यो नरः ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्रीलमेहिनम् ॥ २८ ॥

विसं लवणमुष्णं च रक्तं मेहित यो नरः ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्रक्रमेहिनम् ॥ २८ ॥

मञ्जिष्ठारूपि योऽजस्रं भृतं विद्यां प्रमेहिनम् ॥ २० ॥

पित्तस्य परिकोपात्तं विद्यात्रक्तमेहिनम् ॥ २० ॥

श्रांत का स्थान आसाधय, और मेद का बताबहुक स्थान कामाधय का एक प्रदेश है। इसकिये दोष एवं दृष्य के नित्यप्रति पास में रहने से बाष्य है। पित्र को धान्त करने वाळे जो सधुर, श्रीत आदि पदार्थ हैं, वे मेद् किये अपस्य हैं और जो मेद के किये कह रस आदि वस्तु पद्य हैं, वे पिक' किये अपस्य हैं। इसकिये चिकित्ता परस्यर विरोधी पढ़ जाती हैं।

हरिहोक्करंकासं कटुकं वः प्रमेहित । पित्तस्य परिकोपान् विचाद्धारिद्रमेहिनम् ॥ ३१ ॥ इत्येते बट्यमेहाः पित्तपकोपनिमित्ता न्याल्याता भवन्ति ॥ ३२ ॥

(१) खारमेह-जो मनुष्य पिचपकोप के कारण खार के समान सम्ब, वर्ष रत और स्पर्शवाका मूत्र करता है वह खारमेह का रोगी होता है।

(२) काढमेह—को मनुष्य पितप्रकोप के कारण स्याही के समान काला एवं गरम मूत्र बार-बार करता हो उसको काढमेह का रोगी जानना चाहिये ।

- (३) नीलमेह—को मनुष्य पित्तप्रकोप के कारण चाष (नीलकण्ठ) पखी के पंख के समान नीले रंग का एवं अग्ल मूत्र त्याग करता है, उसे 'नीलमेह' का रोगी समझना चाहिये।
- (४) रक्तमेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोर के कारण दुर्गन्ययुक्त, नमकोन, गरम एवं टाळरंग का मूत्र त्याग करता है, उसको रक्तमेह का रोगी समझना चाहिये।
- (५) मंजिष्ठामेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोर के कारण मंजीठ के समान या ताम्बे के रंगवाला, दुर्गन्ययुक्त, मात्रा में बहुत, बार-बार मूत्र त्याग करता है, उसकी मंजिष्ठामेह का रांगी समझना चाहिये ।
- (६) हारिद्रमेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोप के कारण हल्दी के पानी के समान पीछा, एवं कडुवा मूत्र त्याग करता है, उसको हारिद्रमेह का रोगी समझवा चाहिये। इस प्रकार से पित्तप्रकोप के कारण होनेवाळे छः प्रमेहों का वर्णनकर दिया।।२६-३२।।

स्क्ष कटु-कषाय-विक्रक-छपु-शीव-ज्यवाय ज्यायाम-वमन-विरेषना-स्थापनिश्तोविरेषनातियोग-संधारणानशनामिषातावपोद्वग-शोक-शोणि-वाविसेक-जागरण-विषम-शरीरन्यासानुपसेबमानस्य तथासमकशरीरस्यव क्षित्रं वायुः प्रकोपमापद्यते । स प्रकृषिवस्तथात्मके शरीरे विसर्पन् यद्य वसामादाय मूत्रवहानि स्रोतांसि प्रतिपद्यते, तदा वसामेहमिभिनविर्वयति यदा पुनर्मज्ञानं मूत्रवस्तावाकपति, तदा मज्जमेहमिभिनविर्वयति; यदा छसीका मूत्राश्येऽभिवहन्मूत्रमनुवन्धं च्योतयति छसीकातिबहुत्वाद्वि-स्रेपणाच्य वायोः स्वत्वस्यातिमूत्रमनुत्तिसङ्गं करोति, तदा स मच इव गजः स्वरत्यज्ञसं मूत्रमवेगं, तं हस्तिमेहिनमाचस्रते; ओजः पुनर्मश्चर-स्वमानं, तवदा रोह्याद्वायोः कवायत्वेनाभिसंसुज्य मूत्राश्येऽभिवहति

। मधुमेहं करोति ॥ ३३॥

' वानिमाञ्चतुरः वमेहाम् बातजानसाध्यानावस्तते भिषकाः, महास्य-हस्वाद्विरुद्धोपक्रमत्वास्य । तेवामस्य च पूर्वचत् गुणविरोवेण मासवि- शेषा भवन्ति । तद्यथा—वसामेहऋ, मञ्जमेहऋ, **हस्तिमेहऋ, म**घुमे-हऋति ॥ २४ ॥

वातकमेह के कारण—कक्ष, कड़, कवाय, तिक, ल्रु, शीत पदार्थों के उप-योग से झीसंग, ब्यायाम, वमन, विरेचन, बस्तिकर्म और शिरोविरेचन इनके अतियोग से, वेगों को रोकना, अनशन ( उपवास ), चोट लगने से, ध्रूप, शोक, उद्देग, रक्त के अधिक निकलनेसे, जागने मे, शरीर को विषम अवस्था में रखने से, बातमकृतिवाले पुरुष में वायु तत्काल प्रकृपित हो जाता है।

- (१) वराप्रमेह की सम्प्राप्ति—इन कारणों से कुपित बायु, बात प्रकृति बाले मचुष्य के शरीर में फैलता हुआ जब बता के साथ मिळकर मूत्रबह सोतों-में पहुँच जाता है, तब बरामेह को उत्पन्न करता है।
- (२) मजमेह—और जब वायु मजा को मूत्रबस्ति में खींचकर के जाताहै उस समय 'मजमेह' उसज होता है।
- (३) हस्तिमेह—जिस समय वायु क्रसीका से मिल कर मूत्राध्य में जाकर मूत्र रूप से बाहर निकलता है, उस समय लसीका की अधिकता एवं वायु की विद्येषण शक्ति के कारण मूत्र बहुत अधिक मात्रा में आता है। तब पुरुष मस्त हाथी के समान निरन्तर वेग से रहित मूत्र बहाया करता है, हसको 'हस्तिमेह' कहते हैं।
- (४) मधुमेह— शरीर में स्थित ओज का स्वभाव मधुर है। इस के साथ वायु का रूख एवं कथाय गुण (वायु अपनी शक्ति से ओज को कवाय में बदल देता है) मिलकर जब मूत्राशय में जाता है, तब 'मधुमेह' रोग उत्पन्न होता है।

चब बात जमेह असाध्य — वैद्य होग इन चार वातजन्य प्रमेहों को असाध्य मानते हैं। क्योंकि मजा आदि सार रूप धातुओं का श्वय हो जाता है और चिकित्सा विपरीत पढ़ती है, क्योंकि वायु के हिये किएव आदि पदार्थ पथ्य हैं, यही मेद के हिये अपथ्य और जो रूख आदि मेद के हिये पथ्य हैं वह वायु के किये अपथ्य हैं। इनके भी नाम पूर्व की भौंति गुणविधेष को हेकर हैं। यथा — १. बसोमेह, २. मजमेह, ३. हस्तिमेह और ४. मधुमेह ॥ १३-३४॥

तत्र रखोका बातप्रमेहविशेषविज्ञानार्थो भवन्ति— बातप्रमेहों को विशेष रूप से कहने के क्षिये ये निप्रक्रिक्ति इस्रोक हैं—

१ क्लीका का अर्थ मांस की स्वचा के अन्दर रहने वाके चकीय माग जैसा कहेंगे-'क्लांस्स्यान्तरे उदकं तक्षसीकाशब्दं कमते। बसामिशं बसामं च सुहुर्मेहित यो नरः। वसामेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः ॥ ३६॥ मज्जानं सह मूत्रेण मुहुर्मेहित यो नरः मज्जमेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः॥ ३६॥ हस्ती मत्त इवाजस्नं मृत्रं क्षरित यो सुरुम्। हस्तिमेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः॥ ३०॥ कषायमधुरं पाण्डुं रुक्षं मेहित यो नरः। वातकोपादसाध्यं तं प्रतीयान्मधुमेहिनम्॥ ३०॥

इत्येते चत्वारः प्रमेहा वातप्रकोपनिमित्ता ज्याख्याता भवन्ति ॥ ३६॥

- (१) वसामेह---जो मनुष्य वात के प्रकोप के कारण वसामिश्रित या वसा के समान रंगवाड़ा मूत्र बार-बार करता है, उसको वसामेह का रोगी जानना चाहिये, यह रोग असाध्य है।
- (२) मजमेह—जो मनुष्य वायु के प्रकोप से मजा से युक्त मूत्र बारबार त्याग करता हो, उसको मजमेह का रोगी जानना चाहिये। यह भी रोग असाय्य है।
- (३) इस्तिमेह जो मनुष्य वायु के प्रकोप से मस्त हाथी की भांति एक समान मूत्र, निरन्तर और बहुत अधिक करता है, उसको इस्तिमेह का रोगी कहते हैं, यह भी असाध्य है।
- (४) मधुमेह—जो मनुष्य वायु के प्रकोप से कथाय, मधुर, पाण्डवर्ण और रूख मूत्र त्याग करता है उसको मधुमेह का रोगी जानना चाहिये। यह मी असाध्य है। ये चार प्रमेह वायु के मुकोप के कार्ण होते हैं॥ ३५-३६॥

त पर्व त्रिदोषप्रकोपनिभित्ता विंशतिः प्रोहा व्याख्याता भवन्ति ४० इस प्रकार से तीनों दोषों से उत्पन्न होने वाळे सम्पूर्ण बीस प्रकार के प्रमेहों का वर्णन कर दिया है ॥ ४० ॥

त्रयस्तु दोषाः प्रकृषिताः प्रमेहानभिनिर्वर्तेयध्यन्त इमानि पूर्व-रूपाणि दर्शयन्ति । तद्यथा—जटिङीभावं केरोषु, माधुर्यमास्ये, करपा-दयोः सुप्ततादाहौ, मुखतालुकण्ठशोषं, विपासां, आलस्यं, मलं च काये, कायध्यक्रप्र पूपदेहं, परिदाहं, सुप्ततां चाक्रेषु, षट्पद-पिपीलिकाभिन्न अरीरम्त्राभिसरणं, मूत्रे च मृत्रदोषाच, विस्नं शरीरगन्धं, तन्द्रां च

हाळमिति ॥ ४१ ॥

ों का पूर्वरूप---तीनों दोष कुपित होकर प्रसेह रोग को उत्पक्त करते समय ये पूर्वरूप दिखाई देते हैं। यथा---माकों का उच्चत जाना, मुख में मिठास, हाथ-पांव में शून्यता और जरून, शुक्क, बाक्क और कण्ठ में शुक्कता, प्यास का लगना, आरूस्य, कार्य करने में अनिष्का, शरीर में मरू का जमना, शरीर के रोम-छिद्रों का बन्द हो जाना, अंगों में जरून एवं शून्यता, शरीर या मूच पर भौरों या चिउंटी का चरूना, मूच में मूच के दोष शरीर से दुर्गन्य आना, तथा हर समय आंखों में नींद या तन्द्रा (भारीपन) रहता है ॥ ४१॥

उपद्रवास्तु खळु प्रमेहिणां—तृष्णातीसार-व्वर-दाह-दौबेल्यारोच-काविपाकाः पूति-मांस-पिडकाळजी-विद्रध्यादयश्च तत्प्रसंगाद्भवन्ति।।४२॥

तत्र साध्यान् प्रमेहान् संशोधनोपशमनैर्यथार्द्सुपपार्द्यक्षि-कित्सेदिति ॥ ४३ ॥

प्रमेह के उपद्रव—प्रमेह के रोगियों में ये उपद्रव उत्पन्न होते हैं। यथा-तृष्णा, प्यास, अतिसार, ज्वर, दाह, दुर्बलता, अविच, अविपाक, अपचन, मांस में दुर्गन्यमुक्त पिड़कार्ये, अल्जी, विद्रिध आदि ये सब उपद्रव प्रमेह के कारण होते हैं।

> भवन्ति चात्र—गृष्टुमध्यवहार्येषु स्तानचरूकमणद्विषम् । प्रमेद्दः श्वित्रमध्येति तीबद्वर्मामवाण्डजः ॥ ४४ ॥ मन्दोत्साहमतिस्थूटमतिस्तम्धं महाशनम् । मृत्युः प्रमेहरूपेण श्वित्रमादाय गच्छति ॥ ४४ ॥ यस्त्वाहारं शरीरस्य चातुसाम्यकरं नरः । सेवते विविधाञ्चान्याञ्जेष्टाः स सुस्तमश्तुते ॥ ४६ ॥

प्रमेह किसको होता है— घोंसळे की ओर जिस प्रकार पछी जल्दी पहुंच जाता है, उसी प्रकार खाने-पीने के ळाळची, स्नान एवं चळने-फिरने से ह्रेष करने बाळे पुरुष को प्रमेह बहुत शीव्र कम जाता है। मन्द उत्साहबाळे निक्तसाही, अतिस्थूळ, अत्यन्त स्निग्ध शरीर बाळे एवं बहुत खाने बाळे पुरुष को मृत्यु प्रमेह रूप ळेकर चळी आती है। जो मनुष्य शरीर के बातुओं को समान करने बाळे आहार तथा अन्य प्रकार की चेष्टाओं (विहार) का सेवन करता है, वह सुख भोगता है॥ ४४-४६॥

वत्र क्षोकाः—हेतुन्यीधिवशेषाणां प्रमेहाणां च कारणम्। दोषधातुसमायोगो रूपं विविधमेव च ॥ ४७ ॥ व्यक्तकेम्मक्रवा बस्मात्ममेदाः वद् च पिताः।। यथा करोति वायुश्च प्रमेदांश्चतुरो वळी॥ ४०॥ साध्यासाक्वविशेवाश्च पूर्व रूपाण्युपद्रवाः।

प्रमेहाणां निदानेऽस्मिन् क्रियासूत्रं च भाषितम् ॥ ४१ ॥

इस प्रमेह-अध्याय में हेतु, ब्याचि, प्रमेहों के कारण, दोष एवं दूष्य का वर्णन, इनके नाना रूप, दस प्रकार कफ्जन्य, छः प्रकार के पिचजन्य और सार प्रकार के वातजन्य प्रमेह, उनके साध्य-असाध्य मेद, प्रमेहों के पूर्वरूप, उपद्रव और कियासूत्र ये सब विषय कह दिये हैं ॥ ४७-४१॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने प्रमेह-

निदानं नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४॥

### पश्चमोऽध्याय:

अथातः कुष्ठनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आपे कुष्ठनिदान का न्याख्यान करते हैं। जैसा कि भगवान् आत्रेय ने कहा था॥२।

सप्त द्रव्याणि कृष्ठानां प्रकृति-विकृतिमापन्नानि भवन्ति । तद्यथा— त्रयो दोषा बातपित्तः स्रेष्माणः प्रकोपणिवकृताः । दृष्याश्च झरीरधात-वस्त्वक्-मांस-शोणित-कर्साकाश्चतुर्धा दोषोपघातविकृताः; इत्येतत्स्वप्तानां सप्तधातुकमेवंगतमाजननं कृष्ठानाम्, अतः प्रभवाण्यभिनिवर्तमानानि केवळं झरीरम्पतपन्ति ॥ ३ ॥

शरीर के अन्दर सात द्रस्य विक्वत होकर कुष्ठ रोग के कारण बनते हैं। यथा—प्रकोपकारक पदार्थों के संयोग से बात, पित्त और कफ ये तीन दोध विक्वत होकर, त्यचा, मांस, रक्त और क्सीका इन चार दृष्य ( घाद्व तथा उप-घादुओं ) को अपने संसगे से विक्वत करते हैं। इस प्रकार से ये सात द्रस्य विक्वत होकर कुष्ठ रोग को उत्पन्न करते हैं। इस सातों घादुओं से उत्पन्न

१. बीवर्ष और कुछ रोग में दोष और दूष्य एक समान ही हैं। इस समानता पर भी वीवर्ष कैळाने बाला तथा रक्त का प्रधान दोष इसमें रहता है। अकेकी और सब चिकित्साओं के समान है। रक्त जन्म कण्ड्र, पूप, त्वक्श्यून्यता, पसीने का न आना होता है जो बीवर्ष में ते हैं।

कुष्ट सात धादुओं में अपना प्रभाव प्रकट करता हुआ सम्पूर्ण धरीर को पीक्रित करता है।।३॥

न च किंचिदस्ति कुष्ठमेकदोषप्रकोपनिमित्तं, अस्ति तु खळु समान-प्रकृतीनामपि सप्तानां कुष्टानां दोषांशांश-विकल्प-स्थान-विभागेन वेदना-वर्ण-संस्थान-प्रभाव-नाम-चिकित्सित-विशेषः ॥ ४ ॥

कोई भी कुष्ठ एक दोष के प्रकोप से उत्पन्न नहीं होता। सातों प्रकर के कुष्ठों में प्रकृति के समान होने पर दोष, अंग्र, बढ, बिकल्प तथा स्थान मेद से, बेदना, रंग, स्थिति, प्रभाव एवनाम से चिकित्सा में मेद आजाता है। ४॥

स सप्तविधोऽष्टाद्शविघोऽपरिसंख्येयविधो वा भवति । दोषा हि विकल्पनैविकल्पमाना विकल्पयन्ति विकारान्, अन्यत्रासाध्यभा-वातः तेषां विकल्प-विकार-संख्यानेऽतिप्रसंगमभिसमीक्ष्य सप्तविधमेव कुठ्ठविशोषमुपदेक्ष्यामः ॥ १ ॥

इस प्रकार से कुष्ट सात प्रकार का, अठारह प्रकार का अथवा असंख्य प्रकार का हो जाता है।

कुष्ठ के खात मेद—दोष अनेक प्रकार की विकल्पनाओं के कारण भिन्न होते हुए नाना प्रकार से नाना रोग उत्पन्न कर देते हैं। अर्थात् व्याचि, करण और दोष इनके मेद से कार्यकर व्याधि के भी बहुत से मेद होजाते हैं। इसलिये दोषमेद से उत्पन्न मेदों को अशाध्य मेद में नहीं गिना जाता। अतः इन कुष्ठों के मेदों की गणना को बहुत विस्तृत जान कर यहां पर केवल सात प्रकार के कुष्ठों का उपदेश करेंगे।।॥।

इह बातादिषु त्रिषु प्रकृपितेषु त्वगादीश्चतुरः प्रदूषयत्सु वातेऽ-धिकतरे कापालकुष्टमभिनिर्वर्तते, पित्ते त्वौदुम्बरं, श्रेष्मणि मण्डल-कुछं, वातपित्रायोर्ष्यः व्यजिह्नं, पित्तश्रेष्मणोः पुण्डरीकं, श्रेष्ममाहतयोः सिष्म, सर्वदोषाभिष्ठद्वौ काकणकमिनिर्वर्तते; इत्येवमेष सप्तविषः क्रष्टविशेषो भवति ॥ ६॥

स चैष भूयस्तरमतः प्रवृतौ विकल्प्यमानायां भूयसी विकारवि-कल्पसंख्यामापद्यते ॥ ७॥

१. वेदनाविधेष—कापालं तोदबहुकम् । वर्णविधेष-काकणितकावर्णः संस्थान—ऋष्यविद्वासंस्थानम् । प्रमाव—साध्यताऽसध्यतादि । नामविद्ये काषाकः,—ये उदाहरण हैं ।

बातादि दोष के अनुसार कुष्ठ—नात आदि तीनों दोष प्रकृषित होकर जब स्वा, मांस, रक्त और कसीका इन नारों को दूषित करते हैं, तब कुष्ठ-रोग उत्पन्न होता है। इनमें वात की अधिकता से कापालकुष्ठ, पिश्च की अधिकता से औदुम्बर-कुष्ठ, कफ की अधिकता से मण्डल-कुष्ठ, वात-पित की अधिकता से श्रूष्पिजङ्ग-कुष्ठ, पिशा-कफ की अधिकता से पुण्डरीक-कुष्ठ, कफ-वायु की अधिकता से सिष्म-कुष्ठ होता है और सब दोषों की वृद्धि होने से काकणक-कुष्ठ उत्पन्न होता है। इस प्रकार से सात कुष्ठ उत्पन्न होते हैं।

यहाँ सात प्रकार के कुछ प्रकृति के तर-तम अर्थात् न्यूनाधिक मेद के कारण नाना प्रकार के कुछों के असंस्थ मेद उत्पन्न कर देते हैं ॥॥।

तत्रेदं सर्वकुष्ठनिद्दानं समासेनोपदेश्यामः । शीतोष्णव्यत्यासमनतु-पृट्योपसेवमानस्य तथा संतर्पणापतपेणाध्यवद्दार्यव्यत्यासं च, मञ्ज-का-णित-मस्य-मूल-काकमाचीश्य सततमितात्रमप्यजीर्णेऽन्ने समक्षत्रश्वि-लिचमं च पयसा,हायनक-यवक-चीनकोद्दालक-कोरत्वप्रायाणि चान्नानि स्वीर-द्षि-तक-कोल-कुल्लस्य-मापातसी-कुसुम्भ-परुष-स्नेह्वनित, एतैरेवा-तिमात्रं सुद्दितमक्षितस्य च व्यवाय-व्यायाम संतापानत्युपसेवमानस्य, अतिभयश्रमसंतापोपहृतस्य च सहसा शोतोद्कमवतरतो, विद्ग्धं चाऽऽहारजातमनुल्लिख्य विदाहीन्यभ्यवहरतः, छर्दि च प्रतिकतः, स्नेद्दाश्चातिचरतो युगपत् त्रयो दोषाः प्रकोपमापद्यन्ते, त्वगाद्यश्चत्वारः श्रविच्यमापद्यन्ते, तेषु शिथिलेषु त्रयो दोषाः प्रकुपिताः स्थानमभिगम्य संविष्ठमानास्तानेव त्वगादीन् दूषयन्तः कुष्ठान्यभिनिवर्वयन्ति ॥ = ॥

कुष्ठ रोग के कारण—अब संखेप से सब कुष्ठों का निदान कहते हैं। शीत और उष्ण के परित्यंत से, शीत और उष्ण के परित्यंत से (अर्थात् उष्ण सेवन करके सहसा शीत सेवन या इसके विपरीत तथा अनुचित काल में शीतोष्ण सेवन से ), संतर्पण एवं अर्थार्पण दोनों के उल्ट केर से, मधु, फाणित (राव), मछली, मूली, काकमाची (मकीय), इनके निरन्तर या अधिक मात्रा में खाने से, अजीर्ण में मोजन करने से, दूब के साथ जिलविम-मछली के उपयोग से, हायनक, यवक, चीनक, उदालक, कोद्रव आदि कुषान्यों के बहुत खाने से, तूब, दही, छाल, बेर, कुलथी, उन्द, अलसी, धनिया, इनके तेल में तैयार किये पदार्थों के अतिसेवन से, मैयुन, स्यायाम और सन्ताप के इसने से, मय, अम और सन्ताप से ग्रुक्त होने पर एकदम उष्णे पानी से (उष्णी वाय के स्पर्ध से भी). विदाहकारक पदार्थों का बमन

न करके पुनः विदाहकारक पदायों के साने से; बमन के बेग को रोकने से, िकान पदायों के आति भोजन से, तीनों रोज एक साथ में कुपित होजाते हैं, तथा खचा, रक्त, मांच और कथीका चारों चातु शिथिक होजाते हैं। हन शिथिक हुए चातुओं में कुपित हुए दोष किसी एक माग में स्थान पाकर घर कर केते हैं। बहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। वहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। वहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। वहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। वहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। वहां पर रहकर त्यचा आदि को दूषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं।

तेषामिमानि खलु पूर्वेरूपाणि। तद्यथा—अस्वेदनमतिस्वेदनं पारुष्यमतिश्रद्वणता वैवण्यं कण्डूर्निस्तोदः सुप्तता परिदादः परिदर्षो लोमदर्षः खरत्वसुष्णायनं गौरवं श्वयशुर्विसर्पागमनमभोक्ष्णं कायन्छिन्द्रेषुपर्देदः पक्र-दग्ध-दश्वतीपस्लल्लितेष्वतिमात्रं वेदना स्वत्पानामपि च त्रणानौ दुष्टिरसंरोद्दणं वेति कुष्ठपूर्वरूपाणि भवन्ति॥ १॥।

कुछरोग के पूर्वरूप ये हैं—जैसे पसीने का सर्वधा न आना या बहुत पसीना आना, त्वचा में कर्कश्चता या कठोरता, अथवा बहुत चिकनापन, रंग परिवर्शन, खाज, स्दें जुभने की सी वेदना, स्पर्शशान की शृत्यता, जलन, रोमांच, हर्ष, रूखता, उष्णता, भारीपन, स्जन, वीस्प रोग का होना, शरीर के खिद्रों में बार बार लेप सा होना, अवरोध, पकने या जलने या कटने या चोट लगने या गिरने पर बहुत दर्द होना, थोड़े से प्रण का भी संकान्त होना या शीध न मरना, ये कुष्ठ के पूर्वरूप हैं ॥१॥

तेश्र्योऽनन्तरं कुष्ठानि जायन्ते । तेषामिदं वेदना-वर्ण-संस्थान-प्रभाव-नाम-विशेष-विज्ञानं भवति । तद्यथा—रूक्षारुणपरुषाणि विषम्मिस्तानि स्वरपर्यन्तानि तनून्युद् पृत्तबहिस्तन्ति सुप्तप्रानि दृषितको-माचितानि निस्तोदबहुकान्यव्यक्षण्डू-वाह-पृत्य-कसीकान्याशुगतिसमु-स्थानान्याशुभेदीनि जन्तुमन्ति कृष्णारुणकपाळवर्णानि च कापाळकुष्ठा-नीति विद्यात् ॥ १०॥

उनके पीछे कुष्ठ उत्पन्न होते हैं। इसके आगे इनके बेदना, वर्ण, संस्थान, प्रभाव, नाम विशेष वर्णन करते हैं।

कापाल-कुष्ठ-—रुख, अरुण वर्ण, कर्कद्य, विषम, फैला, तथा किनारों पर खरखर, बाह्य पार्व से पतला तथा योड़ा उभरा हुआ, पतला, फैला, खोय हुये के समान सोया, बहरा ( स्पर्शशान शून्य ), रोमांच सहित, अतिस्य सुमने की वेदनावाल, योदी, खाज, दाह, पूय, स्पीका पुक्त; स्नीमस्य उस्पन्न होनेवाल, सीम फटनेवाल, कीडेवाल, काल लाक वर्ष के को 'कापाल कुष्ठ' कहते हैं। कपाल-मिहो का ठोकरा, उसके स्वयम ॥ १ वाद्यांकि वास-खर-रोब-राजीनिरवनद्वानि वहस्यनि बहुबहरू-रक्त-पूष-रुसीकानि कण्ड्-करेव-कोब-वाह-पाकवनस्याम्यविसहुत्वानने-दमेवि ससंवावक्रमीणि पक्तेदुम्बरफर्डवर्णान्युदुम्बरकुष्टानीकि वि-खात्।। ११।।

उद्दुम्बर-कुष्ठ--जो कुष्ठ ताम्बे के समान या ताम्बे के समान रंगवाके तथा कर्कष्ठ रोमवाके; बहुत रक्त-पूथ और लग्नी का से दुक, जिन में खाज, क्रेंद (साव), कोथ (गलना), दाइ एवं पाक हो, खीमता से उत्पन्न होनेवाले एवं पकनेवाले, जिनमें ताप एवं कृमि हों, जिनका रंग पके हुए गूलर के समान हो उनको 'उदुम्बर कुष्ठ' जानना चाहिये॥ ११॥

स्तिग्धानि गुरूण्युत्सेधवन्ति इछक्ष्णस्थरपीनपर्यन्तानि झुक्ररकान् वभासानि शुक्ररामराजीसन्ताना नि बहुल-बहल-शुक्र-पिच्छिल-सावाणि बहु-कोद-कण्डू-कुमीणि सक्तगतिसमुस्थानभेदीनि परिमण्डलानि मण्डल-कुष्टानीति विद्यात्॥ १२॥

मण्डल कुष्ठ—जो कुष्ठ स्तिग्व, भारी, जंवाईवाले, विकते, स्वर, किनारों से मोटे, सफेद या लाल रंग के, सफेद बालों ( रोम ) से व्यास, जिनमें बहुत, गादा एवं सफेद तथा चिकना साव होता हो, जो बहुत साव, खाज तथा कृमि से पुक्त हों, जिनकी गृति और उत्पत्ति धीरे र होती हो, जिनका आकार चक्र के समान गोलाकार हो, उनको 'मण्डलकुष्ट' कहते हैं ॥ १२॥

परुषाण्यरुणवर्णाने बहिर्न्तःश्यावानि नीळ-पीत-ताम्रावभासान्या-द्युगतिसमुत्यानान्यरुप-रूण्ट्र-क्रोद्-क्रमीण दाइ-भेद्-निस्तोद्-पारू-बहुळा-नि श्कोपद्तोपमानवेदनान्युत्सन्तमध्यानि ततुपर्यन्तानि कर्कशपिटका-चित्तानि दीर्घपदिमण्डळानि ऋष्यजिह्वाकृतीनि ऋष्यजिह्वानीति विद्यात् ॥ १३॥

श्रुष्पणिह-कुछ — जो कुछ बाहर के पार्श्व में खर्कर तथा काल रंग के, अन्दर से काले रंग के, जिनमें नीले, पीले, ताग्वे के रंग की शांई दीखती हो, जो कि श्रीमता से बढ़ते वा उत्पत्ति वाले हों, जिनमें कण्डू, कृमि और क्लोद कम हो, जिनमें दाह, फटना, वेदना तथा पाक बहुत हो, जिनमें शुक (जल श्रूक, कृमि) के कगने के समान पीड़ार्ये हों, बीच से उठे हुए न हों, किनारों से पतले,

्र सर्वांबाकी पुनिधवों द्वारा चारों ओर से थिरे हो, बड़े र चक्केबार्ड जीम के समान आफ़्तिवाले कुण्ठों को ऋष्याजिङ्कुण्ड जानना शुक्ररकावभासानि रक्तपर्यन्तानि रक्तरात्रीसंततान्युस्तेषवन्ति बहु-बहळ-रक्त-पूय-ळसीकानि कण्डू-कृमि-दाह-याकवन्त्यागुगतिसमुस्या-नभेदीनि पुण्डरीकपत्तारासंकाशानि पुण्डरीकाणीति विद्यात्॥ १४॥

पुण्डरीककुछ— सफेद या हाल रंग की चमक बाले, किनारों पर हाल, लाल रोम (बालों) से ब्यास, त्वचा से ऊपर उठे हुए न हों, गाद्दी पूज (पीप), रक्त एवं लसीका बहुत हो, खाज, कृमि, दाह और पाकमुक्त, जल्दी बढ़ने एवं उत्पन्न होने वाले, बीघमेदी, कमल के पत्तों के समान आकारवाले कुण्ठों को 'पुण्डरीक-कुण्ठ' कहते हैं॥ १४॥

परुषारुणविशीर्णबहिस्तनृत्यन्तःस्निग्धानि बहून्यल्पवेदनान्यल्प-क-ण्दू-दाह्-पूय-छसीकानि छघुसमुत्थानान्यल्पभेदकुमीण्यछाबु-पुष्प-संका-

शानि सिभ्मकुष्ठानीति विद्यात् ॥ १४ ॥

विष्मकुछ --जो कुष्ठ बाहर से कठिन, ठाल वर्ण, किनारों से कटे-फटे, अन्दर से स्निम्ब, जिनमें सफेद या ठाल रंग की चमक हो, जो कि बहुत अविक हो जिनमें पीड़ा ६ण्डू, दाह, पूत्र, लशीका कम हो, जिनकी उत्पत्ति धीरे हो, जो अल्पमेदी हों, जिनमें कृमि थोड़े हो और जिनका रंग द्विया, घीया कृद्दू के फूल के समान हो उनको 'सिष्म कुष्ठ' कहते हैं ॥१॥।

क्रिकणन्तिकावर्णान्यादौ पञ्चारसर्व-कुष्ठ-लिङ्ग-समन्वितानि पापीयसा सर्वेकुष्ठलिङ्गसंभवेनानेकवर्णानि काकणकानीति विद्यात्, तान्यसा-

ध्यानि साध्यानि पुनरितराणि ॥ १६॥

काक मक कुष्टि— जिन कुष्टों का रंग प्रथम ठाठ रती के समान हो और पीछे से उनमें सम्पूर्ण कुष्टों के ठावण उत्पन्न हो जाते हैं, उनको 'काकणक कुष्ठ' कहते हैं। (इनमें अनेक रंग उत्पन्न हो जाते हैं,) ये कुष्ट पापी मनुष्यों को होते हैं। इनमें सब कुष्टों के ठावण होने से अनेक प्रकार के रोग अस्पन्न हो जाते हैं।) १६॥

तत्र यद्साध्यं, तद्साध्यतां नातिवर्तते, साध्यं पुनः किंचित्साध्य-तामतिवर्तते कदाचिदगचारात्। साध्यानीह षट् काकणकवर्णान्य-चिकत्त्यमानान्यपचारतो वादावरसिध्यन्दमानान्यसाध्यतामुपयान्ति १७

साध्य असाध्य मेर — इन कुध्यों में से कुछ कुछ साध्य हैं, ओर कुछ कुछ असाध्य हैं, वे कभी अच्छे नहीं होते । परन्तु जो साध्य हैं, वे अपवार और भिष्या आहार निहार के कारण असाध्य होजाते हैं । काक्यक कुछ को ओक्कर शेव कः कुछ भी विकित्सा के न करने से अथवा दोषों के बढ़ असाध्य होजाते हैं ॥१७॥ साम्यानामपि श्रेपेस्यमाणानामेषा श्वक्-मास-शाणित-स्रसीका-को-य-कोव-संस्वेदजाः क्रमयोऽभिम्न्कंन्ति । ते अक्षयन्तस्वगादीन् दोषाञ्च पुनर्द् वयन्त दमानुपद्रवान् पृथकपृथगुत्पादयन्ति ।

साध्य कुछों में भी उपेक्षा करने से त्वचा, मांत, रहा, क्रतीका में सहना, साब और पतीने से कीड़े उत्परन होजाते हैं। ये कृमि त्वचा आदि को खाते हैं, और बात आदि दोष और अधिक दूषित होकर नीचे किस्ते उपद्रवों को पृथक् पृथक् रूप में उत्परन करते हैं।

तत्र बातः स्यावारणवर्णपरुषतामि च रोहय-सृद्ध-सोष-तोद-वेपथु-व्यथा-हर्ष-संकोचाऽऽयास-स्तम्म-सुप्ति-भेद-सङ्गान्, पित्तं पुनर्दाह-स्वेद-क्वेद-कोय-कण्डू-स्नाव-पाक-रागान्, ऋष्मा त्वस्य श्वैत्य-शैत्य-स्थैर्य-कण्डू-गौरवोत्सेधोपस्तेहोपळेपान्, क्रमयस्वगादींश्चतुरः शिराः स्नायूनि मास्रान्यस्थोन्यपि च तरुणानि खादन्ति ॥ १८ ॥

अस्यामवस्थायामुपद्रवाः कुष्टिनं स्रशन्ति । तत्त्रथा—प्रस्नवण-मङ्गभेदः पतनान्यङ्गावयवानां तृष्णा-वदातोसार-दाह-दौर्वल्यारोचका-विपाकाश्च, तद्विधमसार्थ्यं विद्यादिति ॥ १९ ॥

उपद्रव—वायु के कोप के कारण रंग लाल, काला, कर्कग्रता, रखता, शृक्ष चुमने की थी वेदना, वीधने का था अनुमन, रोमांच, इर्ष, कम्प, संकोच, अम, स्तम्भ, अंग का थो जाना, मेदन या मंग अर्थात् आंगों का टूटना—ये उपद्रव होते हैं। पिरामकोप के कारण दाह, पर्शना, क्रिकता, सहना, खाज, खाब, पकना इत्यादि उपद्रव होते हैं। क्फ के प्रकोप के कारण, वेत वर्ण, श्रीतकता, खाज, स्थिरता, मारीपन, उमार, चिकास, उपलेप होना ये— उपद्रव होते हैं।

इस प्रकार से उत्पन्न कोड़े त्वचा आदि चार घातुओं को तथा धिरा, स्नायु, मांस एवं कोमक अस्थियों (जैसे नाक की कोमल अस्थि) को खाने कराते हैं। इस अवस्था में कुच्टरोगी को निम्न किखित उपद्रव घेर केते हैं। यथा-खान का बहना, अंगों का फटना या टूटना, अंगों का गिरना, तुल्ला, ख्वर, अतिसार, दाइ, निर्वेळता, अवचि, अविपाक ये उपद्रव होते हैं। इस अवस्था में रोग असाध्य हो जाता है।। १८-१६॥

चात्र—साध्योऽयमिति यः पूर्वं नरो रोगसुपेक्षते । स किंचित्कालमासाय सृत पवाबबुध्यते ॥ २० ॥ बस्तु प्रागेव रोगेक्यो रोगेषु तरुणेषु च । भेषजं कुरते सम्बद् स बिरं सुखमरसुते ॥ २१॥ यथा स्वर्णेन यत्नेन छिद्यते तरुपस्तरः । स एवातिप्रयुद्धस्तु छिद्यतेऽतिप्रयत्नतः ॥ २२॥ एवमेव विकारोऽपि तरुणः साध्यते सुखम् । विवृद्धः साध्यते कुच्छादसाध्यो वाऽपि जायते॥ २३॥

जो मनुष्य रोग के आरम्भ में 'वाष्य' है ऐसा समझ कर उपेखा कर देता है, वह योड़े समय पीछे ही मुर्दा होकर ( असाध्यावस्था में आकर ) ही चितता है, और रोग के अधाष्य होने पर ही उसकी नींद टूटती है। जो मनुष्य-रोग के आक्रमण से पूर्व ही या रोग को नवीन अवस्था में हो औषध उपचार कर छता है, वह देर तक सुख ( जीवन ) का उपमांग करता है। जिस प्रकर थोड़े से परिश्रम से ही छोटा इस्त काटा जा सकता है, वही इस्त वड़ा होने पर बहुत परिश्रम से कटता है, हिं प्रकार नवीन अवस्था में रोग भी मुगमता से अच्छा हो जाता है और यही रोग बदने पर किटनाई से अच्छा होता है, अथवा असाध्य रूप में बदक जाता है। १००-२३॥

तत्र ऋोकाः—संख्या द्रव्याणि दोवाश्च हेतवः पूर्वछक्षणम् । ह्वपण्युपद्रवाश्चोक्ताः कुछानां कौष्ठिके पृथक् ॥ २४ ॥ इस कुष्ठनामक अध्याय में कुष्ठों की संख्या, द्रव्य, हेतु, दोष, पूर्वरूप, और उपद्रव ये सब विषय पृथक् पृथक् कह दिये हैं ॥ २४ ॥

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने कुष्ठनिदानं नाम पंचमोऽध्यायः ॥ ॥ ॥

### षष्ठोऽष्यायः ।

अथातः शोषनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब बोष के निदान की व्याख्या करते हैं, ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपवैद्य किया है ॥१-२॥

इह सब्दु चत्वारि शोषस्याऽऽयतनानि । तचया—साहसं, संबाह्य स्रयो, विषमाप्तनिपति ॥ ३ ॥

शोष रोग के चार कारण होते हैं जैसे-(१) साहत, (२) सन्दे

( मह मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोक्या ), ( ३ ) खब, ( ४ ) विवयंगधन ( विवस गुजों वाळे अलों का मोजन करना ), !! ३ !!

तत्र यदुकं साहसं शोषस्याऽऽयवनिमिति तर्तुस्याख्यास्यामः—धदा पुत्रचो दुवें हि सन् वळवता सह विगृह्णाति, अतिमहता वा धनुषा ज्यायच्छति, जल्पति वाऽप्यतिमात्रं, अतिमात्रं वा भारमुद्रहति, अप्सु वा सवते चातिद्रं, उत्सादनपदाचातने वाऽतिप्रगाहमासेवते, अति-प्रकृष्टं वाऽध्वानं द्रुतमित्रपति, अभिह्न्यते वाऽन्यद्वा किंचिदेवंचिषं विषममितिमात्रं वा, ज्यायामजातमारभते; तस्यातिमात्रेण कर्मणा उरः अवयते ॥

साहस शोषरोग का कारण है, यह जो कहा है, हसकी ब्याख्या करेंगे—
जब कोई दुर्बल पुरुष अपने से बलवान, ब्यक्ति के साय कुरती आदि करता है,
बहुत बड़े चनुष को तानता है, अथवा बहुत अधिक बोलता है, बहुत अधिक
बोल को उठाता है, पानी में बहुत तैरता है, बहुत ऊंचा लम्बा कृदता है, जोर
से मृमि पर पांच पटकता है, या बहुत लम्बे या किठन रास्ते को बहुत तेज़ो
से पार करता है, अथवा जंचे-नीचे या किसी मारी हु:सह कार्य द्वारा
चोठ खाता है या और कोई ऐसा ही बिषम या बहुत अधिक ब्यायाम
करता है अथवा आरम्म किये कार्य को बहुत अधिक करता है; इससे उस की
जाती कट पहली है।

तस्योरःश्चनगुपसवते वायुः, स तत्रावस्थितः रुष्ठेष्माणमुरःश्यमुपसंसृज्य शोषयत् विद्दरत्यूष्वमधस्तियंक् च । योऽशस्तस्य शारीरसंधीनाविशति तेनास्य ज्म्माऽक्रमदों ज्वरस्रोपजायते, यस्त्वामाशयमध्युपैति
तेनास्य वर्षो भिषाते, यस्तु द्वदयमाविशति तेन रोगा अवन्त्युरस्याः,
यो रसना तेनास्यारोषकस्र, यः कण्ठं प्रपद्यते, कण्ठस्तेनोद्धवस्यते
स्वरक्षावसीदति, यः प्राणवद्दानि स्रोतस्यन्वेति तेन श्वासः प्रतिश्यायक्षोपजायते, यः शिरस्यविष्ठते शिरस्तेनोपह्न्यते ॥३॥

इन वाचों में वायु प्रवेश कर जाता है। वायु प्रवेश करके खाती में स्थित करू के शाय मिळकर इसको सुलाकर ऊपर, नीचे या विर्यक् दक्षा में स्वयं गमन करने कगता है। इस वायु का जो अंश शरीर की सन्वयों में जाता है, भूजम्माई, अंगों का टूटमा और क्वर उसरन हो जाता है और को अंश । में पहुँचता है उससे मळ पत्रका झाता है, जो माग हृदय में पहुँचता हुदय ( खाती ) में अस्य रोग क्षेत्र हैं। जो जीम में वहुँचता है उससे अबनि, जो भाग कण्ड में पहुँचता है, उससे कण्ड नष्ट होता तथा स्वरभंग हो जाता है, जो भाग प्राणवह स्रोतों में पहुँचता है उससे खास और प्रतिस्थाय उत्पन्न होते हैं और जो भाग शिर में पहुँचता है उससे शिरोरोग होता है ॥३॥

ततः क्षणनाच्चैवोरसो विषमगितिलाच वायोः कण्ठस्य चोद्ध्वं-सनात्कासः सततमस्य संजायते, स कासप्रसंगाद्धरसि क्षते शोणितं ष्ठीवति, शोणितागमाचास्य दौर्गन्ध्यमुपजायते, एवमेते साहसप्रभवाः साहसिकसुपद्रवाः स्पृशन्ति । ततः सोऽप्युपशोषणैरेतैकपद्भवैकपद्भवः शनैः शनैकपशुष्यति । तस्मास्पुरुषो मतिमान् बळमात्मनः समृक्ष्यि तद्नुरूपाणि कर्माण्यारभेत कर्तुं, बळसमाधानं हि शरीरं, शरीरमूळ्य पुरुष इति ॥ ४॥

इसके अनन्तर छाती में बण होने और वायु की विषम गित होने से तथा कण्ठ के खर्कर बनने से निरन्तर कास (खांती), उत्पन्न हो जाता है। कास के होने से छाती में बण बनने से थूक में रक्ष आ जाता है, रक्ष के आने से दुर्गन्य उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार से साहस करने वाले पुरुष को साहस से उत्पन्न होने वाले सपद्रव घेर लेते हैं। इन ग्रुष्क करने वाले सपद्रव घेर लेते हैं। इन ग्रुष्क करने वाले सपद्रव घेर अते हैं। इन ग्रुष्क करने वाले सपद्रव घेर अते हैं। इन ग्रुष्क करने वाले सपद्रव घेर आकान्त होकर पुरुष भी धीरे धीरे से ख जाता है। इसलिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अपने बल को देखकर तदनुसार कार्य का आरम्भ करे। बल के कारण ही धरीर अच्छे प्रकार से धारण किया जाता है और धरीर ही पुरुष अर्थात् आरम्भ करे। सुरुष अर्थात् आरम्भ करे।

भवति चात्र—साहसं वर्जयेत्कर्म रह्मव्जीवितमात्मनः। जीवन् हि पुरुषस्त्वष्टं कर्मणः फलमभते॥ १॥

अपना जीवन चाहने वाले पुरुष को साहस के कार्य छोड़ देने चाहिये, क्योंकि जीता हुआ पुरुष ही अपने कर्म का दृष्फल भोग सकता है ॥॥।

अय संघारणं शोषस्याऽऽयत्तनिति यहुकं तदनुज्याच्यास्यामः-यदा पुरुषो राजसमीपे भर्नुसमीपे वा गुरोबा पादमुळे छृतसममन्यं सतां समाजं स्नीमध्यं वाउनुप्रविश्य यानेबाऽऽयुच्चावचैरिमयन् भयात् प्रसंगात् द्वीमत्त्वाद् घृणित्वाद्वा निरुणद्वयागतानि वातमूत्रपुरीवाणि, तदा तस्य संघारणाद्वायुः प्रकोपमाधते। स प्रकृषितः पित्तस्रेष्माणौ समुद्दीर्योध्वमस्तियकः च विद्दति। तत्रक्षाशिवेशेषेण पूर्व वयवविश्लेषं प्रविश्य शूळं जनयति, मिनति पुरोवमुच्छोवः पाश्चे चातिरुजति, असौ चावस्त्वनाति, कण्डसुरक्षावधमति स्रोपङ्गित, कासं श्वासं क्वरं स्वरभेदं प्रतिश्यायं कोपजनयति । ततः सोऽज्युपक्षोक्णेरेतेरुपद्रवेरुपद्रतः शनैः शनैरुपशुष्यति । तस्मात्पुरुको मतिमानात्मनः शरीरेष्वेव योगक्षेमकरेषु प्रयतेत । शरीरं शस्य मूळं, शरीरमूलस्य पुरुषो भवतीति ॥ ६ ॥

भवति चात्र-सर्वमन्यत्परित्यब्य शरीरमनुपाछयेत्।

तरभावे हि भावानां सर्वाभावः शरीरिणाम् ॥ ७ ॥ इति ॥

(२) वेग सन्धारण मळ मृत्रादि के उपस्थित वेगों को रोकना श्रोष का कारण है, यह जो कहा है उसकी व्याख्या करते हैं—

जिस समय पुरुष राजा के समीप, स्वामी के समीप, गुरु की चरणसेवा में, जुआज़ाने मे, अथवा इसी प्रकार दूसरे सजन मनुष्यों की सभा में, या जियों के बीच में धुसकर, या ऊंची-नीची स्वारी पर यात्रा करते समय, भय से, प्रसंग से, लजा से वा घुणा से वायु मत्र या मल के उपस्थित वेगों को रोक लेता है. तब उनके रोकने से बायु प्रकृपित हो जाता है। यह प्रकृपित हुआ बायु, पित्त और कफ को कृपित करके ऊपर-नीचे या तिरछे रूप में बहता है और तब किसी भाग से शरीर के अवयव विशेष में प्रवेश करके पूर्व की भांति शुल उत्पन्न करता है, मल का मेदन अथवा शोषण करता है। रोगी के पारवों में पीड़ा उत्पन्न करता है, कन्धों को तोड़ सा डालता है, (कन्धों का आकार बोतल की गर्दन के समान हो जाता है. समकोण नहीं रहता ), कण्ट और छाती पीड़ित होते हैं. शिर में बेदना होती है। कास. श्वास. ज्वर, स्वरमेद, प्रतिश्याय रोग उत्पनन हो जाते हैं। रोगी भी इन शोषण करनेवाले उपद्रवों से भीरे-भीरे सखने लगता है। इसिलये बुद्धिमान मनुष्य को चाहिये कि अपना शरीर जिस प्रकार से सुखी, स्वरूध रहे. उस प्रकार का विशेष रूप से प्रयत्न करे. क्योंकि जो भी कोई अमूल्य अखम्य वस्तु है वह शरीर से ही होती है और पुरुष का शरीर ही आघार है।

इसिंख भीर सब कुछ छोड़कर शरीर को रक्षा करनी चाहिये। शरीर के न रहने पर सब बस्तुओं का होना या न होना एक समान है। शरीर के होने पर ही और सब पदार्थ उपयोगी होते हैं। १ -७ ।।

क्षयः शोषस्याऽऽयतनमिति यदुक्तं तत्तुज्याख्यास्यामः—यदा पुरु-। शोक-चिन्ता-परीत-हृदयो भवति, ईर्ध्योत्कण्ठा-भय-क्रोषा-ते, इशो वा सन् रूखाक्रपानसेवी भवति, दुर्बछ-हारोऽज्याहारो वाऽऽस्ते, तदा तस्य हृदयस्थायी रखः क्षयम् वैति, स तस्वोपञ्चयात्संशोषं प्राप्नोति, अवतीकाराबानुबन्धते यक्ष्मणा श्वोपदेक्ष्यमाणरूपेण ॥ = ॥

(३) 'खय' शोवरोग का कारण है, यह जो पहिले कहा है, उसकी व्यावका करेंगे—जिस मनुष्य के हृदय में शोक वा चिन्ता, बहुत काम, हैप्याँ, उत्कण्ठा, भय, कोच ( स्रोम, मोह ) आदि भाव मन में बहुत प्रवेश कर जायें वा जो कुश होता हुआ फिर रूखे खान-पान का सेवन करे, शरीर से दुर्बल प्रकृति हो कर उपवास या आवश्यकता से न्यून भोजन हो, तब उस के हृदय में रहनेवाला स्र ( ओज ) खय होने लगता है और इस रस ( ओज ) के खय होने से मनुष्य सुखने लगता है और इसका प्रतिकार न करने से पुरुष राजयकमा रोग से पोक्टित होता है। जैस कि आगे उपदेश करेंगे।। 
। ।

यदा वा पुरुषोऽतिप्रह्षांत्प्रसक्तमावः स्त्रीष्वतिप्रसङ्गमारमते, तस्या-तिमात्रप्रसङ्खाद्रेतः क्षयमुपैति । क्षयमपि चोपगच्छति रेतसि यदि मनः स्त्रीक्यो नैवास्य निवर्त्तते एव । तस्य चातिप्रणीतसंकल्पस्य मैथुनमा-पद्यमानस्य शकं च न प्रवर्तते, अतिमात्रोपक्षीणत्वात् ; अयास्य वायु-शोणितवाहिनीस्ताभ्यः र्यायच्छमानशरीरस्यैव धमनीरतप्रविश्य शोणितं प्रच्यावयति, तच्छकक्षयाच्छकमार्गेण शोणितं प्रवर्तते वातानु-सृतिल्क्निम्। अथास्य शुक्रक्षयाच्छोणितप्रवर्तनाच संघयः शिथिलीम-वन्ति, रौक्ष्यमुपजायते, भूषः शरीरं दौर्बल्य माविशति, वायुः प्रकोप-मापद्यते। स प्रकुपितोऽविशिकं शरीरमनुसर्पन् परिशोषवित मास-शोणिते, प्रच्यावयति इछेष्मपिरो, संरजति पाइर्वे, चावगृहात्यसौ, कण्ठमुद्रब्वंसयति, शिरः इलेब्माणमुपक्लेश्य प्रतिपूरयति इलेब्मणा संघोध प्रपीडयन् करोत्यङ्गमर्रमरोचकाविपाकौ च, पित्तरलेष्मोत्मले-शात्प्रतिछोमगत्वाच वायुव्वेरं कासं स्वरभेदं प्रतिश्यायं चोपजन-यतिः, ततः सोऽप्युपशावणैरुपद्रवैरुपहुवः शनैःशनैरुपशुस्यवि । तस्मा-त्पुरुषो मतिमानात्मनः शरीरमतुरक्षन् शुक्रमतुरच्चेत् । परा श्रेषा फल-निर्वृत्तिराहारस्येति ॥ १ ॥

भवति चात्र--आहारस्य परं घाम शुक्रं तद्रह्यमात्मनः । क्षयो शस्य बहुन् रोगान्मरणं वा नियच्छति ॥ १०॥

शुक्र-साय-- जिस समय पुरुष अति कामवेग के कर्ने

करने से बीर्य का बन हो जाता है। बीर्य के क्षय होने पर भी जब मन कीर्सण से नहीं हटता और संग करता ही जाता है तब अति प्रचण्ड कामबासना के कारण मैयून करने पर भी वीर्य उत्पन्न नहीं होता । क्योंकि वीर्य बहुत अधिक सीण हो चका होता है। इस समय सम्मोग रूप परिश्रम करते हुए वायु रक्तवाहिनी धम-नियों में प्रवेश करके इनसे रक्त बड़ाने लगता है। तब शक ( वीर्य ) के अप से शुक्रमार्ग द्वारा वायु के साथ मिला रक्त बाहर आने लगता है। इत अवस्था में वीर्य के खय से तथा रस्त के निकलने से शरीर की सन्धियांशियिल हो जाती हैं. गरीर में रूखता आ जाती है, शरीर और अधिक कमजोर हो जाता है और वायु का प्रकाप हो जाता है। इस प्रकार से प्रकृपित वायु शन्य (अधन्त) शरीर में संचार करता हुआ मांस और रक्त को शष्क कर देता है, कफ और पित्त को बाहर निकालता है, पाश्वों में पीड़ा उत्पन्न करता है, कन्धों को दबा देता है, गले को बिगाइ देता है, कफ को कुपित करके शिर को कफ से भर देता है. सन्धियों को पीडित करके अंगों में वेदना उत्पन्न करता है, पित्त और कफ को कपित करके अवचि एवं अपचन उत्पन्न करता है। वायु की प्रतिलोम गति होने से ज्वर, कास. इवास. स्वरमेद और प्रतिश्याय रोग उत्पन्न हो जाते हैं। इस अवस्था में पुरुष शोषण करने वाले इन उपद्ववों से पीड़ित होकर धीरे घीरे क्रफ हो जाता है। इसिंखरे बुद्धिमान मनुष्य को चाहिये कि अपने शरीर की रखा करता इक्षा क्रक अर्थात वीर्य की रक्षा करे। यही शक्त ( वीर्य ) आहार का सर्वोत्तम फल होता है।

आहार का सर्वोत्कृष्ट सार वीर्य है, इसका रक्षण करना परम आवश्यक है। इसका क्षय बहुत से रोगों वा मृत्यु का भी कारण होता है।।६–१०।।

विषमाशनं शोषस्याऽयतनमिति यदुकः, तद्गुज्याख्यास्यामः-यदा
पुरुषः पानाशनमध्यखेद्वोपयोगान प्रकृति-करण-संयोग-राशिदेश-काळोपयोग-संस्थोपशय-विषमानासेवते, तदा तस्य वातिपत्तरुळेष्माणो वेषम्यमापद्यन्ते, ते विषमाः शरीरमञ्जूत्य यदा स्रोवसामयनग्रुखानि प्रतिवार्याविष्ठम्ते तदा जन्तुर्यचदाहारजातमाह्रस्ति तत्तदस्य मूत्रपुरीषमेवोपजायते भूषिष्ठं नाम्यस्तया शरीरघातुः, स पुरीयोप्ष्टममाद्वस्यति, तस्माच्छुष्यतो विशेषेण पुरीयमञ्राह्यं, तथा
ह्यर्थकश्चुर्वजानां, तस्यानाप्याय्यमानस्य विषमारानोपिषता

यथेकुशृदुबेछानी, तस्यानाप्याय्यमानस्य विषमाशनोपिषता कृष्णगुपद्रवेर्षुक्षन्तो भूमः सरीरमुपशोषयन्ति । **तत्र वा**सः -कण्ठोद्युबंदाने पार्श्वदर्जनमधाषमर्दनं स्वरमेदं मतिरूपाणं बोपजनयति, पिशं पुनर्ज्वरमतीसारमन्तर्दाहं न, रुकेम्मा दु प्रति-रुवायं शिरसो गुरुत्वं कासमरोचकं न । स कासप्रसंगादुरिक स्रते शोणितं ष्टीवति, शोणितगमनाष्ट्वास्य दौर्वन्ययुपजायते । एवमेते विषमाशनोपिता दोषा राजयहमाणमभिनिर्वर्तयन्ति । तैरुपक्षा-प्रणेकपद्रवेरुपद्रुताः शनैः शनैरुपशुष्यति । तस्मास्पुरुषो मतिमान् प्र-कृति-करण-संयोग-राशि-देश-काळोपयोग-संस्थोपशयादविषममाहारमा-हरेतिति ॥ ११॥

भवित चात्र-हिताशी स्यान्मिताशी स्यात्कालभोजी जितेन्द्रियः।

परयन् रोगान् बहुन्कष्टान्बुद्धिमान्बिषमासनात् ॥ १२ ॥ इति । (४) विषमाशन—विषमाशन शोष रोग का कारण है, यह जो कहा है अब उस की व्याख्या करेंगे—

जब मनुष्य प्रकृति, करण, संयोग, राशि, देश, काल, उपयोग, संस्था तथा उपश्य के विरुद्ध, पान अधन, भक्ष्य और लेख रूप में अन्त-पान का उपयोग करता है, तब उस के बात, पित्त और कफ विषम हो जाते हैं। ये विकृत दोष जिस समय शरीर में फैलकर स्रोतसों वा नाहियों के मुखों को धेर होते हैं तब मनुष्य जो भी भोजन खाता है उस का अधिक भाग मत्र और मल में बदलकर इन को ही अधिक बढ़ाता है, इस प्रकार शरीर के अन्य चातु नहीं बढते । पुरुष मल के रुकने से ही जीवन घारण किया करता है । इसिंखेरे क्रफ होते हुए पुरुष के मल की रक्षा विशेष रूप से करनी चाहिये। इस प्रकार कहा होते हए मनुष्य के विषम भोजन से बढ़े हए दोष नाना उपह्रवों से युक्त होकर और भी शरीर को सुखा देते हैं; तब कुपित हुआ वातशृह, अंगों का टटना, कण्ठमेद, पाश्वों में पीड़ा, कन्धों का टटना, स्वरमेद और प्रतिश्याय उत्पन्न करता है। पित्तज्वर, अतिसार और अन्तर्दाह को उत्पन्न करता है। क्रेक्सा-प्रतिक्याय. शिर का भारीपन, कास और अविच उत्पन्न करता है। कास के कारण छाती में वण होने से थुक में रहा आता है। रक्त के निकलने से कमज़ोरी आ जाती है। इस प्रकार से विषय भोजन द्वारा एकत्रित हए दोष राजयहमा रोग को उत्पन्न करते हैं। शोषण करने वाले इन उपद्रवों से पीड़ित होने पर धीरे भीरे मनुष्य सुखने सगता है। इसिलये बुद्धिमान पुरुष को चाहिये कि प्रकृति, करण, संयोग, राशि, देश, काल, उपयोग, संस्या और उपगढ़ के अनुकृष्ठ खान पान करे ।

१. इस का विस्तार 'रस-विमान' नामक अध्याय में कहेंगे।

बुद्धिमान् मनुष्य विषमाद्यन के कारण नाना प्रकार के कहदावर्क रोगी की उच्चित्र को देखकर, हितकारक, परिमित और समय पर मोजन करने बाका और जितिन्त्रय बने ॥ ११–१२ ॥

एवमेतैश्चतुभिः शोषस्याऽऽयतनैत्रः युपसेवितैर्वात-पिश-श्लेष्माणः प्रकोपमापचन्ते, ते प्रकुपिता नानाविधैरुपद्रवैः शरीरसुपशोषयन्ति । तं सर्वरोगाणां कष्टतमत्वाद्राजयक्ष्माणमाचक्षते भिषजः। यस्माद्वा पूर्व-मासीद्भगवतः सोमस्योद्धराजस्य तस्माद्राजयक्ष्मेति ॥ १३॥

राजयक्षम शब्द की निक्कि—शोव रोग के कहे हुए इन चार कारणों के सेवन करने से, बात, पित्त, कक ये तीनों दोव प्रकुषित हो जाते हैं। ये दोष कुषित होकर नाना प्रकार के उपहवों से शरीर का शोषण करते हैं। यह रोग सब रोगों में अधिक कष्टसाध्य है, इसिलये वैद्य लोग इस को 'राजयक्षमा' कहते हैं। असवा यह अस्य पहले नक्षत्रराज चन्द्रमा को रहा, इसिलये इस का नाम 'राजयक्षमा' है ॥ १३॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति। तद्यथा—प्रतिश्यायः क्षवशुरभीकृणं श्रेष्मप्रसेको मुखमाधुर्यमनन्नाभिलाषोऽनकाले चाऽऽयासो दोषदर्शनमदोषेष्वल्पदोषेषु वा पात्रोदकान्न-स्पोपदंश-परिवेशकेषु भुक्तवतो हुन्ना-सत्त्रयोक्षेखनमाहारस्यान्तरान्तरा मुखस्य पादयोक्ष शोषः पाण्योक्षा-विक्षणमत्यथंमक्णोः श्वेतावभासता चातिमात्रं बाह्नोक्ष प्रमाणजिङ्गासा क्षीकामताऽतिषृणित्वं बीभत्सदर्शनता चात्य काये स्वप्ने चामीकृणं दर्शनमनुदक्कानामुदकस्थानानां,शृन्यानां च प्राम-नगर-निगमन-जनपदानां गुष्कदरथावभग्नानां च वनानां कृकलास-मयूर-वानर-शुक-सर्व-काको-ख्कादिभः संस्थर्शनमधिरोहणं वा यानं च श्वोष्ट्र-खर-वराहैः केशास्थि-भस्म-तुषाङ्गार-राशीनां चाधरोहणमिति शोषपूर्वरूपणि भवन्ति।।१४॥

शांव के पूर्व रूप-शांव रोग के ये पूर्व रूप हैं। यथा-प्रावश्वाय (जुकास), खेंक आना, बार बार कफ का गिरना, गुज में मिठास, भाजन को अनिकास, भोजन करते समय थकान की प्रतीति, पात्र, पानंग, अन, दाङ, चटना, धाक आदि निर्दोष या अल्प दोषवाळी वस्तुओं में भी दोष देखना, भोजन करते समय जी मचकना, गुंह में पानी बहुत आना, खाये हुए अल का वमन होना, गुंख और पांव का स्वना, हायों को बहुत अधिक देखते रहना, आखों का बाना (रक की न्यूनता), गुजाओं में मोटाई, जांचने की प्रवृक्षित, अपने श्वरीर से पूजा वा अपने श्वरीर में मयंकर रूप देखना

और स्वप्त में पानी से रहित स्थानों में पानी को देखना, सून्य स्थानों में पान, नगर, जनपदों की प्रतीति होना जंगकों का जबना, शुष्क होना या टूटना देखना, गिरगट, मोर, बन्दर, तोता, सांप, कोवा, उस्कू आदि के साथ स्थां की प्रतीति, कुणा, कंट, गथा, सुअर आदि पर चढ़कर सवारी करना, केश, अस्थि, भस्म, भूसा, अंगारे के देरों पर चढ़ना आदि देखना, ये शोष रोग के पूर्वकर्ष हैं ॥ १४ ॥

अत उद्ध्वेमेकादश रूपाणि तस्य अवन्ति, तद्यथा—शिरसः प्रति-पूरणं कासः श्वासः स्वरभेदः ऋष्टमणश्छर्दनं शोणित-ष्ठीवनं पार्श्वसं-रूजनमंसावमर्दो ज्वरोऽतीसारस्तथाऽरोचक इति ॥ ११ ॥

ग्यारह रूप—इस के बाद राजयकमा के ग्यारह लखण हो जाते हैं। यथा— (१) शिर का कफ से भरता, (२) कास, (३) श्वास, (४) स्वरभेद, (५) कफ का गिरता, (६) युक्त में रक्त आना, (७) पाश्वों में दर्द, (८) इन्हों का नीचे दबना, (६) ज्वर, (१०) अतिसार और (११) अरोचक (अइचि)॥ १५॥

तत्रापरिक्षीण-मांस-होणितो बळवानजातारिष्टः सर्वेरिप होषिळक्ने-रुपद्रतः साध्यो होयः, बळवर्णोपचयोपिचतो हि सहिष्णुत्वाद् व्या-ध्योषधबळस्य कामं सुबद्धिलङ्गोऽप्यल्पिळङ्ग एव मन्तव्यः। दुवेळं त्व-तिक्क्षीण-मांस-शोणितमल्पिळङ्गमप्यजातारिष्टमपि बहुळिङ्गमेव जाता-रिष्टमेव विद्यात्, तदसहत्वाद् व्याध्योषधबळस्य, तं परिवर्जयेत्, क्षणेन हि प्रादुर्भवन्त्यरिष्टानि, अनिमित्तस्त्रारिष्टप्रादुर्भाव इति॥१६॥

साध्य और असाध्य रूप—जिस रोगी के मांच और रक्त कम नहीं हुए, धोर शिक्त बनी हुई है और अरिष्ठ-च्छण उत्पन्न नहीं हुए, ऐसे रोगी को यदि सब उपद्रव भी घेर कें तो भी रोगी साध्य है, क्योंकि जिस रोगी के बळ और वर्ण पुरक्षित हैं, यह व्याघि और शोषघ के बळ को सुगमता से सह सकता है। इस्किये इस प्रकार का रोगी बहुत टक्कणों से युक्त होने पर भी योड़े टक्कणों वाला ही गिनना चाहिये। जो रोगी मांस और रक्त के खीण होने से बहुत दुवैक हो गया हो, इस में टक्कण चाहे योड़े ही हो और कोई अरिष्ठ-च्छण न भा अरुप हुआ हो तो भी ऐसे रोगी को बहुत टक्कणों वाला और अरिष्ठ-च्छण न भा अरुप हुआ हो तो भी ऐसे रोगी को बहुत टक्कणों वाला और अरिष्ठ-च्छण न भा अरुप हुआ हो तो भी ऐसे रोगी को बहुत टक्कणों वाला और अरिष्ठ-च्छण न भा अरुप हुआ हो तिनना चाहिये, स्योक्त यह रोगी औषधि और रोग के स्वस्त हा सहिये, स्योक्त यह रोगी औषधि और रोग के स्वस्त नहीं कर बक्ता, इसकिये छोड़ देना चाहिये। इस रोगी में

क्षण्यर अधिक उत्परन हो: सकते हैं और विना कारण ही. आधिक क्षण्य दीवने स्माते हैं ॥ १६ ॥

तत्र क्रोकः—समुस्थानं क विक्कं क यः शोक्स्वाववुष्यते ।
पूर्वरूपं च तत्त्वेन स राक्षः कर्तुमहीत ॥ १० ॥
को वैष घोष की उत्पत्ति, इक्षण और पूर्वरूप भक्षी प्रकार से कानका है
वह राजयक्मा की चिक्तिला करने के योग्य है ॥ १० ॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने शोषनिदानं नाम बन्नोऽध्यायः ॥ ६ ॥

#### सप्तमोऽध्यायः।

श्रथात चन्माद्निदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अन उन्माद निदान का वर्णन करेंगे ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है ॥ २ ॥

इह खळु पञ्जोन्मादा भवन्ति । तद्यथा—वात-पित्त-कफ्-सन्निपा-ताऽऽगन्तु-निमित्ताः।

उन्माद पांच प्रकार के हैं। जैसे—(१) बातजन्य, (२) पिचजन्य, (३) कफजन्य, (४) सन्तिपातजन्य और (५) आगन्तुज। इन में से पिहळे चार उन्माद दोषजन्य हैं।

तत्र दोषनिभित्ताश्चत्वारः पुरुषाणामेवंविधानां क्षित्रमभिनिर्वर्तन्ते तथया,—भीरूणामुपक्तिष्टसस्वान्नामुरसन्नदोषाणां च समळिषकृतोपहितान्यतुचितान्याहारजातानि वैषम्ययुक्तेनोपयोगविधिनोपयुक्कानानां वन्त्रप्रयोगं वा विषममाचरतामन्यां वा चेष्टां विषमां समाचरतामत्युपश्चीणदेहानां च व्याधि-वेग-समुद्भमितानामुपहतमनसां वा कामकोध-कोभ-हर्ष-भय-मोहायास-होक-चित्ततेद्विगादिभिः पुनर्रमिधाताम्याहतानां वा मनस्युपहते बुद्धौ च प्रचळितायामम्युदीणां दोषाः
कृतिता हृदयमुपसृत्य मनोबहानि कोवांस्याहृत्य जनयन्युन्माद्म् ॥ ३॥

्विता हृदयमुपसृत्य मनोबहानि स्रोतिस्यावृत्य जनयन्त्युन्मादम् ॥ ३॥ ( दोवजन्य उन्माद निम्न बद्यणोक्षके व्यक्तियों में शीम उत्पन्न जो मनुष्य उश्योक हो, किन के शरीर में वर्ष्य गुण न हो, ( अपित रच और तम हों ), जिन में बात आदि दोप बड़े हुए हों, जो अपितृत्र विवाहे हुए एवं विरोधी गुणवाले पदार्थों से मिले, अववा कुछ आदि के रोगी मनुष्यों द्वारा छाये हुए अस पान खाते हों, विषम रीति से भोजन करने वाले छाक्तियों में, घास्नोक्त विविध के विवद आचरण करने वाले पुरुषों में, अपवा कीई अन्य प्रकार की विषम चेष्टा करने वाले व्यक्तियों में, जिन का धरीर अस्यन्त खीण हो गया हो, जिनका चित्त रोग के वेग के कारण उद्धान्त हो खुका हो, जिन का मन, काम, क्रोध, छोम, हर्ष, मम, मोह, आयास, ( यकान ), घोक, चिन्ता और उद्धें ग आदि द्वारा दुर्शवत होता है, घाव या चोट के छगने से जिनका मन टिकाने पर नहीं रहता तथा खुद्धि चुल्यमान हो गई हो, ऐसे मनुष्यों के वात आदि दोष प्रकुपित होकर, हृदय को दृषित करके ( हृदय में पहुंचकर ) मनोवह स्रोतवों को गित को बन्द करके उन्माद रोग उसम्ब करते हैं ॥ ३ ॥

एनमादं पुनर्मनो-बुद्धि-संद्धा-ज्ञान-समृति-मक्ति-शोळ-चेष्टाचार-विश्रमं विद्यात् ॥ ४ ॥

उन्माद का ख्रषण—मन, बुद्धि, संज्ञा, ज्ञान, स्मृति, भक्ति, श्रील, आहार, चेष्टा इनका विभ्रम अर्थात् विश्वित होना 'उन्माद' कहाता है, इन के विकार से उन्माद-रोग होता है। ॥४॥

त्तरयेमानि पूर्वरूपाणि। तद्यथा—शिरसः शून्यभावश्रश्च षोराकुतता, स्वनः कणयोरुच्छवासस्याऽऽधिक्यमास्यसंख्रवणमनन्नाभिकाषोऽरो वका-विपाकौ दृदयमहो ध्यानायाससंमाहोद्वेगाश्चास्थाने सतत छोमद्दर्षी व्वरश्चाभीक्ष्णमुन्मत्तवित्तत्वसुद्दित्वमदिताक्वतिकरणं च ज्याषेः स्वप्ने च वर्शनमभीक्ष्णं भ्रान्तचिळतावनवस्थितानां च रूपाणामप्रशस्तानां

१. मन चिन्तन का काम करता है, उस के विभ्रम से चिन्तन करने योग्य बातों को नहीं सोचता और चिन्तन न करने योग्य बातों की चिन्ता करता है। बुद्धि के विभ्रम से नित्य को अनित्य और प्रिय को अधिय देखने अगता है। संज्ञा, ज्ञान इस के विभ्रम से अग्नि से जलने को प्रतीति नहीं होती। स्मृति के विभ्रम से कुछ स्मरण नहीं होता या उल्टा स्मरण होता है। मिक्त अर्थात् इच्छा, इस के विभ्रम से पहिले जहां इच्छा यो वहां अनिच्छा हो जाती है। बीक के विभ्रम से अति कोशी वा कोश के स्थान में मी जाता है। आचार के विभ्रम से अपविष्य आचरण करता है।

तिस्वीडक-चकाधिरोहणं वावकुण्डिकाभिश्रोन्मयनं निमञ्जनं क्य् बाणामन्मसामावर्तेषु चश्चचोश्चापसर्पणभिति दोवनिभिचानामुन्नादानां पूर्वेरूपाणि भवन्ति ॥ १॥

उन्माद के पूर्वक्य—उन्माद के पूर्वक्य निम्नक्षितित हैं। यया—शिर (मिस्तक्क) का खाळीपन, आंखों में चंचळता, कानों में ध्वनि का होना, श्वास का ज़ोर से चळना, मुख से ळार गिरना, भोषन में अनिच्छा, अविच अविपाक, इदयमह, वेमीके ध्यान, आयास (यकान), संमोह और उद्देश होना, अर्थात् जद्दां पर न करने हों वहां हन का करना, निरन्तर रोमांच रहना, वार बार ध्वर का आना, चिच का उन्मच रहना, उदर्द, कोठनिकळना (अंगों का स्वन या धरीर के उर्ध्व भगा में पीझा होना), अर्दित (मुख की आकृति का आधा टेडा बनना), बुद्धि आदि का अम होना, खप्र में भान्त, चळित, चंचळ या भयंकर खरुपों का बार-बार दीखना, अप्रधस्त कोल्हू (जिस यन्त्र से तेळ निकाला जाता है) आदि उन पर बैठना, वातकुण्ड-छिका-रोग (मूत्ररोध विकार) का होना, गन्दे, खराव पानी के भवरों में खेळना, बुवकी मारना आदि, आंखों की अस्थिरता और चंचळता, दोषजन्य उन्मादों के ये पूर्वक्य हैं।। ५।।

वतोऽनन्तरमुन्मादाभिनिर्हृत्तिः , तत्रेद्मुन्माद्विशेषविद्वानं भव-ति । तद्यया परिसर्पणमिक्ष भुवामोष्टांस-हत्तु-हस्त-पाद-विश्वेषणमकस्मात्, अनियतानां च सततं गिरामुस्सर्गः, फेनागमनमास्यात्, स्मित-हस्ति-तृत्य-गीत-वादित्रादिशयोगाश्चास्थाने, वीणा-वंश-सङ्क-रम्या-ताळ-सन्द्रा-तुक्ररणमसाम्ना, यानमयानंरळङ्करणमनळङ्कारिकंद्रेव्येळींभोऽभवद्या-येष्वत्वक्षेत्र, ळज्षेत्र चावमानस्तात्रं मास्सर्य, काश्य, पाठष्यसु-त्विण्डताऽरुणाक्षता, वातोपशयविषयोसादनुपशयता चेति वातान्माद-ळिङ्कानि भवन्ति ॥ ६ ॥

इन पूर्वक्षों के प्रकट होने के पीछे उन्माद रोग उल्लन्न होता है। उस समय उन्माद-रोग के विशेष लक्षण ये होते हैं:—

(१) वातोत्माद के कथण—आंख और भीहों का चढाते रहना (अहिय-, जवाड़ा (इतु ), कन्या, हाथ और पांव का फेंकना, विना स्थान े के ) हंतना-मुतकुराना, नाचना, नाना, वजाना, विना ह क्षेक्रते जाना, मुख से क्षान विकटना, श्रीमा, बांद्वरी, खंख, मुरकी, सनई, ताकी आदि वाद्यों का बेद्धरा अनुकरण करना, ऊंची और न चढ़ने योग्य सवारी पर चढ़ना, जिन बस्तुओं से घरीर का अलंकार नहीं करना चाहिये उन से अलंकार करना, न मिस्ने वाले खाद्य पदार्थों में इच्छा, कोम, तथा प्राप्त बस्तुओं में तिरस्कार, बहुत अधिक द्वेश, मस्तरता ( ईच्यां ), इक्षता, कठोरता, आंखों में टाली तथा आंखों का बाहर निकलना, वातवर्षक पदार्थों से रोग का बढ़ना ये वातजन्य उन्माद के कक्षण हैं ॥ ६ ॥

अमर्थ-कोध-संरम्भाश्चास्थाने, राख-छोष्ट्र-काष्ठ-मुष्टिभिरभिहननं स्वेषां परेषां वा, अभिद्रवर्णं, प्रच्छायशीतोदकाक्षाभिकाषः, संतापोऽ-तिवेळं, ताम्न-इरित-हारिद्र-संरब्धाक्षता, पित्तोपशयविपर्यासान्त्रेपशयता चेति पित्तोनमादिकङ्कानि भवन्ति ॥ ७ ॥

(२) पिचजन्य उन्माद के रुक्षण—अनुचित स्थान और अवसर में अव-हिष्णुता दिखाना, कोघ करना या स्तम्मित रह जाना, शख्न, मिटी का देखा, छक्की या मुद्दी से अनने को या दूसरों को मारना, इधर-उधर दौहना, छाया, श्रीतरुखान पान (अज्ञ या पानी) की इच्छा करना, बहुत समय तक ताप का होना, आंखों का ताम्बे के समान साल, हरा-पीटा एवं खुले रहना और पिचवर्षक पदार्थों से रोग का बद्दना ये पिचजन्य उन्माद के स्थ्रण हैं ॥॥।

स्थानमैकदेशे, तूष्णींभावो, अल्पशश्चक्क्षमणं, छाछासिक्षाण-कप्रश्नवणं, अनकाभिछाषो, रहस्कामता, बीमत्सत्वं, शौचह्रेयः, स्वप्न-निद्रता, श्वययुरानने, शुक्छ-स्तिमित मछोपदिग्धाश्चता, रुछेष्मोपशयि-पर्यासादनुपरायता चेति ऋष्मोन्मादिङङ्कानि भवन्ति ॥ = ॥

(३) कफजन्य टन्साद के ब्रखण—एकान्त स्थान में चुपचाप बैठना, योड़ा चलना फिरना, मुख से बार, नाक से मल का गिरना, भोजन में अनिच्छा, एकान्त स्थान में रहने की इच्छा, भयानक विञ्चत रूप, स्वच्छता से द्वेष, नींद कम होना, मुख पर स्जन, आंख में सफ़ेदी भारीपन और मल का होना, कफ वर्षक पदार्थों से रोग का बदना ये कफजन्य उन्माद के लक्षण हैं ॥<!!

त्रिदोविक्षञ्जस्तिपाते तु सांनिपातिकं विद्यात्, तमसाध्यमित्याच-क्षते क्रमकाः ॥ १ ॥

(४) साम्रिपातिक उन्माद-तीनों दोषों के एक साथ मिकने से सम्रिपात-जन्य उन्माद रोग हो जाता है । इस की कुशक नैय असाध्य कहते हैं ॥ १ ॥

साध्यानां तु त्रयाणां साधनानि भवन्ति । तद्यया-

<sup>1.</sup> श्रम्या दक्षिण हाथ से और ताक वाम हाथ से बजाया

बमन-विरेचनास्थापनानुवासनोपरामन-नस्तःकर्म-घृप-धृपपानाञ्चनाव -पीड-प्रधमनाभ्यङ्ग-प्रदेह-परिषेकानुष्ठेपन-वध-वन्धनावरोधन-विश्रासन-विस्मापन-विस्मारणापतपण-सिरा-व्यधनानि भोजनविधानं च यथास्यं युक्त्या, यचान्यदपि किंचिन्निदानविपरीतमौपधं कार्यं तत्स्या-दिति ॥ १० ॥

उन्माद की चिकित्सा—इन तीन सिद्ध होने वाले उन्मादों की चिकित्सा निम्न प्रकार से करनी चाहिये। यथा—स्नेहन, स्वेदन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, उपशमन, नस्यकर्म, धूप, धूमपान, अञ्चन, अवर्पाइन, प्रथमन, अन्यंग, प्रदेह, परिषेक, अनुलेपन, वघ (मारने का भय दिखाना), वन्यन, अवरोधन (कमरे में बन्द करना), वित्रासन (उराना), विस्मारण (नाना प्रकार की बातों में भुलाना), विस्मापन (आर्थ्य से चिकित करना), अपर्वर्ण (उपवास), विराज्यधन (शिरा वेध आदि से रक्त बाहर करना) से चिकित्सा करनी चाहिये और युक्तिपूर्वक दोषों को देखकर अन्तपान का स्वयं निश्चय करना चाहिये। इस के विवाय और भी जो कोई औषघ रोगजनक कारण के विपरीत, उसको शान्त करने वाली हो, वह भी अवस्य देनी चाहिये॥ १०॥

भवित चात्र--उन्मादान्दोषजान् साध्यान् साधयेद्भिषगुत्तमः । अनेन विधियुक्तेन कर्मणा यदत्रकीर्तितम् ॥ ११ ॥ इति ॥

श्रेष्ठ वैद्य इस कही हुई विधि से दोधों से उत्पन्न साध्य उन्माद रोग को दूर करे ॥ ११ ॥

यस्तु दोषनिभित्तेश्य जन्मादेश्यः समुत्यान-पूर्वरूप-लिङ्ग-वेदनोप-शय-विशेष-समन्वितो मवत्युन्मादस्तमागन्तुमाचक्षते । केचित्युनः पूर्वकृतं कर्माश्रशस्तिमच्छन्ति तस्य निभित्तं । प्रज्ञापराघ एवेति भगवान्युनर्वसुरात्रेय जवाच । प्रज्ञापराघाद्धययं देवपि पितृ-गन्धवे-यक्ष-राज्ञस-पिशाच-गुरु-बृद्ध-सिद्धाचार्य- पूज्यानवमत्याहितान्याचरित, अन्यद्वा किंचित्कर्माश्रशस्तमारभने, तमात्मना हत्तसुप्रवन्तो देवादयः कुर्वन्त्युन्मत्तम् ॥ १२ ॥

गन्तुज उत्माद—जो उत्माद दोषों से उत्पन्न होने वाळे उत्माद से ग, वेदना और उपद्यय में भिन्न होता है, उस को 'कहते हैं। कुछ आचार्य पूर्वजन्म के अद्युम पाप कर्मों [की उत्पत्ति मानते हैं। उस का कारण प्रक्रावराच डी है—ऐसा मगवान पुनर्वंद्व आत्रेय ने कहा है। प्रवारपण अर्थात् बुद्धि के दोव से ही मनुष्य देवता ऋषि, पितर, गन्धर्वं, यस, राखस, पितान, गुरू, हृद्ध, सिद्ध, आचार्य एवं पूच्य पुरुषों का अपमान करता है। अथवा अन्य हिसी प्रकार का निन्दनीय कर्म करता है। अपनी आत्मा द्वारा किये हुए अञ्चम कर्म के द्वारा उसी पुरुष को मारने के बिये देव आदि उस को उन्मच कर देते हैं॥ १२॥

तत्र देवादिप्रकोपनिमिचे नाऽऽगन्तुकोन्मादेन पुरस्कृतस्येमानि पूर्वकृताणि भवन्ति । तद्यथा—देव-गो-ब्राइण-तपश्विनां हिंसाक्वित्वं कोपनत्वं नृद्यःसाभिप्रायता अरितरोजोवण-च्छाया-बळ-वपुषाप्रपतिप्तः, स्वप्ने च देवादिभिरभिभर्त्वं प्रवर्तनं चेत्यागन्तुनिमित्तस्योन्मादस्य पूर्वकृताणि भवन्ति । ततोऽनन्तरमुन्मादाभिनिवृत्तिः ॥ १२ ॥

आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप—देवता आदि के प्रकांप के कारण आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप निम्न प्रकार के होते हैं। जैसे—देव, गौ, ब्राह्मण, तपस्वी पुरुषों की हिरा करने में विच, कोषीपन, दूसरे का अपकार करने की इच्छा, उदासीनता, ओज, बळ, वर्ण, छाया और धरीर में ताप होना, विगरूना, स्वप्न में देवता आदि का तिरस्कार करना, अथवा इन पर क्रोष करना आदि आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप हैं। इस के पीछे उन्माद उत्मन्न हो जाता है।। १३॥

तत्रायमुन्मादकराणां भूतानामुन्माद्विष्यतामारम्भविरोषः। त-वाया—अवस्रोक्ष्यन्तो देवा जनयन्त्युन्मादं, गुरु-वृद्ध-सिद्धवेयोऽभि-इपन्तः, पितरो धर्षयन्तः, स्ट्रशन्तो गन्धर्वाः, समाविशन्तो यसाः, राष्ट्रसास्त्वामगन्धमाघापयन्तः, पिशाषाः पुनरधिरुस बाह्यन्तः॥ १४॥

उन्माद का प्रारम्म—उन्माद को उत्पन्न करने वाछे मूर्तो की उन्माद को प्रारम्म करने में निम्मिक्षिल प्रकार से मिन्नता होती है। यथा—देव आँखों से देख कर ही उन्माद उत्पन्न करते हैं, गुरु, रुद्ध, विद्ध और ऋषिजन साथ देकर, पितर-कोग धमकाकर, गन्धवंगण स्पर्ध करके, यक्ष धरीर में प्रकार, राख्य आम ( एहे मांस आदि की ) गन्ध को सुंवाकर और पिताच चद्दकर उन्माद रोग को उत्पन्न करते हैं ॥ १४॥

तस्येमानि रूपाणि मर्वान्तः । तरावा—अनत्ये-वर्ज्नार्धे-पर्यक्रम-मह्च-वारण-स्मरण-ज्ञान-वचन-विज्ञानानि, अतिकर्तिः काकः ॥ १४ ॥

(५) आवन्तु न के रुवण-आगन्द्रज उन्माद के वे स्थल होते हैं। जैसे—उन्मत्त रोगी में अमानुष बल, बीर्य, पुरुषार्य, पराक्रम, प्रहृण, बारण, हमरण, ज्ञान, वाणी और विज्ञान प्राप्त हो जाता है। उन्साद रोग का काछ भी अनिश्चित रहता है ॥ १५ ॥

चन्माद्यिष्यतामपि खळ देवपिं-पितृ-गन्धर्व यक्ष-राश्वस-पिशाचाना गुरुवृद्धानां वा एष्त्रन्तरेष्वभिगमनीयाः पुरुषा भवन्ति । तद्यवा-पापस्य कर्मणः समारम्भे, पूर्वकृतस्य वा कर्मणः परिणामकाले, एकस्य बा शुन्यगृहवासे, चतुष्पयाधिष्ठाने वा, सम्ब्यावेळायां अप्रयतभावे वा, वर्वसंधिषु वा मिथ्रनभावे, रजस्वलाभिगमने वा, विगुणे वाडण्ययन-बलि-मझल-होम-प्रयोगे, नियम-प्रत-प्रद्या वर्य-भक्ते वा.देश-कल-पर-विनाशे वा, महाप्रहोपगमने वा, खिया वा प्रजननकाले, विविधमूतासभास्वि-स्फाने वा. वमन-विरेचन रुधिर-स्नावाग्रचेः, अप्रयतस्य वा चैत्यदेवा-यतनाभिगमने वा. मांस-मध-तिळ-गुड-मद्योच्छिष्टे वा. दिग्वासिस वा. निशि नगर-निगम-चतुष्पथोपवन-इमशानाघातनाभिगमने वा. द्विज-गर-सुरपूष्याभिषर्षणे वा धर्माख्यानत्र्यतिक्रमे वा, अन्यस्य कर्मणोऽप्रशस्त-स्याऽऽरस्भे वेत्याघातकाला व्याख्याता भवन्ति ॥ १६ ॥

आघात काल-देव. ऋषि. पितर. गन्धर्व. यश्व. राश्वत. पिशाच आदि निम्नलिखित स्थान या समयों पर मनुष्यों में उन्माद उत्पन्न करते हैं। यथा-पाप कर्म के प्रारम्भ करने के समय; पूर्वजन्मकृत पापकर्म के परिणाम समय पर; निर्जन, एकान्त घर में अकेला होने पर: चौराहे पर लड़े रहने या बैठने पर: सन्ध्या-समय में असावचान या अपवित्र रहने से: पूर्णिमा, अमावस्या में स्त्रोसंग करने से: रजस्वला स्त्रों के साथ संग करने से: अन्यवश्यित कार्य करने से: अध्ययन. बलि. मंगल, होम इनको नियम से न करने पर: नियम, ब्रत या ब्रह्मचर्य के भंग करने पर; बड़े युद्ध के समय, देश, कुछ या नगर के विनाश के समय; बढ़े भारी ग्रह के आ जाने पर: प्रसव के समय की पर: नाना प्रकार के अज्ञम पदार्थों के स्पर्ध से; वमन, विरेचन, रक्तसाव आदि अपवित्र काम करके अध्य हरीर से चैस्य ( गांव का तह-खेड़ा ), या देवमन्दर आदि पवित्र स्थान में जाने से: मांस, मधु, तिल, गुड, मद्य या जुठन ( उन्छिष्ट ), खाकर: या नग्ना-ामें. अथवा रात के समय प्राम. नगर वा चौराहे या उपवन, इसकान बाने के समीप जाने से; ब्राह्मण, गुढ, सन्यासी, पुरुयपुरुषों को धमकाने

उद्यंपन करने से. इसी प्रकार के अन्य अपवित्र, वाप कर्म के

आरम्प करने से उन्माद रोग का आक्रमण होता है। इस प्रकार से आचात कारू का वर्णन कर दिया है।। १६॥

त्रिविधं तु सङ्मादकराणां भूतानामुन्मादने प्रयोजनं भवति । तद्यथा—हिंसा, रतिः, अध्यचैनं चेति । तेषां तत्मयोजनमुन्मचाषा-रिवशेषळक्षणैविद्यात् । तत्र हिंसार्यमुन्माद्यमानोऽप्ति प्रविशत्वप्यु वा निमज्जति, स्थळाच्छ्वश्रे वा निपति, राख-कशा-काष्ट-छोष्ट-मुष्टिमिहं-न्यात्मानमन्यष प्राणवयार्थमारभते किंचित्, तमसाध्यं विद्यात्, साध्यौ पुनद्वीवितरौ ॥ १७॥

उत्माद उत्पत्न करने का प्रयोजन—उत्माद रोग को उत्पन्न करने वाले
भूतों के मनुष्यों को उत्पन्न बनाने में तीन प्रकार के प्रयोजन हैं। यथा—हिंसा,
रति और पूजा। इन कार्यों (प्रयोजनों) को उत्मन्न पुरुष के रूक्षणों से
पहिचानना चाहिये। हिंसा के लिये उत्माद होने पर मनुष्य आग में घुसता है,
पानी में इस्ता है, उंचे स्थान से गड्ढे में गिरता है, हथियार, काष्ट्र, कथा,
(चानुक), ढेळा (पत्थर), मुक्कों आदि से अपने को मारता है, अथवा अन्य
इसी प्रकार के प्राणनाश करने वाले कार्यों को करता है। इसको असाष्य
जानना चाहिये। वाकों के दोनों प्रकार के उत्माद साष्य हैं॥ १७॥

तयोः साधनानि-मन्त्रीषधि-मणि-मङ्गळ-बल्युपहार-होम-नियम-व्रत-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययत-प्रणिपात-गमनादीनीति । एवमेते पञ्ची-न्मादा व्याख्याता मवन्ति ॥ १८ ॥

ये उन्माद मन्त्र, भौषषि, मार्ग, मंगल-पाठ, बलिदान, उपहार, हवन, नियम, ब्रत, प्रायक्षित्त, उपवास, स्वस्त्ययन, प्रणिपात आदि मंगल कृत्यों से शान्त होते हैं। इस प्रकार से पांचों उन्मादों की ब्याख्या करदी ॥ १८॥

ते तु खबु निजागन्तुविशेषेण साध्यासाध्यविशेषेण च प्रविभव्य-मानाः पञ्च सन्तो द्वावेष भवतः । तौ परस्परमतुषध्नीतः । कदाविद्य-योक्तदेतुसंसर्गादुभयोः संसृष्टमेव पूर्वरूपं भवति, संसृष्टक्रेव किङ्गमभि-क्रेयम् । तत्रासाध्यसंयोगं साध्यासाध्यसंयोगं वाऽसाध्यं विद्यात् ।

रांत प्रयोजन से आकान्त होने पर मनुष्य खेळता है, पूजा के किये
 पूजा करता है। देव आदि मनुष्य को आकान्त नहीं करते। जैसा कि सुभुवमें कहा है—

<sup>&</sup>quot;न ते मनुष्यैः सह संविधन्ति न वा मनुष्यान् कविदाविद्यन्ति । ये त्वाविद्यन्ति वदन्ति मोहारो मूतविद्याविषयादपोद्धाः ॥"

साम्यं तु साम्यसंयोगं, तस्य सावनं सावनसंयोगमेव विवादिति ॥१६॥

उन्माद के मेद — ऊपर कहे हुए पांच उन्माद निज और आगन्तुंज मेदिसे या साध्य और असाध्य मेद से, पांच प्रकार के होने पर भी दो प्रकार के होते हैं। कई बार निज दोषजन्य उन्माद के साथ आगन्तुंज उन्माद भी पर-स्रर अनुवन्न रूप से मिला होता है और कभी साध्य और असाध्य दोनों प्रकार के उन्मादों के कारणों का संयोग होता है, इस अवस्था में पूर्व रूप और अश्वाध्य हो जाता है। मिलत होते हैं। दोनों प्रकार के लक्षणों के मिलने से रोग असाध्य हो जाता है। इस में भी असाध्य संयोग अथवा साध्य और असाध्य दोनों का संयोग हो तो इसकी असाध्य जाने। साध्य लक्षणों का संयोग हो तो साध्य जाने। साध्य लक्षणों वाले उन्माद में संयुक्त औषध्यों द्वारा चिकित्सा करनी चाहियें)।।१९॥।

भवन्ति चात्र—नैव देवा न गन्ववी न विशाचा न राखसाः।

न चान्ये स्वयमिक्षष्टमुपिक्षस्यन्ति मानवम् ॥ २०॥ ये त्वेनमनुवर्तन्ते किर्यमानं स्वकर्मणा । न विभिन्नः क्छेशंऽसी न हास्ति कृतकृत्यता ॥ २१ ॥ प्रज्ञापराधास्पप्राप्ते व्याधौ कर्मज आस्मनः । नामिश्रसेद् बुधो देवान पितृन्नापि राक्षसान् ॥ २२ ॥ आस्मानसेव मन्येत कर्तारं सुबद्धःखयोः । तस्माच्छे यस्करं मार्गं प्रतिपद्येत नो त्रसेत् ॥ २३ ॥ देवादीनामपिविद्वितानां चोपसेवनम् । वरु ॥ देवादीनामपिविद्वितानां चोपसेवनम् । वरु ॥ वर्षस्य विद्योधस्य सर्वमायत्तमात्मनि ॥ २४ ॥ वर्षस्य विद्योधस्य सर्वमायत्तमात्मनि ॥ २४ ॥

जो मनुष्य स्वयं अपने दोषों से पीकित नहीं होता उसको न तो देवता, न गन्धर्य, न पिद्याच, न राख्य और न अन्य योनियां क्लोशित करती हैं। अपने कर्मों के कारण देवता आदि द्वारा जो पीका मिळता है; उसका कारण देवता नहीं होते। क्योंकि अग्रुभ कर्मों के फड स्वरूप उन्थाद होता है। इन कर्मों के कर्चा देवता आदि नहीं हैं। बुद्धि के अरायश से अरने कर्मों के दोष से रोग उत्यव होते हैं, इसकिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि देवता, पितर या राख्य बादि को दोष न है, उनको उपालम्भ न दे। अपने को ही युख और दुख्य का कारण माने। इसकिये मनुष्य देव आदि से मय न कर के अयस्कर माने बा अनुसरण करे। देव आदि की पूजा, हितकारक पदार्थों का सेवन का अनुसरण करे। देव आदि की पूजा, हितकारक पदार्थों का सेवन खन्यादानां निवानेऽस्मिन् कियाद्नं च काचितक् ॥२५॥ इति । 'उन्मादनिदान' नामक अध्याय में उन्माद रोग की संख्या, निमित्त, हो प्रकार के कक्षण, साध्य और असाध्य मेद और चिकित्सात्त्र ये सब बातें कह दो हैं॥ २५॥

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने उन्मादनिदानं नाम सप्तमोऽप्यायः ॥ ७ ॥

## अष्टमोऽध्यायः ।

अथातोऽपस्मारनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

श्रव 'अपस्मार-निदान' की व्याख्या करते हैं, ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है ॥ १−२ ॥

इह स्रुलु चत्वारोऽपस्मारा भवन्ति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-नि-भित्ताः ॥ ३ ॥

क्षपस्मार रोग चार प्रकार का होता है। यथा—(१) बातजन्य, (२) पिचजन्य, (१) कफजन्य और (४) सनिपातजन्य ॥३॥

त प्रवंविधानां प्राणशृतां क्षिप्रमित्तिर्वर्तने, तद्यथा—रजस्तमोन्ध्यासुपहृतचेतसासुद् भान्तविषमबहुदोषाणां समलविकृतोपहितान्यभु-चीन्यभ्यवहारजातानि वेषम्यगुक्तेनोपयोगविधिनोपगुञ्जानानां तन्त्र-प्रयोगमि च विषममाचरतामन्याश्च रारीरचेष्टा विषमाः समाचरता-मत्युपक्षीणदेहानां वा दोषाः प्रकुपिता रजस्तमोभ्यासुपहृतचेतसामन्त-रात्मनः श्रेष्ठतममायतनं हृत्यसुपसृत्य पर्यविष्ठन्ते, तथेन्द्रियायतनानि । तत्र चावस्थिताः सन्तो यदा हृदयमिन्द्रियायतनानि चेरिताः काम-कोष-भय-छोभ-मोह-हर्ष-शोक-चिन्नोद्वेगादिभिर्भूयः सहसाऽभिपूरयन्ति; तहा जन्तुरपरमरति ॥ ४॥

निदान और सम्माप्ति— अपस्मार रोग निम्न प्रकार के पुरुषों में बहुत ज़रूदी होता है। यथा—जिन का मन रज और तम से युक्त होता है, जिन में दोष उद्भान्त, विषम या बहुत बड़े होते हैं, जिन का मन विश्वित रह अपवित्र, मिकन, विरोधी वस्तुओं से मिकित, अमंगढ़ विश्व से बाले, अनुचित्र विश्व से उपयोग करने वाले, साक्ल के मिक्स )

बाबे, शरीर की अन्य चेंद्राओं को विकास कर से करने वाले, अस्वत्य कीण स्वरीर वाके तथा रच और तमोगुज से क्लाल विश्वसाले—देशे पुक्लों में अन्य-रात्मा के प्रधान स्थान इदय को बढ़े हुए दोष घर लेते हैं। इसी प्रकार भिक्ला मिक्ल इन्द्रियों के स्थानों में भी जब ये कुवित दोष केल जाते हैं और काम, क्रोध, भय, क्रोध, मोह, हर्ष, श्रोक, चिन्ता, उद्देग श्लादि द्वारा इदय तथा इन्द्रिय स्थानों को भर देते हैं, उस समय मनुष्य की स्मृति (मान ) नह हो जाती है और यह बेहोश हो जाता है ॥ ४ ॥

अपस्मारं पुनः स्मृति-बुद्धि-सत्त्व-संसवाद्वीभत्सचेष्टमावस्थिकं तमः-प्रवेशमाचक्षते ॥ ४॥

अपस्मार का अध्या—स्मृति, बुद्धि और चित्त इन के विदृत होने से मुख में शाग, बमन, अंग-मंग आदि बीमत्स धारीर चेष्टाओं के होने से एक-दम तमोगुण के कारण बेसुन्न स्थिति में आ जाने को 'अपस्मार' कहते हैं ॥॥॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा-भृत्युदासः सततमक्ष्णो-वैकृतमशब्दश्रवणं छाछासिङ्घाणकप्रश्नवणमनन्नाभिछपणमरोचका-विपाको इदयश्रदः कुक्षेराटोपो दौर्वत्यमङ्गमदो मोहस्तमसो दर्शनं मूच्छो भ्रमञ्चाभीक्ष्णं च स्वप्ने मद्नत्तन-पीडन-वेपथु-ज्यथन-ज्यभन-पतनादीन्यपस्मारपूर्वरूपाणि भवन्ति । ततोऽनन्तरमपस्माराभिनिष्टे-त्तिरेष ॥ ६॥

अपस्मार के पूर्वरूप—अपस्मार के निम्नलिखित पूर्वरूप होते हैं। यथा— भूवों का संकुचित (वक्र) होना, आंखों का निरन्तर विकृत रहना, कान की अवण शक्ति का नष्ट होना (जो बोला जाय उसे स्पष्ट न सुनना), मुख से लार और नाविका से मल का बहना, भोजन में अनिच्छा, अवचि, अविपाक, हृदय-श्रह, पेट में अफ़ारा, कृशता, अंगों में पीड़ा, मोह, अन्यकार का आंखों के सामने आना, मूर्च्छा, भ्रम (चक्कर आना), स्वम में मस्त हो कर नाचना, कांपना, पीड़न, बींधना, गिरना आदि पूर्व-दक्षण होते हैं। इन लक्षणों के पीछे अपस्मार रोग उत्पन्न होता है॥ ह॥

तत्रेदमपरमारविशेषविज्ञानं भवति । तद्यथा—अभीक्ष्णमपरमरन्तं श्रणे संज्ञां प्रतिक्रभमानग्रुत्पिण्डवाक्षमसान्ना विक्रपन्तग्रुद्धमन्तं फेनमती-बाडऽष्मातग्रीवमाविद्धशिरस्तं विषमविनताङ्गुक्तिकमनवस्थितस्विध-|-पादमहण-परुष-इयाव-नत्त्व-नयन-वदन-त्वचमनवस्थित-वपक-परुष-परुष-बादकानुपश्चयं विपरीतोपश्चयं बस्तेमापस्मरन्तं वातजन्य अपरमार के कवाण—अपरमार रोग के विशेष कवाण से हैं।
यथा—रोगी बेयुच होकर द्यीघ ही योड़े योड़े समय में सचैत हो जाता है, आंखों
का बहुत फैलना, व्यर्थ का बक्रवाद करना, युख से झाग गिरना, प्रीवा का मरा
एवं जक्रवा रहना, श्विर का टेड़ा रहना (श्विर में बीवने के समान पीड़ा होना),
अंगुलियों का विषम होना या सुड़ जाना, टांग, पांव और हाय का चलाना
(इन में अस्थिरता), नख, आंख, सुख और त्वचा का लाल, कठोर, खर्खर
होना, चवल, अस्थिर, कठार, रुख आदि रूप गिरते समय रोगी को दीखते
हैं। वातकारक पदार्थों से रोग में मुद्धि और विषद पदार्थों से इस को श्वानित
होती है, ये वातजन्य अपस्मार के लक्षण हैं। ७।।

अभीक्ष्णमपस्मरन्तं क्षणे क्षणे संज्ञौ प्रतिलभमानमवक्र् नन्तमास्काल्लयन्तं च भूमि हरित-हारिद्र-ताम्र-नख-नयन-वदन-स्वचं रुधिरोक्षितोम-भैरव-प्रदीप्त-रूषित-रूप-दिशनं पित्तलानुपशयं विपरीतोपशयं पित्तेना-पस्मरन्तं विद्यात् ॥ ⊏ ॥

पित्तजन्य अपस्मार — जो रोगो बार-बार बेसुध होता हो और योही देर में फिर सचेत हो जाता हो (वातजन्य अपस्मार की अपेक्षा से कुछ देरी में ), गळे से कूजने का सा शब्द होता हो, भूमि पर हाय पांव पटकता हो, नख, नयन, गुख और स्वचा हरे, हक्दी के समान वा ताम्बे के समान छाछ; रक्त से मरे तीव्र, भयंकर, प्रदीस, कोवी रूप को देखा हो, पित्तकारक पदार्थों से रोग बड़े और विपरीत कियाओं से शान्त हो, ये पित्त से उत्पन्न अपस्मार के छक्षण हैं ॥ = ॥

चिरादपस्मरन्तं चिराच संज्ञां प्रतिलभमानं पतन्तमनतिविकृतचेष्टं लालामुद्रमन्तं शुक्ल-नल-नयन-वदन-वचं शुक्ल-गुरू-स्निग्ध-रूप-द्शिनं ऋष्मलानुपशयं विपरीतोपशयं ऋष्मणाऽपस्मरन्तं विद्यात् ॥ १ ॥

कफजन्य अपस्मार—जो रोगी देर में बेहोध होता हो और देर में ही जायत होता हो, गिरते समय जिस को चेहायें बहुत बिक्कत नहीं होती, मुख से कार गिरती हो, नख, आंख और त्वचा सफेद हो गई हो, जिसको सफेद, गुढ, स्निम्ब कर दिखाई देता हो तथा कफवर्षक वस्तुओं से जिसका रोग बढ़े और विपरोत बस्तुओं से कम हो; उस को कफजन्य अपस्मार का रोगी समझना चाहिये॥ ह ॥

समवेतसर्वतिङ्गमपरमारं सामिपातिकं विवात्, तमसाध्यः इति चत्वारोऽपरमारा व्याख्याताः ॥ १० ॥ साबिपातिक अपस्मार—जित अरासार में तोनों दोशों के लक्षण मिळे रहते हैं; उस को सान्निपातिक अपस्मार समक्षना चाहिये। यह असाव्य है, इस प्रकार से चार प्रकार के अरस्मार कह दिये॥ १०॥

तेषामागन्तुरज्ञबन्धो भवत्येव कदाचित्, स उत्तरकाळपुणदे-इयते। तस्य विशेषविज्ञानं यथोक्तैर्ङ्क्रोङ्क्रिधिक्यमदोषिङ्कानु-क्रपंकिचित ॥११॥

इन चार प्रकार के अपस्मार रोगों में भाग्य से कभी आगन्तुज अपस्मार का सम्बन्ध होता है। इस का विस्तार आगे चिकित्सा-स्थान में करेंगे। जिस अपस्मार में उपरोक्त ख्याणों से भिन्न ख्याण अथवा ख्याणों की अधिकता या दोषों के ख्याणों से भिन्न ख्याण दिखाई दें; उसे आगन्तुज अपस्मार समझना चाहिये॥ ११॥

सर्वमेवं हितम् । हितान्यपस्मारिभ्यस्तीक्ष्णानि चैव संशोधनान्यु-पशमनानि च यथास्वं, मन्त्रादीनि चाऽऽगन्तुसयोगे ॥ १२ ॥

चिकित्सा सूत्र—अपस्मार रोगी के लिये तीन संशोधन या तीन संशमन सब औषियां हितकारी हैं। आगन्तुक अपस्मार में मंत्र आदि का प्रयोग करना होता है॥ १२॥

तस्मिन् हि दक्षाध्वरोद्ध्यंसे देहिनां नाना दिन्न विद्ववतामविसरण-सवन-धावन छङ्घनाधैर्देहिवक्षोभणैः पुरा गुल्मोत्पत्तिरभूत्, हविष्पा-सान्मेहकुष्ठानां, भयोत्त्रासशोकैरुन्मादानां, विविधभूताग्रुचिसंस्पर्शाद-पस्माराणां, व्वरस्तु खलु महेश्वरळलाटमभवः, तत्संवापाद्रक्तित्तं, श्रविज्यवायास्पुनर्नक्षत्रराजस्य राजयक्ष्मेति ॥ १३॥

भिन्न भिन्न रोगों की उत्यक्ति—प्राचीन काल में दश प्रजापति के यह का विष्यंस होने के समय सब प्राणी इचर उपर दिशाओं में भागे। इन के भागने, कूदने-तांदने आदि शरीर को विद्योभित करने वाली चेष्टाओं से 'गुल्म' रोग की उत्यक्ति हुई। इविष्य के अधिक लाने से 'प्रमेश' और 'कुश' रोग की; भय बर और शोक से 'उन्माद' रोग की; नाना प्रकार के अपवित्र पदायों के स्वर्श से 'अपस्मार' रोग की उत्यक्ति हुई। ज्वर महादेव के माये से उत्यन्त हुआ है, ज्वर के सन्ताप से 'रकपिच' रोग और नवन राज चन्द्रमा हुआ की सीरंग से 'राजयक्मा' रोग उत्यन्त हुआ।। १३॥

अपस्मरति वातेन पिरोन च कफेन च । वन्निपातेन प्रस्वाख्येयस्तवाबिषः ॥ १४ ॥ साध्यांस्तु भिषजः प्राक्काः साध्ययन्ति समाहिताः । वीक्ष्यैः संशोधनैश्रीव यथास्यं शमनैदपि ॥ १५ ॥ यदा दोषनिमित्तास्य भवस्यागन्तुरन्वयः । वदा साधारणं कर्म प्रवदन्ति भिषग्वदाः ॥ १६ ॥

साध्य और असाध्य—अपस्मार चार प्रकार का है। बातजन्य, विश्वजन्य, कफजन्य और सन्तिगतजन्य। इन में सिल्पातजन्य असाध्य है। साध्य अपस्मारों को बुद्धिमान् वैद्य तिक्ष्ण संशोधन एवं संशमन क्रिया से अच्छा करते हैं और जिस समय दोषज और आगन्द्रज दोनों अनस्मार मिस्ने रहते हैं उस समय उत्तम वैद्य दोनों प्रकार की मिश्रित चिकिस्सा करते हैं ॥१४~१६॥

> सर्वरोगविशेषज्ञः सर्वेषिधविशेषवित्। भिषक् सर्वामयान् इन्ति न च मोहं निगच्छति॥ १०॥ इत्येतद्क्षिजेनोक्तं निदानस्थानमुरामम्।

रोगजान का फल-स्व रोगों को और चर ओपियों को मडी प्रकार से जानने वाल वैद्य स्व प्रकार के रोगों को शान्त कर सकता है और कभी भी धरराता नहीं। इस प्रकार से उत्तम निदानस्थान को सम्पूर्ण रूप में कह दिया है।। १७॥

निदानार्थकरो रोगो रोगस्याप्युपलस्यते ॥ १८ ॥
तद्याया व्वरसन्तापाद्रकिपत्तमुदीर्थते ।
रकिपत्ताञ्वरस्तास्यां शोषश्चाप्युपजायते ॥ १८ ॥
सीहाभिष्टद्भया जठरं जठराच्छोथ एव च ।
अशोंस्यो जठरं दुःखं गुरुमश्चाप्युपजायते ॥ २० ॥
प्रतिस्यायाद्यो कावः कासारसंजायते स्वयः ।
स्वयो रोगस्य हेतुत्वे शोषस्याप्युपजायते ॥ २१ ॥

एक रोग के कारण दूवरा रोग—एक रोग दूवरे रोग का निदान अर्थात् उत्पादक कारण भी होता है। जैसे—अवर-सन्ताप से रक्तियत्त रोग उत्पन्न होता है। रक्तियत्त और अवर से घोष रोग उत्पन्न होता है। प्लीहा के बहुने से उदर रोग, उदर गेग से घोष रोग उत्पन्न होता है। अर्थ रोग से झुखदायी उदर रोग तथा गुल्म रोग भी उत्पन्न हो जाता है। प्रतिक्षय से काल और काल रोग से खय तथा खय रोग से दूवरे अन्य रोग या घोष ही उत्पन्न हो जाता है। १६—२१॥

ते पूर्व केवज्ञा रोगाः प्रश्नाद्वेत्वर्थकारिणः । स्मयार्थकरा दृष्टास्तर्थेवैकार्थकारिणः॥ २२ ॥ किञ्चिद्धि रोगो रोगस्य हेतुर्भूस्या प्रशाम्यति । न प्रशाम्यति चाप्यन्यो हेस्वयं क्रवतेऽपि च ॥ २३ ॥

ये रोग प्रथम स्वयं रोग रूप होते हैं, परन्तु पीछे से बूसरे रोगों के कारण बन जाते हैं। परन्तु कई रोग दोनों कार्य करते हैं अर्थात् अपने आप रोग रूप से रहते हुए भी कारण रूप बनकर दूसरे रोगों को उत्पन्न करते हैं। कोई रोग दूसरे रोग को उत्पन्न करके स्वयं धान्त हो जाता है। परन्तु कई रोग स्वयं धान्त न होकर दूसरे रोगों के कारण बनते हैं॥ २२-२३॥

प्रयोगः शमयेद्वचाधि योऽन्यमन्यपुरीरयेत् । नासौ विशुद्धः, शुद्धस्तु शमयेयो न कोपयेत् ॥ २४ ॥ एवं कुच्छ्रतमा नृणां दृश्यन्ते व्याधिसंकराः । प्रयोगापरिशृद्धवाचया चान्योन्यसंभवात् ॥ २४ ॥

शुद्ध प्रयोग का लक्षण—इस प्रकार से मनुष्यों में होने वाले क्षनेक प्रकार के कष्टसाथ्य रोग दिखाई पड़ते हैं। एक औषण का प्रयोग अविद्धाद होने से तथा एक से दूसरा रोग उत्सक होने से व्याधियों का संकर अर्थात् मिश्रक दिखाई देता है । जो प्रयोग एक रोग को शान्त करे परन्तु साथ में दूसरे रोग को उत्सन्त कर दे वह प्रयोग विद्धाद नहीं। शुद्ध प्रयोग तो वही है जो उपस्थित रोग को शान्त करदे तथा नया रोग उत्सन्त न करे।।२४-२५॥।

एको हेतुरनेकस्य तथैकस्यैक एव हि ॥ २४-२५ ॥ व्याचेरेकस्य चानेको बहुना बहुबोऽपि च ॥ २६ ॥ क्वरभ्रमप्रलापाचा दृश्यन्ते रूखहेतुजाः । रूखोणेकेन चाय्येको व्वर एवापजायते ॥ २० ॥ हेतुभिबंहुभिश्चेको व्वरो रूखादिभिभवेत् । रूखादिभिश्चेदाद्याञ्च व्याध्यः संभवन्ति हि ॥ २० ॥

कारण मेद-अनेक रोगों का एक कारण, एक रोग का एक ही कारण, एक रोग के अनेक कारण, बहुत से रोगों के बहुत से कारण भी होते हैं। जैसे---एक कक कारण से ज्वर, भ्रम, प्रकाप आदि बहुत रोग होते हैं। एक कक कारण से ज्वर रूप एक ही रोग उत्पन्न होता है। रूथ आदि बहुत से कारणों

> बिस प्रकार अतिसार होग में अप्तीम आदि देकर स्तन्मन करने से कास सूब हो जाता है। एक समान रूप होने से प्रतिस्थाय से कास े जाता है।

को छेकर ज्वर एक ही रोग उत्पन्न होना है और रुख आदि बहुत से कारणों से ज्वर आदि अनेक रोग भी उत्पन्न होते हैं।। २६−२८॥

लिङ्गं चैकमनेकस्य तथैवैकस्य कक्ष्यते। बहून्येकस्य च व्याधेर्वहूनां स्पुर्वहूनि च ॥ २९ ॥ विषमारस्ममूळानां लिङ्गमेकं ज्वरो मतः। ज्वरस्यैकस्य चाप्येकः संतापी लिङ्गमुख्यते॥ ३० ॥ विषमारस्ममूलैश्च ज्वर एको निरुच्यते। लिङ्गोरीजेर्वरुवासहिकाद्याः सन्ति चाऽऽमयाः॥ ३१ ॥

ख्यण मेद—अनेक रोगों का एक लक्षण, एक रोग का एक ही क्खेण, एक रोग के बहुत से ल्हाण और अनेक रोगों के बहुत से ल्हाण होते हैं। जैसे—उच्चा की विषमता से उत्पन्न होने वाले रोगों का जबर रूप एक ल्हाण होता है। ब्बर रोग का एक ही ल्हाण स्ताप है। विषमारम्म मूलक अनेक ल्हाणों से युक्त अकेला जबर होता है। इसी प्रकार विषमारम्म मूलक ल्हाणों से जबर, क्वास, हिचकी आदि अनेक रोग होते हैं। २६—३१॥

> एका शान्तिरनेकस्य तथैवेकस्य छक्ष्यते । व्याघेरेकस्य चानेका बहुनां बहुच एव च ॥ ३२ ॥ शान्तिरामाशयोत्थानां व्याघीनां छङ्गनक्रिया । ज्वरस्येकस्य चाप्येका शान्तिर्व्वकृषनमुच्यते ॥ ३३ ॥ तथा छष्वशनाद्याश्च ज्वरस्येकस्य शान्तयः । एताश्चेष ज्वरस्थासिक्कादीनां प्रशान्तयः ॥ ३४ ॥

चिकित्सा विधान—अनेक रोग एक ही चिकित्सा से शान्त होजाते हैं, एक रोग की धान्ति एक ही प्रकार से, एक रोग की धान्ति अनेक प्रकार से और अनेक रोगों की धान्ति अनेक प्रकार से भी होती है। जैसे आसाध्य से उत्सक्त होने वाले अनेक रोगों की धान्ति उपवास किया से, ज्वर अकेले की धान्ति उपवास से हो जाती है। इसी प्रकार अकेले ज्वर को धान्त करने के किये कछ भोजन आदि अनेक उपाय हैं। लघु भोजन आदि अनेक उपाय क्वर, स्वास, हिचकी आदि अनेक रोगों को धान्त करते हैं।। ३२-३४॥

मुखसाध्यः मुखोपायः कालेनाल्पेन साध्यते । साध्यते क्रच्छसाध्यस्तु यन्नेन महता चिरात् ॥ ३१ ॥ मुखताध्य और क्रच्छुसाध्य—मुखताध्य रोग, मुखपूर्वक चिकित्साः पर योहे तमय में अच्छा हो जाता है । कष्टलाध्य रोग बहुत प्रयकः हेर में अच्छा होता है ॥ ३५ ॥ याति नारोषतां ज्याधिरसाध्यो याप्यसंक्षितः ।
परोऽसाध्यः क्रियाः सर्वाः प्रत्याख्येयोऽतिवर्तते ॥ ३६ ॥
नासाध्यः साध्यतां याति, साध्यो याति त्वसाध्यताम् ।
पादावचारादेवाद्वा यान्ति भावान्तरं गदाः ॥ ३० ॥
वृद्धिस्थानक्षयावस्था रोगाणागुपळक्षयेत् ।
सुस्क्ष्मामपि च प्राक्षां देहाप्रिवलचेतसाम् ॥ ३८ ॥
व्याध्यवस्थाविरोषान् हि क्षात्वा क्षात्वा विचक्षणः ।
तस्यां तस्यामवस्थायां तत्तच्छ्रेयः प्रपद्यते ॥ ३६ ॥

याप्य और अशाध्य — याप्य संज्ञक असाध्य रोग कभी भी जड़ मूळ से नष्ट नहीं होते ( वे पय्य और ओषध द्वारा कुछ काछ तक दमे रहते हैं) और असाध्य रोग सब प्रकार की चिकित्सा करने पर भी धान्त नहीं होते । असाध्य रोग साध्य नहीं हो सकते, परन्तु साध्य रोग असाध्य वन जाते हैं। सब रोगों की चिकित्सा के जो चार पाट हैं, हन के अपचार से अथवा दैवबळ के कारण रोग दूसरी रियति ( असाध्य अवस्था ) में पहुंच जाते हैं। बुद्धिमान् वैद्य को उचित है कि दोष की हृद्धि, स्थान और अय की परीक्षा मली प्रकार करें। रोगों के धरीर, जाठराग्नि, बळ और चिच्च हिंस का स्वस्थता से ज्ञान प्राप्त करें। रोग की विशेष अवस्थाओं को मली प्रकार पूर्ण रूप से समझ कर उस प्रकार से शान्तिकारक चिकित्सा करने पर खुख ( धर्म, अर्थ, काम और मोखरूपी चारों पुरुषार्थ ) प्राप्त होते हैं॥ ३६–३९॥

प्रायस्तिर्थमाता दोषाः क्लेशयन्त्यातुराँश्चिरम् । तेषु न त्वरया क्वयोदेहाग्नि-बल्ज-विक्रियाम् ॥ ४० ॥ प्रयोगैः क्षपयेद्वा तान् सुखं वा कोष्ठमानयेत् । क्वात्वा कोष्ठपप्रभारतान् यथास्वं तं हरेद् बुषः ॥ ४१ ॥ क्वानार्थं यानि चोकानि न्याधिलिङ्गानि संप्रहे । न्याधयस्ते तदात्वे तु लिङ्गानीष्टानि नाऽऽमयाः ॥ ४२ ॥

प्रायः वात आदि दोष कुमार्ग में जाकर रोगियों को बहुत समय तक पीढ़ित करते हैं। ऐसे स्थानों में शीवता से काम नहीं छेना चाहिये। अपितु रोगों के बारीर और अग्निनक को जानकर औषध-प्रयोग द्वारा दोषों को धीरे धीरे कम क्षकरना चाहिये। अथवा दोषों को कोष्ठ-स्थान में बाना चाहिये। और जब दोष जाय तब योग्य रीति से बाहर निकाल देने चाहिये। रोगों के कि किये जो कक्षण संस्थेप में कहें हैं. उन को एक स्वतन्त्र रोग समझना चाहिये। परन्तु जिल स्थान पर दूतरे रोगों का झान कराया गया है यहां पर इन अक्षणों को कक्षण ही समझना चाहिये।। ४०-४२।।

> विकाराः प्रकृतिश्चैव द्वयं सर्वं समासतः । वद्भेतुवशगं द्देतोरभावान प्रवर्तते ॥ ४३ ॥

विकार और प्रकृति इन दो अवस्थाओं का जो वर्णन किया है ये दोनों ही कारण के अधीन है। कारण के अभाव से इन दोनों में से एक मी नहीं रह सकता ।। ४३॥

तत्र रळोकाः—हेतवः पूर्वेरूपाणि रूपाण्युपशयस्तथा । संप्राप्तिः पूर्वेयुत्पत्तिः सूत्रमात्रं विकित्स्तितम् ॥ ४४ ॥ ब्दरादीनां विकाराणामष्टानां साध्यता न च । पूथरोकैकशक्षोक्ता हेतुलिङ्गोपशान्तयः ॥ ४४ ॥ हेतुपर्योयनामानि व्याधीनां लङ्गगस्य च । निदानस्थानमेतावरसंप्रहेणोपदिश्यते ॥ ४६ ॥ इति ।

इस निदान स्थान में ज्वर आदि आठ रोगों के हेतु,पूर्वहर, रूप, उपधय, सम्प्रासि, पूर्वोत्पित, चिकिस्सा सूत्र, साध्यता और अशध्यता, इन का वर्णन किया है। हेतु, जिंग, उपधय, ज्यापि, कक्षण और हेतु के पन्मायवाची खन्द ये सब विषय संकेष में कह दिये हैं॥ ४४-४६॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकमितंबंदकृते निदानस्यानेऽ-पस्मारनिदानं नामाष्टमोऽप्यायः । इति निदानस्थानं संपूर्णम् ।

कितानस्थान में प्रधानमूत अबर आदि का ज्ञान कराने के किये अवि-पाक, अविच आदि को रोग कहे गये हैं, उनको स्वतंत्र अवस्था में उरमन्त होने पर रोग ही जानने चाहिये और जब स्वरादि के कारण ये उसम्त होते हैं सब् स्थल ही हैं। क्योंकि आधुर्वेद में स्वतन्त्र अपनी चिकित्सा से बान्त. हो शेग कहा चांता है।

# विमानस्थानम्

## प्रथमोऽध्यायः ।

### अयातो रसविमानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इस के बाद 'रस विमान' का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था।।१-२॥

इह खळु व्याचीनां निमित्त-पूर्वे हर-रूपेपत्रय-संख्या-प्राधान्यविधि-विकरण-चळ-काळ-वियोषानतुप्रविश्यानन्तरं रे रस-द्रव्य-दोष-विकार-भेषज-देश-काळ-चळ-शरीराहार-सार-सारम्य-सत्त्व-प्रकृति-वयसां मान-मवहितमनसा यथावज्ज्ञेयं भवति भिषजा, रसादिमानज्ञानायत्त्वात् क्रियायाः। न समानज्ञो रसदोषादीनां भिषक् व्याधिनिग्रहसमर्थो भवति । तस्मात्रसादिमानज्ञानार्थं विमानस्थानसुष्देश्यामोऽग्निवेश ! ॥ ३ ॥

विमान-स्थान का प्रयोजन—चिकित्सा में सफलता चाहने वाले वैद्य को चाहिये कि सब से प्रथम रोगोका निदान, पूर्वरूप, रूप, उपश्य, संस्था, प्रामान्य, विभि, विकल्प (मेर ), बल, काल, विशेष (संस्था अदि पांच, संपाति के मेर को मली प्रकार जानकर, अनन्तर सावधान मन होकर मधुर आदि रस, द्रव्य (मेपज द्रव्य), बात आदि रोष, विकार, देश (मूमि और रोगी), काल (नित्य और आवस्थिक), बल, हारीर, सार (स्वम्, रक्त, ओज आदि), आहार (भोजन), सत्य (आंकसालय), सर्व (मन), प्रकृति (बात-आदि), वय (का क के प्रमाण की अपेखा से बाल्यावस्था आदि ) आदि की रोगा में मली प्रकार परीखा करें, स्योंकि चिकत्सा-किया का आधार रसादि ज्ञान ही है। इस लिये रसादि का मान मली प्रकार करना चाहिये। रसादि को न जानने वाला वैद्य रोगों को रोकने और उन की चिकित्सा में सफल नहीं हो सकता। इसलिये है अभिवेश रेखादि ज्ञान के क्षयांन चिकित्सा के होने से, रसादि ज्ञान के किये विमान-

तत्राऽऽदी रस-द्रत्य-दोष-विकार-प्रभावाम् वस्यामः ॥ ४ ॥ इन में वव से प्रथम मधुर आदि रस, मेषच ब्रब्य, बात आदि दोष और विकार और इन के प्रमावों को कहेंगे ॥ ४ ॥

रसास्तावत् षद् मधुराग्छ छवण-कटुःतिकः-कवायाः। ते सम्यगुपयुज्य-मानाः शरीरं यापयन्ति, मिथ्योपयुष्यमानास्तु खलु दोषप्रकोपनायो-पकल्पयन्ति ॥ १ ॥

रस छः हैं, मधुर, अम्ब, ख्वण, कडु, तिक और कषाय। इन का यदि भली प्रकार उपयोग किया जाय तो ये शरीर को स्वस्य अवस्था में रखते हैं और यदि अन्यथा अर्थात् अन्यथा रूप में सेवन किये जावे तो वातादि दोशों को प्रकृपित करके रोगों को उत्पन्न करते हैं ॥ ५ ॥

दोषाः पुनस्तयो वात-पित्त-म्हेष्माणः । ते प्रकृतिमूताः शरीरोपकारका भवन्ति, विकृतिमापन्नास्तु खळु नानाविधैविकारैः शरीरमुपता-पयन्ति ॥ ६॥

दोष तीन हैं। वात, पित्त और कफ। ये तीनों दोष अपनी प्रकृति अर्थात् समान अवस्था में रहकर शरीर के उपकारक होते हैं और ये ही दोष विषम रूप में विकृत होकर शरीर को नानाप्रकार के रोगों से पीढ़ित करते हैं॥ ६॥

तत्र दोषमेकैकं त्रयक्षयो रसा जनयन्ति, त्रयक्षयञ्चोपरामयन्ति । तथ्यया कडुतिककपाया वातं जनयन्ति, मधुराम्छछवणास्त्वेनं सम-यन्ति । कडुकाम्छछवणाः पित्तं जनयन्ति, मधुरतिककषायास्त्वेनं समयन्ति । मधुराम्छछवणाः ऋष्माणं जनयन्ति, कडुतिककषाया-स्त्वेनं शमयन्ति ॥ ७॥

रसों के प्रभाव—दोषों का शमन करना और दोषों को कुपित करना यह रसों का ही प्रभाव है। इन में तीन तीन रस एक एक दोष को उत्पन्न करते हैं और तीन तीन रस एक एक दोष को शान्त करते हैं। जैसे—कहु, तिक और कषाय ये तीन रस वासु को उत्पन्न करते हैं। मधुर, अम्छ और कषण ये तीन रस वासु का शमन करते हैं। कहु, अम्छ और छवण ये तीन रस पित्त को उत्पन्न करते हैं। मधुर, तिक और कषाय ये तीन रस पित्त का शमन करते हैं। मधुर, अम्छ और कषण ये तीन रस कक्क को उत्पन्न करते हैं और कहु, तिक और कषाय ये तीन रस कक्क को शमन करते हैं॥ ॥॥।

रसदोषसन्निपाते तु ये रसा यैदोंषैः समानगुणाः समा बिष्ठा वा भवन्ति ते तानभिवर्धयन्ति, विपरीतगुणास्तु, भूबिष्ठा वा शमयभ्त्वअधश्यमानाः—इत्येतद्-व्यवस्थाहेतोः पद्त्वस्थाहे इसते रसानां परस्परेणासंस्रष्टानां, त्रित्वं च दोषाणाम् । संस्रगंविकत्य-विस्तरो श्रेषामपरिसंख्येयो भवति, विकल्पभेदापरिसंख्येयत्वात ॥ = ॥

रस और दोषों के सन्निपात होने पर जो जो रस दोषों के समान गुण वाले तथा समान स्वभाव के होते हैं वे उन दोशों को बढाते हैं, विशेषतः जब ये रस नित्य प्रति निरन्तर सेवन किये जाते हैं। इसी प्रकार जो रस जिन दोषों के साथ विपरीत गुण और विपरीत स्वमाव वाले होते हैं वे सेवन करने पर उन दोषों को शमन करते हैं। इस सामान्य और विपर्यंय के कारण जो वृद्धि और हास का नियम है उस की दृष्टि से परस्पर न मिले हुए रस छ: तथा परस्पर न मिले हुए दोष तीन हैं। इन्हीं में यह उपरोक्त व्यवस्था संमव है। इन के पारस्परिक संसर्ग में यह संभव नहीं, क्योंकि इन रखी और दोषी का परस्पर संयोग होने से वे असंख्य हो जाते हैं। क्योंकि विकल्पों के मेद अहंख्य हैं ॥ ८ ॥

खल्वनेकरसेषु द्रव्येष्वनेकदोषात्मकेषु च विकारेषु रस-दोषप्रभावमेकैकत्वेनाभिसमीक्ष्य ततो द्रव्यनिकारयोः प्रभावतत्त्वं व्यव-स्येत ।

इन में अनेक रसवाळे द्रव्यों में और अनेक दोषों को प्रारम्भ करने वाले विकारों में रस प्रभाव और दोषों के प्रभाव को पृथक पृथक रूप से देखकर, रसंबिकार द्रव्य-विकार के प्रभाव का निश्चय करे। अर्थात जहां पर एक रस और एक ही दोव हो वहां पर रस और दोव के प्रभाव से द्रव्य-विकार के प्रभाव का जान हो ही जाता है । परन्त जहां पर अनेक रस और अनेक दोष मिछे हों बहां पर भी व: रसों और तीन दोषों के प्रभाव का निश्चय कर लेना चाहिये।

नरवेषं खळ सर्वत्र। न हि 'विकृति-विषम-समवेतानां नानात्मकानां

१. रस का विकृति समवाय जेंसे मधुर भात में। मधुर रस स्वभाव से स्नेहकारी और कथ्य है. परन्त द्रव्य के विकार रूप भात में वह मधुरता वह गुण नहीं करती । भात रिनग्ध और बुष्य नहीं है ।

रसों का विषम समवाय अर्थात् विषम मेळ जैसे तिल में कवाय. कड. तिक और मधर चार रस मिले हैं। यदि वे बिना मात्रा के मिले न होते तो तिल भी ा और खेमा को इरने वाळा वा त्रिदोष-हारी होता. परन्त तिक में रखों का ा अर्थात् विषम रूप से मेळ है। अतः वह वैसा नहीं है, प्रस्युत ह को उत्पन्न करता है। पदार्थों में कहीं तो ये रस अपना ठीकर द्रव्याणां परस्परेण चोपहतानामन्येश्च विकल्पनैर्विकस्पितानामवयवप्र-भावानुमानेन समुदायप्रभावतत्त्वमध्यवसातुं शक्यं । तथायुक्ते हि समुदाये समुदायप्रभावतत्त्वमेवोपलम्य ततो रस-द्रव्य-विकार-प्रभाव-तक्यं व्यवस्येत ॥ ६ ॥

परन्तु इस प्रकार सब स्थानों पर जाना नहीं जा सकता। क्योंकि द्रव्य सम्पूर्ण विकृति भाव से और असमान परिमाण में परस्यर मिलते। इस मिलनेके समय एक द्रव्य के द्वारा दूसरा द्रव्य नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार नाना रूपमें भी द्रव्य बदल जाता है। इन अवस्थाओं में अंशांध विकल्पना द्वारा प्रत्येक अंश का प्रभाव अनुमान द्वारा जानकर उससे सम्पूर्ण समुदाय रूप द्रव्य का प्रभाव जानना असम्भव है। इस अवस्था में सम्पूर्ण द्रव्य का सम्पूर्ण प्रभाव जानना चाहिये।। ह।।

वस्माद्रसप्रभावतश्च द्रव्यप्रभावतश्च दोषप्रभावतश्च विकारप्रभाव-तश्च तत्त्वग्रुपदेक्ष्यामः—तत्रंप रसन्द्रव्य-दोष-विकार-प्रभाव व्यदिष्टो भवति ॥ १०॥

इसिंखें चिकित्सा में रस-प्रभाव, द्रस्य-प्रभाव, दोष प्रभाव और विकार-प्रभाव इन चारों की अपेक्षा है। इससे उन चारो प्रकार के प्रभावों का यथार्थ उपदेश करेंगे। रसों और द्रश्यों का वात, यिच और कफ इन दोषों को कुपित और शान्त करने का प्रभाव रसनिक्षण अध्याय में कह दिया ॥ १० ॥

द्रव्यप्रभावं पुनरुपदेश्च्यामः—तैल्लधिर्मभूनि बात-पित्त-रुलेश्म-प्रश्न-मनार्थानि द्रव्याणि भवन्ति । तत्र तलं स्तेद्दीष्ण्यगौरवापपन्नत्वाद्वातं जयति सत्तत्मभ्यस्यमानम् । वातो हि रौक्ष्यशैत्यज्ञाघवोपपन्नो विरुद्ध-गुणो भवति, विरुद्धगुणसन्निपाते हि भूयसाऽल्पमवजीयते, तस्मा-

फल उत्पन्न करते हें और कहीं नहीं करते, इसी से उनके सम-समयाय या विषम-समयाय का अनुमान किया जाता है।

एक ही पदार्थ के नाना कर बन जाने से भी उनके गुणों में मेद आता है। रसें और दोवों का दो प्रकार का समवाय अर्थात् मेल होता है। (१) प्रकृतिके अञ्चक्त (२) प्रकृति के अनुकृत । जहां नाना रस मिलकर भी प्रकृति के गुणों का नाश नहीं करते बैसा मेल 'प्रकृति-सम-समबाय' कहाता है। जहां वे विकृति होकर मूळ पदार्थ के गुणों का नाश कर देते हैं, वहां 'विकृति-विषय-समबाय' कहाता है, व्योक बहां विकृति हो जाने से विषय अर्थान् प्रकृति के रसें का विपर्य सेंक होता है।

सैळं बातं जयित सततमभ्यस्यमानम् । सिपः सल्वेवमेव वित्तं जयिते, साधुर्याच्छेत्यान्मन्द्वीयेत्वास्, वित्तं समधुरसुष्यां तीक्ष्यं स । सधु स इकेष्माणं जयित, रोक्ष्यारोक्ष्य्यात् कषायत्वास् । इकेष्मा हि स्निग्धो मन्दो मधुरस्र ॥ ११॥

द्रव्य के प्रभाव का अब उपदेश करते हैं। तेल बायु को, वी पित्त को और मधु कफ को धान्त करने वाले द्रव्य हैं। इन में तेल, रनेह, उच्च और गुढ़ होने के कारण निरन्तर सेवन करने से वायु को धान्त करता है। क्योंकि बायु, रूख, श्रीत और लघु होने से तेल से विपरीत गुण बाका है। दो विरोषी गुणों के मिश्रण में जो गुण अधिक बलवान् हाता है वह निर्वल को जीत लेता है। हसी प्रकार भी भी पित्त को जीतता है, धी, मधुर, श्रीत एवं मन्दवीर्य है और पित्त अमधुर (कड़ु अस्त), उच्च और तिक्ष्ण है। वह भी विपरीत गुण होने से पित्त को जीतता है। मधु कफ को जीतता (श्रमन) करता है। मधु कफ को जीतता (श्रमन) करता है। मधु कफ को विरारीत गुण वाला है। इस हिनम्ब, मन्द और मधुर है, इसलिये मधु कफ से विपरीत गुण वाला है। इस हिनम्ब, मन्द और मधुर है, इसलिये मधु कफ से विपरीत गुण वाला है। । ।

यश्चान्यद्पि किंचिद् द्रव्यमेवं वातिपत्तकफेक्यो गुणतो विपरीतं विकटं तश्चेताख्यस्यभ्यस्यमानम् ॥ १२ ॥

इसी प्रकार अन्य जो कोई द्रवय गुणों में बात, पित, कफ से विषयीत गुण-वाला होता है, वह निरन्तर सेवन करने से बात, पित्त और कफ को धान्त करता है ॥ १२ ॥

अथ खळु त्रीणि द्रव्याणि नात्युपयुञ्जीताधिकमन्येश्र्यो द्रव्येश्यः। तव्यथा पिष्पळीः, क्षारं, छवणमिति ॥ १३॥

इन निम्न-लिखित तीन द्रव्यों को अन्य द्रव्यों की अपेका अधिक सेवन नहीं करे। १. पिपली, २. सार और ३. स्वण ॥ १३ ॥

पिष्पल्यो हि कटुकाः सत्यो मधुरविषाका गुर्व्यो नात्यर्थं स्निग्बो-ष्णाः प्रक्लेदिन्यो भेषजाभिमताश्च । ताः सद्यः ग्रुमाञ्चमकारिण्यो मवन्ति, आपातमद्राः प्रयोगसमसाद्गुण्यात्, होपसंचयानुदग्धाः । सत्तत्रभुषयुष्यमाना हि गुरुप्रक्लेदिस्वाच्छ्लेद्धाणमुद्दन्छेशयन्ति, औष्ण्या-रिपत्तं, नच वातप्रशमनायोषकल्पन्ते, अल्पस्नेहोष्णमावात्, योगवाहि-न्यस्तु स्र्ळ् भवन्ति । तस्मारिष्पळीनोत्युपयुद्धीत ॥ १४ ॥

( शुष्क पिप्पछी ) कटुरल की होकर भी विपाक में मधुर, गुढ़, न न अधिक उष्ण, शरीर के धादुओं को क्रिक करने ( गड़ाने ) बाकी है, ओषि क्य से टीक भी है, तो भी शीष्ट ही शुम-अशुम फक को दिखाने वाली हैं। सम्यक् प्रयोग करने में पूर्णक्य में गुणकारी और टीक तरह प्रयोग न करने पर दोष का संस्थ करने वाली होती है। क्योंकि पिपली का तिरन्तर उपयोग करने से यह भारी तथा क्लोद उत्पन्न करने वाली होने के कारण कफ को कुपित करती है। उच्चा होने से पित्त को कुपित करती है। यह विपरित गुण होने पर भी वासु का शमन नहीं करती। क्योंकि इन में स्नेह और उज्जागुण न्यून रहता है। पिपली योगवाही है अर्थात् जिस द्वस्य के साथ मिलाकर देते हैं उती द्रव्य के समान कर्म करने वाली होती है। इसीलिये क्यर, गुल्म, कुष्ट आदि में इस का उपयोग है। इसलिये पिपली का अधिक उपयोग नहीं करना चाहिये। (पिपली का भोजनादि में अति प्रयोग हानिकारक है, रसायन में नहीं)॥ १४॥

क्षारः पुनरौष्ण्यतेकृण्यलावनोपपनः क्लेद्यत्यादो पश्चादुपरो षयति । स पचन-दहन-भेदनार्थसुपयुज्यते । सोऽतिप्रयुज्यमानः केशा-श्चिद्धदयपुंस्त्योपघातकरः संपद्यते । ये होनं पाम-नगर-निगम-जनपदाः सततसुपयुक्षते तेऽप्यान्ध्य-पाण्ट्य-खालित्य-पालित्य-भाजो हृदयापकर्ति-नश्च भवन्ति, तद्यथा प्राच्याश्चीनाश्च । तस्मात्क्षारं नात्युपयुक्षीत ॥१५॥

खार, उष्ण, तीक्ष्ण और लवण रस से युक्त होते हैं। ये खार पहिले तो धरीर को क्लिम्न करते हैं और पीछे से युक्त करते हैं। धोफ आदि संवात या पिण्डित हुए दांवों को जलाता है, पकाता है और फोइता है। इसलिये पकाने, जलाने और फोइने के लिये इस का उपयोग किया जाताहै। यहां खार यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाये तो केश (बाल), आंख, इदय और पुरुषत्व को नाश करता है। इसलिए जिस माम, नगर, बस्ती मान्त वा देश के लोग इस का अधिक उपयोग करते हैं वे अन्ये, नपुंसक, बार्लो का गिरने (गंज) या पकने (पलित) और हुदय के रोग से विशेष रूप से पीहित होते हैं। जैसे—माच्य (कामरूप) देश के और चीनो। इसलिये खार का अधिक उपयोग नहीं करना चाहिये ॥१५॥

छवणं पुनरीण्यतेह्ण्योपप्रमनतिगुर्वनिविस्त्रवयुपक्रीदि विस्नंस-नसमर्थमभद्गव्यरुषिकरं आपातमद्रं प्रयोगसमदाद्गुण्यात्, दोवस्त्रक्-यातुबन्धं, तद्रोचनपाचनोपक्छेदनविस्नंसनार्धमुष्युक्वते । तद्स्यर्थमुण् युज्यमानं ग्रानि-शैथिल्य-दौर्वल्यामिनिष्ट्रेत्तिकरं शरीरस्य श्रेनद् माम-नयर-विगम-सनपदाः सतत्रमुष्युक्कते, ते भूथिष्ठं शिबिङ-मीय-शोणिवा जपरिक्रोसस्था भवन्ति। तयपा बाह्यां न्यां है। हिक-मैन्यव-सौवीरकाः, ते हि पयसाऽपि सदा छवणमस्तन्ति, येऽपीह भूमेरत्यू वरा देशास्तेष्वीयधिवीरह्नस्यतिवानस्यत्या न जायन्तेऽल्यते बसो वा भवन्ति छवणोपहत्त्वात् । तस्माञ्जवणं नात्यु पञ्चीत । ये हातिब-वणसार्व्याः पुरुवास्तेषामपि खालित्येन्द्र छुप्तपालित्यानि तथा वर्षयक्षा-काळे भवन्ति ॥ १६॥

लवण, उष्ण एवं तीवण दोनों गुणों से युक्त है, न तो बहुत गुर और न बहुत स्निग्ध होता है। क्लिन्न करने वाला, विसंसन (बहाने की) शक्ति बाला, भोजन में उचि पैदा करने वाला, भली प्रकार उपयोग करने पर सम्पूर्णक्य में कल्याणकारी है, ठीक प्रकार से न बरतने से दोधों को कुपित करने बाला होता है। इस का उपयोग उचि पैदा करने में, पाचन के लिये. क्लिन्न करने के लिये और विसंसन के लिये प्रयुक्त होता है। इस का उपयोग बहुत अधिक मात्रा में करने से शरीर में ग्लान, शिथिलता और दुर्वलता उरस्म होती है। जिस मान, नगर, प्रान्त वा देश के न्यिक इस का निरन्तर उपयोग करते हैं, उन को ग्लानि बहुत रहती है और उन के उधिर, स्नायु और मांत्र शिथिल हो जाते हैं। वे निर्वल होने से क्लंश सहने में असमर्थ रहते हैं। जैसे—बाह्लीक (बल्ल), सौराद्रिक (गुजराती, काठियावाड़ी), सैन्यन (सिन्धु देशी) और सौबीर देश के लोग। ये लोग दूव के साथ भी लवण लाते हैं।

उघर मूमियों में ओपि (फलवालो), लता, वनस्पति, फरुपुणवाले वृक्ष उत्पन्न नहीं होते। यदि होते हैं तो वे अल्पवल होते हैं। नमक ही हन की शक्ति को मार देता है, इसलिये नमक का अधिक उपयोग नहीं करना चाहिये।

इस के अतिरिक्त जिन कां छवण बहुत अनुकृष्ठ पड़ता है उन के बाछ बीज गिर जाते हैं, जल्दी सफेद हो जाते हैं, इन्द्रलुप्त का रोग हो जाता है और युवाबस्था में ही चेहरे पर सुर्रियां पड़ जाती हैं ॥ २६॥

तस्मात्तेषां तत्सात्म्यतः क्रमेगायगमनं श्रेयः; सात्म्यमपि हि क्रमे-णोपनिवर्त्यमानमदोषमलगदोषं वा भवति ॥ १०॥

इसलिये इन पुरुषों को 'न वेगान्वारणीय' ( सुत्रः ७ ) अध्याय में बतकाये हुए क्रम से नमक के इस प्रकार सास्त्य ( अनुक्लता ) से प्रयक् होना ही कल्या अकारी है, क्योंकि ऐसे सास्त्य से कमपूर्वक हटना दोधरहित अथवा बोड़े दोध-

ः॥ १७ ॥ [ नाम तद् यदात्मन्युपरोते । स्रात्म्यार्थो सुपशचार्वः॥ सारम् — उस को कहते हैं कि जो अपनी देह के किये सुस्तकारक मा अनुकूक होता है। क्योंकि 'सारम्य' का अर्थ 'उपद्यय' है।

तत् त्रिविधं-प्रवरावरमध्यविभागेन । सप्तविधं च रसैकैक्स्वेन, सर्वरसोपयोगाच ॥ १८॥

तत्र सर्वरसं प्रवरं, अवरमेकरसं, मध्यमं तु प्रवरावरमध्यस्य । तत्रावरमध्याध्यां सालयाध्यां क्रमेण प्रवरमुपपावयेत्सालयम् । सर्वरस-मि च द्रव्यं सालयमुपपन्नं प्रकृत्याशुपयोक्तृष्टमानि सर्वाण्याहारविधि-विशेषायतनान्यभिसमीक्ष्य हितमेवानुकध्येत ॥ १९ ॥

सालय के मेद—यह सालय तीन प्रकार का है। (१) प्रवर (१) मध्यम और (१) अवर। अथवा सात प्रकार का है। जैसे एक एक रख से छः प्रकार का और सब रखों के उपयोग से सात प्रकार का है। इन सातों में सब रखों का सालय 'प्रवर' है। 'एक रस का सालय 'अवर' निकृष्ट है। प्रवर और अवर के मध्य में स्थित सालय को 'मध्यम' कहते हैं। इन में अवर और मध्यम सालय को कमशः प्रवर सालय में परिवर्तित करने का प्रयत्न करना चाहिये। सब रखों का सालय होने पर भी अर्थात् आहार-विधि के विशेष उपयोक्ता और प्रकृति आदि सब प्रकार के आठों अंगों को देखकर हितकारक पदार्थों का सेवन करना चाहिये॥ १८—१९॥

तत्र स्रन्विमान्यष्टाबाहारविधिविशेषायतनानि भवन्ति । तद्यथा प्रकृति-करण-संयोग-राशि-देश-काछोपयोग-संस्थोपयोकन्नष्टमानि भवन्ति ॥२०॥

आहार-विधि—ये निम्नलिखित आठ वार्ते आहार विधि में विशेष कारण या उसके अंग होती हैं। (१) प्रकृति, (२) करण, (३) संयोग, (४) राह्यि, (५) देश, (६) कारू, (७) उपयोग-संस्था और (८) उपयोक्ता॥ २०॥

तत्र प्रकृतिरुच्यते । स्वभाषो यः स पुनराहारौषधद्रव्याणां स्वाभा-विको गुर्वादिगुणयोगः । तद्यथा—माषसुद्गयोः, सूकरैणयोख्य ॥२१॥

उन में से प्रकृति का वर्णन करते हैं—(१) प्रकृतिस्वभाव को कहते हैं। आहार-द्रव्य और औषघ-द्रव्यों में जो गुरू, ख्यु आदि गुण स्वभाव से रहते हैं उन का नाम प्रकृति है। जैसे माप (उदद) और ब्राइट के मांस स्वभाव से ही गुरू हैं और मूंग तथा हरिण के मांस स्वभाव से शे ख्यु होते हैं॥ २१॥ करणं पुनः स्वाभाविकानां द्रव्याणामभिसंस्कारः, संस्कारो हि

१.करीब सब रस के पदार्थ खाती है, इंस्किये इस का मांच निर्दोष माना है। गुणान्तराधानसुच्यते । ते गुणाञ्च तोयाग्निसंनिकर्वज्ञोचसम्बनदेशः काळ वरोन भावनादिभिः काळप्रकर्षभाजनादिभिज्ञाऽऽधीयन्ते।।२२॥

(२) करण—स्वाभविक द्रव्यों के संस्कार का नाम 'करण' है। स्था-माविक गुण से भिन्न दूसरे गुण को उत्पन्न कर देने का नाम 'संस्कार' है। वे गुण जल, अग्नि के संयोग से, शौच (घोने आदि से ), मन्यन (विकोने से ), देश, काल और स्वरस आदि की भावना से, समय को अधिकता से, (पात्र आदि की मिम्नता से ), उत्पन्न कर दिये जाते हैं ।

बिल्) ने पर दही के गुण भिन्न हो जाते हैं। दूध को मिट्टी के बर्चन और होहे के बर्चन में पकाने पर उठके स्वाद में अन्तर आ जाता है॥ २२॥

संयोगस्तु द्वयोर्षह्ना द्रव्याणा संहतीमावः, स विशेषमारमते वन्नेकेकशो द्रव्याण्यारभन्ते। तद्यथा मधुसर्पिषोः, मधुमत्स्यपयसा च संयोगः॥ २३॥

(३) संयोग—दो या दो से अधिक पदार्थों का मिलना 'संयोग' कहाता है। संयोग विशेष कार्य उत्पन्त करता है जब कि अहेला २ द्रव्य वह कार्य उत्पन्त नहीं करता। जैसे, मधु और घो का समान मात्रा में संयोग मारक है, १ यक् पृथक् नहीं। इसी प्रकार मछली और दूच का संयोग कुछ रोग को उत्पन्त करता है, १ यक् पृथक् नहीं॥ २३॥

राहिस्तु सर्वप्रहपरिप्रहो, मात्रामात्राफळविनिश्चयार्थः प्रकृतः । तन्न सर्वस्याऽऽहारस्य प्रमाणग्रहणमेकपिण्डेन सर्वप्रहः । परिषद्श्चपुनः प्रमाणग्रहणमेकैकरवेनाऽऽहारद्रन्याणाम् । सर्वस्य हि ग्रहः सर्वप्रहः । सर्वतश्च ग्रहः परिष्रह उच्यते ॥ २४ ॥

(४) राशि—दो प्रकार की होती है। (१) सर्वप्रह और (२) परिप्रह। राशि का प्रयोजन मात्रा और अमात्रा अर्थात् कम या अधिक मात्रा में भोजन या औषक के लेने से उत्पन्न अच्छे या सुरे परिणाम का निश्चय करना है। सम्पूर्ण आहार को एक पिण्ड की मात्रा में प्रकृण करने का नाम 'सर्वप्रह' है। आहार द्रश्यों को एक एक करके नियत्त प्रमाण में

१. पानी से बार बार घोने पर पदार्थ के गुण बदल जाते हैं। यथा — 'श्रुपीताः, प्रश्नुताः, स्विन्नः, संतप्तक्षीदनो लघुः।' मथने से—दिष छोय करती है, । मथने पर स्तेह होने पर भी छोयम्न है। पात्र में—वादी के पात्र में दही, | के पूत्र में पानी स्वना उत्तम है। काल के कारण पन्द्रह दिन के पीछे था है पिये। देखमें—पाल के देर में रस्त्री।

प्रहण करने का नाम 'परिमह' है। सब मोज्य पदायों के समुदाय कर में एक साथ मिलाकर उस में से ग्रहण करना 'सर्वमह' है और सब में से प्रत्येक से पृथक् पृथक् ग्रहण करना 'परिमह' है। (आहार मात्रा—अग्नि और आहार-द्रव्य की अपेखा करती है। इसलिये अग्नि बल की अपेखा से सर्वमह' और द्रव्य की अपेखा से परिमह समझना चाहिये)॥ २४॥

देशः पुनः स्थानं द्रव्याणामुत्यत्तिप्रचारौ देशसात्य्यं चाऽऽचष्टे॥ २५॥ (५) देश का अर्थ हे स्थान । यह स्थान (स्थावर और जंगम ) द्रव्यां की उत्यन्ति प्रचार के साथ साथ देश-सात्य को भी बताता है। उत्यन्ति से जैसे—हिमालय में उत्यन्त अन्तादि गुरु और मह में लघु होता है। प्रचार से जैसे—हिमालय में उत्यन्त अन्तादि गुरु और मह में लघु होता है। प्रचार से जैसे—लघु पदार्थ खाने वाले, मह भूमि में विचरने वाले, बहुत फिद्रने वाले प्राणियों का मांस लघु होता है, अन्यों का गुरु । देशसाल्य जैसे अन्तर देश में उष्ण, रूख और महमूमि में शीत हिनाय पदार्थ हित हारी हैं ॥ २५॥

कालो हि नित्यगञ्चाऽऽवस्थिकञ्च । तत्राऽऽवस्थिको विकारमपेक्षते, नित्यगस्त खल्बृतुसारम्यापेक्षः ॥ २६ ॥

(६) काल दो प्रकार का है। नित्यग और आवस्थिक। रोगी की अवस्थानुरूप इन में आवस्थिक-काल विकार को अपेक्षा करता है। नित्यग काल ऋतु, सात्य, शीत, उच्ण, वर्षा आदि की अपेक्षा करता है।। २६॥

छपयोगसंस्था तु उपयोगनियमः, स जीर्णेलक्षणापेक्षः ॥ २० ॥ (७ ) उपयोग संस्था—उपयोग-व्यवस्था या उपयोग-नियम को उपयोग-संस्था कहते हैं । यह मोजन के पचने की अपेक्षा करता है । 'जीर्णेऽस्नीयात्'

यइ आगे कहेंगे ॥ २०॥

खपयोक्ता पुनः यस्तमाहारमुपयुङ्क्ते यदायत्तमोकसात्म्यम् ॥ २८ ॥ (८) उपयोक्ता—जो उस श्राहार का उपयोग करता है, उस मोका को

'उपयोक्ता' कहते हैं । जिस के अधीन अस्यास-सालय है ॥ रू ॥

इत्यष्टाबाहारविधिविशेषायतनानि भवन्ति । एषां विशेषाः शुभाग्रुभफछप्रदाः परस्परोपकारका भवन्ति, तान् बुभुत्सेत । बुद्ध्वा च हितेप्सुरेव स्यात्, न च मोहारप्रमादाद्वा प्रियमहितमसुखोदकेषु-पसेव्यं किञ्चिदाहारजातमन्यद्वा ॥ २९ ॥

१ वर्षश्रह-एक मनुष्य का भोजन आठ छटांक होना चाहिये। परिम्रह-चावक, दो छटांक, आया-५ छटांक, दाक एक छटांक, साक-एक प्रकार से आठ छटांक। इस प्रकार से आहार विवि के विशेष आठ आयतन कह दिने हैं। ये प्रकृति आदि आठों आयतन शुम और अशुम फल (स्वास्थ्य एवं अस्वास्थ्य ) को अस्यन करने में परस्पर एक दूसरे के सहायक होते हैं। इस किये नैस हन को भी जाने। इन में जो सम-बादुओं को प्रकृति में रक्खें और विषम शादुओं को समान करें उन को जानकर हितकारक का सेवन करे! मोह, अज्ञान अथवा लापरवाही से आपातिषय (सेवन के समय अतिभिय), परन्तु उत्तरकाल में परिणाम में दुःख विकार वा रोगकारक अहित आहार पदार्थों या अन्य इस प्रकार के विहार का सेवन नहीं करना चाहिये॥ २९॥

तत्रेदमाहारविधिविधानमरोगाणामातुराणां च केषांचिरकाछे प्रकृत्येव हिततमं मुखानानां भवति । उष्णं हिनग्धं मात्रावरजीर्णे बीर्याविकद्विमष्टे देशे इष्टसर्वोपकरणं नातिहृतं नातिविद्वम्बितमजल्पन्नह्-संस्तन्मना भुद्धीताऽऽत्मानमभिद्यमोक्ष्य सम्यक्॥ २०॥

यहां आगे कही जाने वाली आहार विधि स्वस्थ एवं रोगी दोनों के लिये उचित समय में स्वमाव से हितकारक होती है।

आहार विधि—उष्ण (गरम) भोजन खावे, रिनम्ध भोजन करे, मात्रानु-सार खाये, पूर्व भोजन के जीणं होने पर खाये, अविबद्ध वीर्य वाळे पदार्थों को खाये, मनोवाच्छित स्थान पर, मन के अनुकूळ उपकरणों के साथ, न बहुत जल्दी, न बहुत चीरे, बिना बोळे, बिना हँसे, पूर्ण मन देकर, आत्मा के साष्य या अपनी शक्ति को देखकर मळी भांति विचार कर खाये ॥ ३०॥

तस्य साद्गुण्यसुपदेख्यामः—डब्णमभीयात्। षष्णं हि सुज्यमानं स्वदते, भुक्तं चाम्रिमीदयसुदीरयति, क्षिप्रं च जरा गच्छति, वातं चानुलोमयति, श्लेष्माणं च परिशोषयति, तस्मादुष्णमभीयात् ॥३१॥

इस प्रकार भोजन करने के सद्गुणों का उपदेश करते हैं—गरम, जितना-गरम मुख में सहन हो सके, उतना गरम भोजन करे। गरम भोजन कवि उत्सक्ष करता है, खाने में अच्छा लगता है। खाने पर जाकर अनि को बदाता है, श्रीम पाचन हो जाता है। बायु का अनुलोमन करता है, कक को सुखाता है। इस किये गरम भोजन खावे।। ३१॥

स्तिग्धमभीयात् । स्तिग्धं हि भुज्यमानं स्वद्ते, युक्तमौद्येमिन-ति, क्षिपं जरां गच्छति, वातमनुङोमयति, दृढीकरोति स्त्रीरो-बङ्गमिषुद्धं चाभिजनयति, वर्णप्रसादमपि घाभिनिर्वेषयि यात्॥ ३२ ॥ स्तिन्ध मोजन करे। स्निन्ध मोजन खाने में अब्बा कगता है। खाने पर निर्वेक जाठराग्नि को बढ़ाता है। धीम परिपाक होता है। बायु का अनुकोमन करता है, घरीर को बढ़ाता है, इन्द्रियों को बकवान् बनाता है, घरीर में बड़की इदि करता है, रंग में कान्ति, चिकनाई उत्पन्न करता है, इसिक्ये स्निन्ध मोजन करे।। ३२॥

मात्रावदशीयात् । मात्रावद्भि भुक्तं वात-पित्त-ककानप्रपीडयदायुरेव विवर्धयति केवलं, सुखं गुदमनुपर्यति, न चोष्माणभुपद्दन्ति, अन्ययं च परिपाकमेति, तस्मान्मात्रावदशीयात् ॥ ३३ ॥

मात्रा में खावे। मात्रा में खाया हुआ अन्न वात, पित्त और कफ को कुपित नहीं करता, केवल आयु को ही बढ़ाता है। परिपाक होकर सुखपूर्वक गुरा मार्ग से बाहर निकल आता है। धरीर की अन्तराग्नि को नहीं विगाइता, विना कष्ट के परिपाक हो जाता है, इसलिये मात्रा में भोजन करे।। ३३॥

जीर्णेऽश्रीयात् । अजीर्णे हि भुञ्जानस्याध्यबहृतमाहारजातं पूर्वस्याऽऽहारस्य रसमपरिणतमुत्तरेणाऽऽहाररसेनोपसृजत् सर्वान्दोन् वान् प्रकोपयत्याम्, जीर्णे तु भुञ्जानस्य स्वस्थानस्येषु दोषेष्वग्नौ चोदीर्णे, जातायां च बुमुक्षायां, विष्टतेषु च स्नोतसां मुखेषु, चोद्गारे वियुद्धे, विज्ञुद्धे च हृदये, वातानुकोम्ये, विस्तृष्टेषु च वात-मूत्र-पुरीष-वेगेष्वध्य- बहृतमाहारजातं सर्वशरीरधात्नप्रदूषयदायुरेवाभिवर्धयति केवलम्, तस्माज्ञीर्णेऽश्रीयात् ॥ १४ ॥

पूर्व-सुक्त भोजन के जांगें होने पर खावे। अजीगें अवस्था में भोजन करने से पूर्व में खाये हुए भोजन के अपरिषक्व रख से नवीन आहार का रख मिळकर सीम ही दोषों को प्रकुषित कर देता है। इसिलये पूर्व सुक्त भोजन के जीगें होने पर, दोषों के अपने स्थान में स्थित होने पर, अमि के उदीस होने पर, मुख्त कमने पर, अन्तवह स्रोतों के सुखों के खुळ जाने पर, बकार के विशुद्ध होने पर, हृदय (आमाध्य ) के साफ होने पर, वायु के अनुकृत्र होने पर बायु, मूत्र, मळ के वेगों के साफ होने पर किया हुआ। भोजन धरीर के सब बायुओं को समान अवस्था में रखता हुआ, केवळ आयु को ही बढ़ता है, इस किये जीगें अवस्था में भोजन करें।। १४॥

बीर्याविषद्धमश्रीयात् । अविषद्धवीर्यमशत् हि न विषद् जैविकारेरयमुपसुच्यते, तस्माद्वीर्याविषद्धमश्रीयात् ॥ ३४ ॥ अविषद्ध वीर्यं वाके पदार्थों को लावे । अविषद्ध । बाड़े पदार्थ के चेवन करने से, विकट बीर्थ वाड़े पदार्थों के चेवन से उत्पन्न होने बाड़े (कुछ, बीवर्ष आदि) रोगों से मनुष्य बचा रहता है, इसक्रिये अविकट बीर्थ वाड़े पदार्थों को खाबे।। ३५.॥

इष्टे देशेऽश्रीयात्। इष्टे हि देशे भुझानो नानिष्टदेशजैर्मनीवि-धातकरेभविमेनोविचातं प्राप्नोति, तथेष्टैः सर्वोपकरणैः, तस्मादिष्टे देशे

तथेष्टसर्वोपकरणं चाश्रीयात् ॥ ३६ ॥

अभिमत प्रदेश में मनोऽनुकूल टपकरणों के लाय भोजन करे। मनो-बाच्छित स्थान में भोजन करने से, अनिष्ट देश में उत्पन्न होने वाले, मन को दुःखी करने बाले भावों से मनुष्य दुःखी नहीं होता है। यहां बात मन के अनुकूल उपकारणों के साथ भी जाने। इसलिये इष्ट स्थान में और अभिमत उपकरणों के साथ भोजन करें।। इस ॥

नातिद्रुतमर्भायात्, अतिद्रुतं हि अञ्जानस्योत्तेहनमवसादनं, भोजनस्याप्रतिष्ठानं, भोज्यदोषसाद्गुण्यापळव्यात्र नियता, तस्मानाति-

द्रतमश्रीयात् ॥ ३७॥

बहुत जल्दी जल्दी भोजन नहीं करे। बहुत जल्दी भोजन खाने से भोजन उन्मार्ग अर्थात् विरुद्ध मार्ग में जाने लगता है। जल्दी खाया हुआ भोजन अवस्त्रता वैदा करता है, तथा भोजन आमाश्य में नहीं रहता. वमन हो जाता है। जल्दी खाने से भोजन के गुण दोष की पहिचान भी नहीं होती, इसल्ये बहुत जल्दी भाजन नहीं करे॥ ३७॥

नातिबिङम्बितमश्रीयात् । अतिबिङम्बितं हि भुक्षानो न तृप्तिम-धिगच्छति, बहु भुक्ते, शांतीभवति चाऽऽहारजातं, विषमपाकं च भवति, तस्मान्नाति।बङम्बतमश्रीयात् ॥ ३८ ॥

बहुत घीरे इक एक कर भी भोजन नहीं करे। बहुत घीरे घीरे खाने से पुरुष को कभी तृप्ति नहीं होती, इष्टिये बहुत खा जाता है। भोजन भी टण्डा पढ़ जाता है, भोजन विषम रूप में पचता है, इष्टिये बहुत घीरे घीरे भोजन नहीं करे।। ३ — ॥

श्र जल्पन्नहसंस्तन्मना भुजीत--जल्पती हसतोऽन्यमनसो वा भुजा-नस्य त एव हि दोषा भवन्ति य एषातिहृतमभतः, तस्मादजल्पन्नह-संस्तन्मना भुजीत ॥ २६ ॥

भू बार्ते न करते हुए था न इंस्ते हुए मनोयोग के साथ मोजन करे। बार्ते इस हुए क्षेप्र इंस्ते हुए अथवा तूसरी तरफ अन्य कार्य में मन को सगावे हुए भोजन करने पर वे ही दोष उत्पन्न होते हैं जो जल्दी खाने में उत्पन्न होते हैं। इसिंख्ये बिना बोके, बिना हंसे, पूर्ण मनोयोग के साथ भोजन करे ॥ ३६।। आत्मानमिसमिक्ष्य भुझीत सम्यक्। हदं ममोपरोते, हदं नोपरोत इति, विदितं हास्य आत्मन आत्मसात्म्यं भवति, तस्मादात्मानमिन समीक्ष्य भुझीत सम्यगिति॥ ४०॥

अपनी रुचि वा हित-श्रहित को देखकर भोजन करे। मेरी आरमा को यह अनुकूछ है, यह प्रतिकृछ है, यह मेरे साल्य है, यह मेरे असाल्य है, ऐसा विचार कर खावे। इस प्रकार खाने से आत्मसाल्य का ज्ञान रहता है। इसिलये अपनी शक्ति और हित-श्रहित का विवेचन करके खाना चाहिये॥४०॥ भवति चात्र—रसान् द्रव्याणि दोषोख विकारांख्य प्रभावतः।

त्रात चात्र—रसान् द्रव्याण दायात्र ।वकारात्र प्रमावतः । वेद यो देशकाळी च शरीरं च स नो भिषक् ॥ ४१ ॥

जो पुरुष रह, द्रस्य, दोष, विकार, प्रभाव, देश, काळ, शरीर (प्रकृति, सच्च और सास्य ) इन को भळी प्रकार जानता है वही हम में से वैच होने योग्य है।। ४१।।

तत्र स्रोबी—विमानार्थो रसद्रव्यदोषरोगाः प्रभावतः । द्रव्याणि नातिसेव्यानि त्रिविधं सास्यमेव च ॥ ४२ ॥ आहारायतनान्यष्टी भोज्यसाद्गुण्यमेव च । विमाने रससंख्याते सर्वमेतत्प्रकाशितम् ॥ ४३ ॥

विमानस्थान का प्रयोजन, रस, द्रव्य, दोष और रोग इन चारों का प्रभाव, बहुत अधिक सेवन न करने योग्य द्रव्य, तीन प्रकार का सात्य, आठ आहार विधि के आयतन, भोजन का साद्गुण्य, ये सब बातें इस 'रस' संज्ञक विमान में भगवान् आत्रेय ने प्रकाशित कर दी हैं ॥ ४२-४३ ॥

इत्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते रुतीये विमानस्याने रसविमानं नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

## द्वितीयोऽध्यायः ।

---o&o---

अधातिक्षविभक्तक्षीयं विमानं न्याख्यास्यामः॥ १॥ इति इ.समाऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥ अब इसके आगे 'त्रिविध कुश्चीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करें जैवा मगबान् आत्रेय ने कहा या॥ २॥ त्रिविधं कुक्षी स्थापयेदवकाशांशमाहारस्याऽऽहारसुपयुञ्जानः; तयाबा-कमवकाशांशं मूर्तानामाहारविकाराणामेकं द्रवाणामेकं पुनर्वातपित-ऋष्मणाम् । यतावतीं झाहारमात्रामुपयुञ्जानो नामात्राहारजं किञ्चि-दशुभं प्राप्नोति ॥ ३ ॥

आहार करने वाले मनुष्य को चाहिये कि वह भोजन के निमित्त पेट में
तीन विभागों की कल्पना करे। एक स्थान मूर्च (स्थूल) आहार के किये,
वूसरा द्रव (पेय) पदार्थों के किये और तीसरा वात, पित्त और कफ के किये।
इस प्रकार तीन विभाग करके आहार मात्रा का उपयोग करनेवाले पुरुष को
आहार की अमात्रा से उत्पन्न होने वाले किसी भी प्रकार के अश्रुभ परिणाम
नहीं होते।। ३।।

न च केवळं मात्रावस्वादेवाऽऽहारस्य १ स्तमाहारफल्सौष्ठवमवामुं शक्यं, प्रकृत्यादीनामष्टानामाहारविधिवशेषायतनानां प्रविभक्त-फल्रत्वात् ॥ ४ ॥

तत्र वावदाहारराशिमधिकृत्य मात्रामात्राफलविनिश्चयार्थः प्रकृतः। एतावानेव ह्याहारराशिविधिविकल्पो यावन्मात्रावस्वममात्रा-वत्वं च ॥ ४ ॥

केवल आहार की मात्रा से ही सम्पूर्ण आहार फल की उत्तमता प्राप्त नहीं हो सकती, क्योंकि प्रकृति आदि जो आठ आहार-विधि के विशेष अंग हैं, इन का भी मिन्न मिन्न फल होता है। यहां पर प्रकृति आदि आठ आहार-विधि विशेषों में आहार की राश्चि को लेकर मात्रा और अमाना के फल का निश्चय करने के लिये यह प्रकरण है। आहार की राश्चि विधि का मेद हतना ही है कि मात्रा का परिमाण हतना और अमात्रा का परिमाण हतना है। ॥४—५॥

तत्र भात्रावच्यं पूर्वभुपदिष्टं कुष्यंशविभागेन, तद् भूयो विस्तरे-णानुन्याख्यास्यामः । तद्यया—कुक्षरेप्रपिष्ठनमाहारेण, हृदयस्यानव-रोषः, पाश्वयोरिवपाटनं, अनितगौरवसुद्रस्य, प्रीणनिमिन्द्रयाणां, द्धात्पपासोपरमः, स्थानासन-शयन-गमन-प्रश्वासोच्छ्वास-हास-संक्यासु च सुखानुद्रन्तिः, सायं प्रातश्च सुखेन परिणमनं, बळवर्णोपचयक्ररस्यं वेति मात्रावतो लक्षणमाहारस्य भवति ॥ ६ ॥

इन में मात्रावस्य (मात्रा) को कुछि के विभाग से प्रथम संक्षेप में कह हुत है। अब मात्रा और अमात्रा दोनों को विस्तार से कहते हैं। जैसे— कि से कोस्ट का पीड़ित (दवमा) न होना, हृदय (ब्यास प्रकास ) का न ककना, भोजन के भार से पावर्षों का न फटना (फटते हुए प्रतीत न होना, अधिक न तनना), पेट में बहुत भारीयन का प्रतीत न होना, अधि आदि हिन्द्रयों का पूर्ण सन्दुर होना, भूल और प्यास का धान्त होना, स्थान ( सीधा खड़ा होने में ) आसन ( सैटने में ), सोने में, चलने में, हवास लेने एवं छोड़ने में, हास्य और बातर्चात में सुख्यूर्वक प्रवृत्ति, दिन में किये भोजन का सायंकाक और रात्रि में किये भोजन का प्रातःकाल तक सुख्यूर्वक जीर्ण हो खाना, बल, वर्ण, उपचय ( पृष्टि ) का धारीर से होना ये सब मात्रा में किये भोजन के खख्य हैं ॥ ६ ॥

श्रमात्रावस्यं पुनर्द्विवधमाचक्षते । हीनमधिषं चैति । तत्रे हीन-मात्रमाहारराशि बळवणीपचयक्षयकरमतृष्तिकरमुदावतंकरमृदृष्यम-नायुष्यमनीजस्यंशारीरमनोबुद्धीन्द्रयोपघातकरं सारविधमनमळक्ष्म्याः बहुमश्रातश्च वातविकाराणानायतनमाचक्षते ॥ ७ ॥

अमाना — अहार की अमाना दो प्रकार की बतनाते हैं। (१) हीन और (२) अधिक। इन में आहार राधि की हीन माना बल और वर्ण को पुष्ट नहीं करती, न मनुष्य को तुम करती है, वह उदावर्ष-रोग को उत्यन्न करती है, आयु, वार्य एवं ओज के लिये हितकारी नहीं है, मन, बुद्धि, इन्द्रिय (आंख आदि) को नष्ट करने वाली है। सार (स्वग्रक आदि) को नष्ट करती है। अन्द्रभी (गरीबा) को पैदा करती है। हीनमाना अस्सी प्रकार के बायु रोगो का कारण हांती है ऐसा नैद्य लगा बताते हैं।। ७॥

अतिमात्रं पुनः सर्वदोषप्रकोपणमिच्छन्ति सर्वकुशलाः ॥ = ॥

यो हि मूर्वानामाहारिवकाराणां सौहित्यं गत्वा पश्चाद् द्रवेस्हानि मापद्यते भूयस्तस्याऽऽमाशयगता वातिपत्तर्श्रुष्तागोऽभ्यवहारेणातिमात्रे-णातिप्रपाद्यमानाः सर्वे युगपत्प्रकोपमापद्यन्ते ॥ ९ ॥

ते प्रकुपितास्तमेवाऽऽहारराशिमपरिणतमाविश्य कुक्ष्यैकदेशमाश्रिता विष्टम्भयन्तः सहसा वाऽध्युत्तराघराभ्यां मार्गाभ्यां प्रच्यावयन्तः पृथक् पृथगिमान् विकारानभिनिवेतयन्त्यतिमात्रभोक्तुः ॥ १२ ॥

आहार राश्चिकी अतिमात्रा से सब दोष प्रकृषित होते हैं, ऐर्स कुशक चिकित्सक मानते हैं। जो मनुष्य मूर्च (स्थूक) आहार पदार्थों से पेट भर केता है और करर से पेय पदार्थों को पूर्णकर से पी केता है; उसके आमाध्यमें \_\_\_\_\_ स्थित बात, पित्त और कर दोष्ठ इस अति अधिक मार से पीकित होकर प् साथ कुषित हो बाते हैं। वे प्रकृषित हुए दोष इस कवी (कारिषु 32

राशि के साथ मिनकर इस आहार राशि को उद्दर के एक भाग में रोक बेते हैं अथवा पहला उपर का नीचे के (उन्ने या अध्य) मार्यों से साइर निकासको कगते हैं। अधिक खानेवाले, पुरुष में भिन्न २ नाना रोग प्रवक् २ क्य से उत्पन्न करते हैं॥ ६-१०॥

तत्र वातः श्ळानाहाङ्गमर्दः मुख्योष-मूच्छी-भ्रमाप्तिवैषम्य-सिरासं-कोचन-संस्तम्भनानि करोति । पित्तं पुनर्वरातीसारमन्तर्दाहं एष्णा-मद्भ्रमप्रत्यपनानि । श्लेष्मा तु छर्द्यरोचकाविषाकशीत्व्यराळस्यगात्रगौ-रवाभिनिर्शृत्विकरः संपद्यते ॥ ११ ॥

बायु, शूल, अफ़ारा, अंगमर्द (अंगो का ट्रटना), मुख का शुष्क होना, मूच्छों, भ्रम, अग्नि की विषमता, पार्श्वमह, पृष्ठमह, कटिमह, विराशों का आकुस्तन (संकोच) और स्तम्भन (जनता), इन विकारों को उराज करता है। पिचज्वर, अतिवार, अन्तर्दाह (शरीर में जलन), तृष्णा, मद, भ्रम और प्रजाप को उराज करता है और कफ छर्दि (बमन), अवचि, अविपाक, धीतच्वर, आलस्य और शरीर में भारीपन पैदा करता है।। ११॥

न खलु केवल्रमतिमात्रमेवाऽऽहारराशिमामप्रदोषकरमिच्छन्ति, अपि तु खलु गुरु-रूक्ष-शीत-शुष्क-द्विष्ट विष्टम्भि-विदाद्यमुचि-विदद्धानामकाले चाल्रपानानामुपसेवनं,काम-क्रोध-लोभ-मोहेष्यो-ह्वी-सोक-मानोद्वेग-भयो-पत्रमेन मनसा वा यदन्नपानमुग्युष्यते तदप्याममेव प्रदूषयति ॥१२॥

कुशक वैद्य केवळ आहार राशि की अतिमात्रा को ही आमदोव का कारण नहीं मानते। किन्तु प्रकृति से भारो, कख, शीत, शुष्क, द्वेयपुक्त ( मन के प्रति-कूळ ), विष्ठमी ( वायु, दर्द के होने पर भी मळ का न आना ), दाह (जळन) करने वाले, अयवित्र, प्रकृति, संस्कार, राशि में विरोधी खान-पान का सेवन अथवा हितकारी अन्न को भी अनुचित काल में वा वमन, कोष, लोम, मोह, ईंच्यां, कजा, शोक, मन के उद्देग, मय आदि अवस्था में किया हुआ अन्त-पान भी आष को ही वृषित करता है। १२॥

भवित चात्र—मात्रयाऽप्यश्यवहृतं पथ्यं चान्नं न जीयेति । चित्रता-होक-भय-क्रोध-तुःख-राष्या-प्रजातारेः ॥ १३ ॥ वं द्विष्यमानप्रदोषमाचस्रते भिषजो विस्विकामळसकं च । कत्र विस्विकामूर्थं चावस प्रदुत्तामदोषां ययोक्तरूपं विचात् ॥१४॥ वितकारे, पथ्यं कान्नं मात्रा से जाने परं मी किता, धोक, मय, कोष्, स्नु, श्रिक्कस्य सेने, रावि स्व चानने से चौर्ण नहीं होता हैं। स्व बामन प्रदोष ( भोजन के इस प्रकार न पचने ) को वैद्य दो प्रकार का सानते हैं। ( १ ) विद्युचिका और ( १ ) अक्सक । इन में विद्युचिका के अन्दर आभ दोष ( भोजन का न पचा अंश ) ऊपर और नीचे दोनों सागों से बाइर निकलता है ॥ १३-१४॥

धलसक्रमुप्रदेश्वामः—दुर्बलस्याल्पाग्नेबंहुस्रेष्मणो वात-मूत्र-पुरीष-वेग-विधारिणः स्थिर-गुठ-बहु-रुक्ष-शीत-शुष्कान्नसेविनस्वद्वन्नपानमनि-सप्तपीडितं श्रेष्मणा च विबद्धमार्गमतिमात्रलीनमळसत्वान्न बहिर्मुखी भवति, ततर्ह्वर्यतीसारवर्ष्यान्यामप्रदोषिङ्गानि यथोक्तान्यभिद्रश्च-त्यतिमात्राणि। अतिमात्रप्रदुष्टाश्च दोषाः प्रदुष्टामबद्धमार्गास्तियेगाच्छ-न्तः कदाचित्केवळमेवास्य शरीरं दण्डवस्त्यम्भयन्ति, वतस्तमळसक्म-साष्यं नवते॥ १४॥

अस्पक का उपदेश करते हैं -- दुर्बल, अल्पामि, बहुत कप्तयुक्त, बात आदि के वे के स्वभाव के, स्थिर, गुरु, बहुत, रुख, शीत, शुष्क इस प्रकार के अन्त को सेवन करने वाले पुरुष में वायु खान-पान को पीइन्द करता है और कफ से मार्ग इके होने से वह बाहर नहीं निकलता। वहीं आसाध्य में बहुत अधिक मात्रा में व्यास हो जाता है। और आलस्य (मन्दता) के कारण बाहर भी नहीं आता। इसलिये इस को अलस्य अमन्दोष के स्थ्यण बहुत अधिक मात्रा में स्पष्ट होते हैं।

असाध्य अल्पक—बहुत अधिकमात्रा में दूषित हुए बात आदि दोष दुष्ट आम-द्वारा मार्गों के कक जाने पर तिरले गति करते हुए कमी अकस्मात् इस बहुत खाने बाले पुरुष के सम्पूर्ण द्वारीर को दण्डे की मांति स्तन्थ कर (जकड़) देते हैं। इसलिये इस अलसक को असाध्य कहते हैं॥ १५॥

विरुद्धाध्यशनाजीर्णाशनशिक्षितः युनरामदोषमामविषमित्याचक्षते भिषजो विषसदृशतिकृत्वात् । तत्परमसाध्यमाशुकारित्वाद्विरुद्धोप-क्रमत्वाचेति ॥ १६ ॥

विद्य भोजी, अध्यक्षन (खाने के ऊपर खाना खाने ) और अर्जार्णाव-स्था में भोजन करने वाले पुरुष के दोष को वैद्य 'आमविष' कहते हैं, क्योंकि इसके कक्षण विष के समान होते हैं। (आम दोष में भी विष के खाने के समान मुख से काकासाव होता है)। यह भी बहुत असाव्य है। विषक्ष होने से श्रीम मारने बाका है और हसमें को उपचार أ बह बिरोबी पढ़तः है। अर्थात् विष मैं शीतकिया और आम एवं अत्रीणं मैं उष्णक्रिया करनी अपेक्षित है, ये दोनों परस्पर विरोधी होती हैं॥ १६॥

तत्र साध्यमामं प्रदुष्टमल्सीमृत्युक्षेखयेदादौ पाययित्वा लवणसुष्णं च चारि । ततः स्वेदनवर्तिप्रणिधानाभ्यामुपाचरेदुपवासयेधैनम् ॥ १७॥

साध्य अख्यक की चिकित्सा—दुष्ट दुए एवं अख्य (क्रियादोन) बने आम-दोप में ख्वण मिश्रित गरम पानी पिळाकर चमन कारक दोष को बाहर निकालना चाहिये। पीछे से स्वेदन (फलवर्ति) का उपयोग करे और रोगी को उपवास करावे।। १७॥

विसूचिकायां तु छङ्घनमेवाप्रे विरिक्त वद्याऽऽनुपूर्वी ॥ १८॥

विस्विका की अवस्था में सबसे प्रथम लंबन ही करवाना चाहिये। इसके पीछे विरेचन दिये पुरुष की भांति पेयादि की व्यवस्था (उपकल्पनीय अध्याय [सूत्र० अ० १५] में कहे अनुसार ) करनी चाहिये॥ १८॥

आमप्रदोषेषु त्वनकाले जीर्णाहारं पुनर्दोषावलिप्तामाश्यं स्तिमित-गुरुकोष्ठमनन्नामिलाषिणमभिसमीक्ष्य पाययेहोषरोषपाचनार्थमौषधमप्रि-संबुक्षणार्थं च, न त्वेवाजीर्णारानम् । आमप्रदोषदुर्वलो झप्तिर्युगपहोष-मौषधमाहारजातं चासकः पक्तुम् , अपि चाऽऽमप्रदोषाहारोषधिश्व-मोऽतिबल्लचसादुपरतकार्याप्ति सहसैवाऽऽतुरमबल्मविपातयेत् ॥१९॥

आम प्रदोष में औषय प्रयोग—जब मोजन जीण हो गया हो, जिस का कोड़ जब और भारी हो, जो अन की इच्छा न करता हो, ऐसे पुष्य के धेष अपक दोषों के पाचन के किये और उसके आंग को बहुाने के लिये भोजन के समय में औषय देनी चाहिये, किन्तु अजीण अवस्था में भोजन के जीण हुए बिना औषय नहीं देनी चाहिये। क्योंकि आम-प्रदोष के कारण दुवंछ हुई अनिन आम दोष, औषय और भोजन हन सबको एक साथ पचाने में समर्थ नहीं होती। इसके अतिरिक्त आमदोष, आहार और औषथ में परस्पर विषमता अधिक बखवान होने से धरीर की अगिन को नष्ट करके ये निवंक रोगी को सहसा बीज ही मार सकते हैं ॥१९॥

आमप्रदोषज्ञानां पुनर्विकाराणामपवर्पणैनेवोपरमो भवति, सति बजुबन्वे कृतापतर्पणानां व्याधीनां निमद्दे निमित्तविपरीतमपास्यौव-ातक्कविपरीतमेवावचारयेचयास्वम्। सर्वविकाराणामपि च निमद्दे ाषिक्रिपरीतमोवधमिच्छन्ति इञ्जलाः; तद्येकारि वा ॥२०॥ समूर्ण आमदोषजन्य रोगों की शान्ति आरतर्षण ( उपबार ) से होती हैं। संतर्षण से उस्पन्न रोगों में अपतर्षण किया कारण के विषयीत है। परन्तु अप-तर्षण करने पर भी जहाँ अनुवन्ध हो बहां पर निदान के विषयीत औषध को छोड़ कर रोग के विषयीत ( जो जिस रोग के विषयीत हो ) वहीं औषध देनी चाहिये। यह बात देवल आमदोषजन्य रोगों के लिये ही नहीं है; अपित सब रोगों के धमन के लिये निदान और रोग दोनों के विषयीत औषध देनी चाहिये पेसा कुष्णक चिह्नत्सकों का मत हैं ।। २०।।

विदुक्तामप्रदोषस्य पुनः परिषकदोषस्य दीप्ते चाग्नावश्र्यकास्था-पनातुवासन विधिवसनेहपानं च युक्त्या प्रयोज्यं प्रसमिष्ट्य दोष-भेषक देश-बाळ-बळ-श्राहार-सास्य - सत्त्व-प्रकृति वयसामवस्थान्त-राणि विकारांश्च सञ्चाति ॥२१॥

जब आम प्रदोष वान्त हो जारें, दोषों का परिषाक हो जाय, अन्नि प्रदीप्त हो जाय तब दोष, देश, औषध, काळ, बल, धरीर, आहार, सार्य्य, सरक्त अहित और आयु आदि अवस्थाओ को तथा विकारों को मळी प्रकार देखकर अभ्यंग, आस्थापन, अनुवासन आदि कमें और विधिपूर्वक स्नेह-पान युक्त से कराना चाहिये ॥२१॥

भवन्ति चात्र—अशितं खादितं पीतं लीढं च क विपच्यते ।
एतत्त्वां धार ! पृच्छामस्तन्त आचक्ष्व बुद्धमन् ! ॥२२॥
इत्यग्निवेशप्रमुखंः शिष्यैः पृष्टः पुनर्वसुः ।
आचचक्षे ततस्तेभ्यो यत्राऽऽहारो विपच्यते ॥ २३ ॥
नामिस्तनान्तरं जन्तोरामाशय इति स्मृतः ।
अशितं खादितं पीतं लीढं चात्र विपच्यते ॥ २४ ॥
आमाशयगतः पाकमाहारः प्राप्य केवलम् ।
पकः सर्वाश्रयं पञ्चाद्धमनीभिः प्रपद्यते ॥ २४ ॥

अपतर्पण दोष बळ की अपेक्षा से तीन प्रकार का है। (१) छंचन,
 १) छंचन-पाचन और (३) दोषावसेचन । अल्पदोष में छंचन, मध्य दोष में छंचन-पाचन और वहुदोष में दांषावसेचन करना चाहिये।

२. गुर और स्विग्य पदार्थों से उत्तरकारोग में अनु सम्ब चिकित्वा। स्वेश-स्वेशकान रोग में अकन-मृहण। यमन में और अधिक यमन कराना स्वर्धका चिकित्वा है।

सावे, सवाये, पीवे वा चाटे तह अन्त-यान कहाँ पर वचते हैं, है चीर गुरो ! यह हम आप से पूछते हैं, हे बुद्धिमन् ! यह आप हम को बताहवे ! इस प्रकार अन्तिवेश आदि शिष्यों के पूछने पर पुनर्वेश्व ने उन को उपवेख किया । मनुष्य के नामि और सतों के मध्यवर्षी प्रदेश को 'आमाश्यग कहते हैं । स्तानों से नीचे और नामि से ऊपर 'आमाश्यग और नामि से नीचे गुदा से ऊपर 'पस्याश्यग है । आमाश्य में अधित, खादित, पीत और बीद वह चारों प्रकार का अन्न पचता है । आमाश्य में पहुंचा सब प्रकार का अन्न यहाँ पर परिपक होकर धमनी-स्रोतों द्वारा सम्पूर्ण शरीर में व्यास होता है ॥ २२-२५॥

तत्र ऋोकी—तस्य मात्रावतो छिङ्गं फळं चोक्तं यथायथम्।
ध्यमात्रस्य तथा छिङ्गं फळं चोक्तं विभागशः॥ २६॥
ध्याद्राद्विध्यायतनानि चाष्ट्रो सम्यक्परीक्ष्याऽऽरसहितं विद्ध्यात्।
अन्यश्च यः कश्चिदिहास्ति मार्गो हितोपयोगेषु भजेत तं च ॥२०॥
मात्रावाळे आहार के छक्षण और फळ पूर्ण रूप में कह दिये हैं। इसी
प्रकार अमात्रा अर्थात् होन और अधिक रूप में सेवन किये आहार के खब्बण और फळ प्रयक् २ करके कह दिये हैं। आहार-विधि के आठ आयतन (कारणाँ, अंगों) की ठीक २ परीक्षा करके अन्ना हित करें और भी जो कोई
जचम मार्ग जिसका उपदेश नहीं किया हो उस को भी हित पदार्थों के उपयोग

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते विमानस्थाने त्रिविधकुषीयविमानं नाम द्वितीयोऽष्यायः समाप्तः ॥ २ ॥

## **त्**तीयोऽघ्यायः ।

भवातो जनपदोद्धवंसनीयं विमानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे 'जनपद-उद्घंतनीय' नाम विमान का न्याख्यान करेंगे । जैसा मगबान् आत्रेय ने कहा था ॥ २॥

जनपदमण्डळे पञ्चालक्षेत्रे द्विजातिवराष्युषितायां काम्पिल्यराज-वृत्यां भगवान्युनवंद्वरात्रेयोऽन्तेवासिगणपरिवृतः पश्चिमे घममासे स्वार्थे अञ्चलकारमञ्जविषरन् शिष्यमग्निवेशमत्रवीत्।। ३॥ ब्राह्मण, श्वत्रिय और वैदय इन द्विज वर्षों से बसे पंचाङ श्वेत्र (पंचाब) के जनपद-मण्डळ (प्रान्त) में, काम्पिल्य नाम राजधानी में शिष्यपण सहित मगवान् आत्रेय पुनर्वेस प्रीष्म काळ के द्वितीय अर्थात् व्येष्ठ मांस में गंगा के किनारे वन में विहार करते हुए शिष्य अग्निवेश को बोळे॥ ३॥

दृश्यन्ते हि खु सौम्य ! नक्षत्र-प्रह-चन्द्र-सूर्योनिळानळानो विशो चाऽप्रकृतिभूतानामृतुवैकारिका भावाः, अविरादितो भूरि च न यथा-वद्रस-वीर्य-विपाक-प्रभावमोषधीनां प्रतिविधास्यति,तद्वियोगाचाऽऽतद्व-प्रायता नियता । तस्मात्प्रागुद्ध्वंसात्प्राक् च भूमेविंदसीभावादुद्धर्ष्यं सौम्य ! मैषण्यानि यावन्नोपहन-रस-वीर्य-विपाक-प्रभावाणि भवन्ति । वयं चैषां रसवीर्यविपाकप्रभावानुपयोक्ष्यामहे, ये चास्माननुकाक्क्षन्ति यात्रा वयमनुकाक्क्षामः, नहि सम्यगुद्धनेतु भैषक्येतु सम्यग्विहितेतु सम्यग्विचारितेतु जनपदोद्ध्वंसकराणां विकाराणां किंचित्प्रतीकारगी-रवं भवति ॥ ४॥

है सीम्य! नक्षत्र ( अधिवनी आदि ), मह ( बृहस्पति आदि ), चन्द्रमा, स्यं, वायु, अनिन और दिशाओं के प्रकृति अर्थात् स्वामाविक दशा में न होने पर श्रृद्ध-विकार से उत्पन्न होनेवाले नाना परिणाम देखे जाते हैं। इवर पृथ्वी भी ओषियों में रख, वीर्यं, विपाक और प्रभाव को श्रीव उत्पन्न नहीं कर सकती, इसिलये प्रायः भयंकर रोगों का होना सम्भव होता है। अतः हे सौम्य! जन-पदोद्ध्यंस अर्थात् देश भर को नाश कर देने वाले रोग होने से पूर्व तथा पृथ्वी के विरस ( रखहीन या विपरीत रखवाली ) होने से पूर्व ही औषियों का संग्रह कर लो; जिस से कि इन ओपियों के रख, वीर्यं, विपाक और प्रभाव सुरक्षित बने रहें, नष्ट न हों। हम इन लोपियों के रख, वीर्यं, विपाक और प्रभाव सुरक्षित बने रहें, नष्ट न हों। हम इन लोपियों के रख, वीर्यं, विपाक और प्रभाव उपयोग करते हैं, जिन को हम चाहते हैं और जो इम को चाहते हैं, उनके लिये इन औषियों का उपयोग करेंगे। ठीक समय पर ओपियों के उखाड़ केने पर, ठीक प्रकार से बना लेने पर और ठीक प्रकार से दोष आदि की अपेक्षा से प्रयोग करने पर जनपर-नाग्रक रोगों के प्रतीकार करने में कुछ भी कठिनाई नहीं होती।। ४॥

१. सुभुत में इस विकार को 'मरक' कहा है। यथा— बीतोष्णवर्षाण खलु विपरीतान्योषघीर्ब्यापादयन्ति, तासामुपर्योगाद् विवि रोगप्रादुर्मावो मरको वा भवेत्॥ सु॰ सुनुक्कार्

एवं बादिनं भगवन्तमात्रेयमित्रवेश उवाच-उद्भृतानि सब् भगवन्! भवक्यानि विदितानि च सम्यक् सम्यग्विचारचारितानि च। अपि तु सब् जनपदोद्भवंसनमेकेनैव व्याधिना युगपदसमानप्रकृत्यादार-देद-बळ-साल्य-सत्त्व-वयसां मनुष्याणां कस्माद्भवतीति ॥ १॥

इस प्रकार से कहते हुए भगवान् आत्रेय को अग्निवेश बोले ! हे भगवन् ! ओषियां ठोक प्रकार से इकडों को गई, ठोक प्रकार से बना की जावेंगी और मही प्रकार से विचार कर ही ओषियां दो जावेंगी। परन्तु भिन्न भिन्न प्रकृति, आहार, देह, बल, सात्य, सरव और आयुवाले अनेक मनुष्यों का, देश भर को ध्वंस कर देने वाला एक ही प्रकार का रोग क्यों हो जाता है।॥॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—एवमसामान्यानामेभिरप्यग्निवेश ! प्रकृत्यादिभिर्भावैर्मनुष्याणां येऽन्ये भावाः सामान्यास्तद्वेगुण्यास्यमानकाः लाः समानल्विङ्गाश्च न्याघयोऽभिनिवेत्तेमाना जनपदमुद्धांसयन्ति । ते तु खल्विमे भावाः सामान्यजनपदेषु भवन्ति । तयथा—वायुठदकं देशः काल इति ॥ ६॥

सगवान् आत्रेय ने कहा । हे अभिवेश ! इन प्रकृति आदि की भिज्ञता होने पर भी जो अन्य कारण सब मनुष्यों में समान रूप से रहते हैं, उन में विकार आने से एक ही समय में, एक ही लक्षणों बाले रोग उत्पन्न हो कर जन-पद का नाश कर देते हैं। जनपदों में निम्न कारण समान रूप से होते हैं। जैसे—बायु, जल, देश और काल ॥ ६॥

तत्र वातमेवंविधमनारोग्यकरं विद्यात् । तद्यथा-यथर्तुविधममित-स्तिमितमितचळमितपठवमितशोतमस्युष्णमितिकक्षमस्यभिष्यन्दिनमिति-भैरवारावमितप्रविह्तपरस्परगतिमितकुण्डिजनमद्यारूय - गन्ध-बाष्प-सिकता-पाशु-धूमोपहतमिति ॥ ७ ॥

इन में निम्न क्रवणोवाले वायु को आरोग्यनाशक समझना चाहिये। जैसे—ऋतु के विपरीत, सर्वया गतिरहित, बहुत वेग वाला, अति कर्कश्व, अति झीत, अति उष्ण, अतिहस्थ, दोष, धाद्ध, मल, खोतों में अति क्रिनता उर्लन्न करनेवाला, वहुत भीषण शब्द करनेवाला, परस्पर वायु से वायु का बेग खिबत होता हो, आवर्च ( मंवरों ) वाला, हानिकारक-दुर्गन्य वाला, वाष्प, विकता ( रेत ), पांधु ( धूलि ) और धुंए से व्यात हो, तब वायु को अनारो-श्रिकार. ( रोगकारक ) समझना चाहिये॥ ७॥

चरकं तु सस्यत्वर्धे निष्ठतः मन्य-वर्ण-रसः स्पन्नेवरक्षेद्रबहुस्रमपकान्त-अस्य रविदङ्गसुपक्षीणअस्यायसम्भीतिकर भवगत्गुणं विद्यान् ॥ =॥

जब-विस पानी का गम्ब,रस,वज़ और स्पर्ध बहुत अधिक विकृत हो गया हो, जिस में क्लेद (सडांद ) बहुत उटे, जिस पानी को जडवारी पढ़ी छोड़कर चले गये हों, जिस पानी में रहने वाली मछलियां नष्ट हो गई हों और जलाशय भी कमती हो गया हो, इस प्रकार के पानी को अप्रिय और गुजरहितक्जाने ॥॥॥

देशं पुनविकत-वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श-कोद-बहुलसुपसृष्टं सरीस्रप-व्याल-महाक-शल्ध-पिक्षका-मूचकोल्क-रमाञ्चानिक-शक्कनि-जम्बुकादिभिस्हणो-स्पोपबनवन्तं स्वाप्रवानादिबहुल्सपूर्ववद्वपतितं शुष्कनस्थास्यं धूमप-वनं प्रध्मातपवित्रगणसुल्कृष्टश्वगणसुद्भान्त-व्यथित-विविध-सृग-पिक्ष-सक्षमुत्सृष्ट-नष्ट-धर्म-सत्य-ल्ल्लाचार-शिल गुण-जनपदं शश्वस्त्वभितो-दीर्णसिल्लास्य प्रवताल्कापातनिर्धात्भू मिकस्पमितभयारावक्षं रूक्ष-वाम्राहणसिवाभ्र-जाल-संवृतार्क-चन्द्र-वारकमभीक्ष्णं ससभमोद्देगमिव सत्रासहितियस्य सत्यमकमिव गुह्मकाचरितमिवाऽऽक्रन्दितशान्दबहु-लमिव चाहितं विद्यात् ॥ १॥

देश-- जिस स्थान का वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्ध विकृत हो गया हो, क्केंद्र बहुछ हो, जिस स्थान में सरीसूप (सरकने वाले सांप आदि जन्द्र), न्याक ( सिंह, चीते आदि ), मशक ( मन्छर ) शक्तम ( पतंगे ), मक्खियां मूपक ( चूहे ), उल्क ( उल्ल् ), स्मशान में रहने वाछे पक्षी गीघ, चीछ. गीदह आदि का उपद्रव हो, जहां पर ये बहुत हों, जहां पर तृण, घास, कता आदि बहत हों, जो पहिले से एकदम नया ही दीखे, जहां पर अनाज के खेत सुख या नष्ट हो गये हो, जहां की वायु धुंवासी हो, जहां पर पश्चीगण भोर शब्द करते हों, जहां पर कुत्ते ग्रंह उठा कर रोते हों, जहां पर घबराये और पीड़ित नाना प्रकार के मृग-पशु-पश्चीसमूह हो, जिन नगरों में से धर्म, सत्य. डज्जा, आचार, शील, दया, दाक्षिण्य आदि गुण नष्ट हो गये हों, जहाँ के ताळाबों का पानी विना वायु के भी निरन्तर चुमित और तरंगों वाला रहे, जहां पर उल्कापात, बिजली आदि का गिरना, मुकम्प आदि लगातार हो और भगंकर शब्द उत्पन्न होता हो, जहां पर सूर्य, चन्द्र और तारे रूखे, तांब के से, हाह, काहे, बादकों से उपे दिखाई देवे, जहां पर बार बार भ्रम, उद्देग, के साथ, भय के साथ रोने का सा शब्द सुने, अन्धकार सा हो, जो गुहाक ( यख ) आदि देवयोनियों से आफान्त सा हो, तथा रोने के से शब्दों से व्यास ही देश को अनारोग्यकारक समझना चाहिये ॥ १ !!

कार्ल तु खळु वयर्तुस्तिनाद्विपरीतकिन्नमविक्रिनं वीमिक्रिनं वाहितं व्यवस्थेत ॥ १० ॥

कार-धीत, उष्ण और वर्षा इन ऋतुओं के अपने ब्लामों से विपरीत होना या उन ब्लामों का अधिक होना या कम होना (मिन्यायोग, अतियोग और अयोग ) अनारोग्यकारक होता है ॥ १०॥

इमानेवं दोषयुक्तांश्चतुरो भावान् जनपदोद्घ्वंसकरान् वदन्ति इज्ञलाः। अतोऽन्यथाभृतास्तु हितानाचक्षते॥ ११॥

बिगुण ब्यपि तु खल्वेतेषु जनपदोद्ध्वंसनकरेषु भेषजेनोपपाद्यमा-

नानामभयं भवति रोगेभ्य इति ॥ १२ ॥

निपुण वैद्य इस प्रकार के दोनों वाछे वासु, जल, देश और काळ इन चारों को जनपद-नाश का कारण मानते हैं। इनसे विपरीत लक्षणों वाळे इन चारों को आरोग्यकारक गिनते हैं। इन चारों के विगुण होने व जनपद के नाशक कारणों के उपस्थित होने पर भी, दांघ और दूष्य की अपेक्षा करके औषच द्वारा चिकित्सा करने पर पुक्षों को रोग नहीं होते, वे पुक्ष रोगों से वर्षे रहते हैं। ११-१२।।

भवन्ति चात्र—वैशुण्यसुपपभानां देशकाळानिळाम्भसाम् । गरीयस्त्वं विशेषेण हेतुमस्संप्रवस्यते ॥ १३ ॥ वाताञ्जळं जळादेशं, देशात्काळं, स्वभावतः । विद्याद् दुष्परिहार्यस्वाद् गरीयस्तरमर्थवित् ॥ १४ ॥ बाय्वादिषु ययोक्तानां दोषाणां तु विशेषवित् । प्रतीकारस्य सौकर्ये विद्याल्ळाषवळक्षणम् ॥ १४ ॥

विकृत हुए देश, काल, वायु, और जल इनमें कारण के विचार-अनुसार-किसका उक्तर्य है इसका वर्णन करते हैं। यथार्थ तस्य को जानने वाला वैध्य स्वभाव से वायु से जल को, जल से देश को, देश से काल को बढ़ कर तमले। क्योंकि इनका स्थाग नहीं किया जा सकता। यदि वायु खराब हो तो दूसरे स्थान पर सुगमता से जाया जा सकता है। जल तो जीवन के जिबे सेवन करना आवश्यक है। यदि प्रयक्ष से जल को भी छोड़ दें, देश से क्याना कठिन है। देश से भी यदि देशान्तर में जायें तो काल से बचना अशस्य है। इसकिये सबसे अधिक प्रवल काल है। वायु, जल, देश और काल इन चारों के दोशों को दूर करने के उपाय जाने और दोशों के प्रतिकार के सुगम होनी चतुर्ष्वेषि तु दुष्टेषु काळान्तेषु यदा नराः। भेषजेनोषपाद्यन्ते न भवन्त्यातुरास्तदा॥१६॥

बायु आदि इन चारों के विकृत होने पर भी जब पुरुष औषष सेवन करते हैं तब रोगी नहीं होते ॥ १६॥

येषां न सृत्युसामान्यं सामान्यं न च कर्मणाम् । कर्म पञ्चविधं तेषां भेषजं परमुच्यते ॥ १०॥ रसायनानां विधिवच्चोपयोगः प्रशस्यते । शस्यते देहवृत्तिञ्च भेषजेः पूर्वमुद्धृतैः ॥ १०॥

जिन पुरुषों में मरण को समानता नहीं और न कमों की समानता है, उनके लिये तो वमन, तिरेचन आदि पञ्च कमें सबसे अयरकर उपाय हैं। इसके साय में विधिपूर्वक रसायन ( बृष्य प्रयोगों ) का सेवन करना चाहिये। तथा व्यापत्ति से पूर्व एकत्र की हुई औषधियों ( अल आदि ) से श्रारीर का पाळन करना चाहिये॥ १७-१८॥

> सत्यं भूते दया दानं बजयो देवतार्चनम् । सद्वृत्तस्यातुवृत्तिश्च प्रशमो गुप्तिरात्मनः ॥ १६ ॥ हितं जनपदानां च शिवानामुपसेवनम् । सेवनं ब्रह्मचर्यस्य तथेव ब्रह्मचारिणाम् ॥ २० ॥ संकथा धर्मशास्त्राणां महर्षीणां जितात्मनाम् । धार्मिकैः सात्त्विकैनित्यं सहास्या वृद्धसंमतेः ॥ २१ ॥ इत्येतद्वेषजं प्रोक्तमायुषः परिपाळनम् । येषामनियतो मृत्युस्तरिमन् काळे सुदारुणे ॥ २२ ॥

सत्य, प्राणियों में द्या, दान, बिंह, देवता की अचना, सद् हुल का पाळन, इन्द्रियों को विषयों से रोकना, अपनी रखा, अविकृत (अच्छे, षहाँ बीमारी न हो) जनपदों (देशों) का सेवन करना, ब्रह्मचर्य तथा ब्रह्मचारियों का सेवन करना, उनके पास रहना, धर्मशास्त्रों की कथा तथा जितास्मा महर्षियों से बात-चीत करना, धार्मिक सद्मप्रकृति के हृद्धों के पास उठना-बैठना, (तथा दैव-व्याप्त्रथ कर्म का सेवन), आयु की रखा के क्रिये औषध है। जिन कोगों की मृत्यु इस दारुण काळ में निश्चित (अवस्यम्भावी) नहीं है, उन के क्रिये उप-रोक कर्म औषध हैं ॥१९-२२॥

इति श्रुत्वा जनपदोद्घ्यंसने कारणान्यात्रेयस्य भगवतः पुनरिष भगवन्तमात्रेयमग्निवेश खवाच—अय खलु भगवन् ! इतो मूटमेषां, बाष्ट्वादीनां वैगुण्यसुत्यवते, येनोपपन्ना जनपदसुद्ध्यंसयन्तीति ॥२। जनपद-नाध के इन कारणों को सुन कर मी अग्निवेश ने मगवान् आत्रेय से पूछा—हे मगवन् ! वायु आदि में किए कारण से विगुणता उत्पन्न होती है, जिस से विकृत होकर ये जनपदों को नाश करते हैं ॥२३॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—सर्वेषामप्यग्निवेश ! वाय्वादीनां यहूँगुण्यमुत्यवते तस्य मूळमधर्मः, तन्मूळं वाऽसत्कर्म पूर्वकृतम् । तयोयोंनिः
प्रज्ञापराध एव । तदाथा—यदा देश-नगर-निगम-जनपद-प्रधाना धर्ममुत्कस्याधर्मेण प्रजां वर्तयनित. तदाश्रितोपाश्रिताः पौरजनपदा व्यवहारोपजीविनश्च तमधर्ममभिवर्धयन्ति, ततः सोऽधर्मः प्रसमं धर्ममन्तधर्मे, ततस्तेऽन्तिहिंतधर्माणो देवनाभिरिष त्यव्यन्ते, तेषां तथाऽन्तिहिंतधर्माणामधर्मप्रधानानामप्रकान्तदेवनानामृतवा व्यापयन्ते, तेन नापो
यथाकाळं देवो वर्षति, न वा वर्षति, विकृता वा वर्षति, वाता न
सम्यगिमवान्ति, क्षितिव्यापयते, सिळ्ळान्युपगुष्यन्ति, ओषधयः
स्वभावं परिहायाऽऽपद्यन्ते विकृतिम्,तत्व उद्ध्वंसन्ते जनपदाः स्पर्शोध्यवहार्यदोषात्।। २४।।

अग्निवेश को भगवान आत्रेय ने कहा । इन वायु आदि एवं में जो विग-णता उत्पन्न होती है, उसका मूल कारण अधर्म है। इस अधर्म का मूल कारण पूर्व किये और असत कर्म ( अहित कर्म ) हैं। इन दोनों अधर्म और असत कमों की उत्पत्ति का कारण प्रजापराध अर्थात बुद्धि का दोष है। जिस समय देश, नगर, प्रान्त और जनपद के अध्यक्ष ( प्रधान शासक जन ) धर्मका अति-क्रमण करके अधर्म से प्रजाजनों के साथ व्यवहार करने लगते हैं, तब इन प्रधान जनों के आश्रित एवं पीछे चलने वाले नगर और जनपद वासी लोग तथा बाणिज्य व्यवहार वा अदालत द्वारा जीविका प्राप्त करने वाले मनुष्य इस अधमे को और भी बढ़ाते हैं। इस प्रकार से बढ़ा हुआ अधर्म बलात धर्म का छोप कर देता है। इस धर्म के लंप हो जाने से देवता लंग नागरिकों के लोगों का साथ छोड़ देते हैं. इस प्रकार से अधर्म की प्रधानता होने और देवता आदि का सहयोग छूट जाने पर ऋतुएं ( शीत, उष्ण आर वर्षा ) विकृत हो जातो हैं। इस से देव ( मेघ ) ठीक समय पर वर्षा नहीं करता, सर्वथा नहीं करता अथवा विकृत रूप में जड़ बरसता है, वायुएँ भी भली प्रकार नहीं चढ़ती. मूमि बिगड बाती है, पानी दुख जाते हैं। आंविधियां अपनी प्रकृति को कोड़ कर विकृति को प्राप्त हो जाती हैं। तब रार्श और आहार के दोष से जनपद नुष्ट होने छगते हैं ॥ २४ ॥

सथा शक्कप्रभवस्वापि जनपदोद्दृष्णंसस्यावमं एव देवुभैवति । ते ऽतिप्रवृद्ध-छोभ-रोष-मोह-मानास्ते दुर्वछानवसस्याऽऽत्सस्यजनपरोप-घाताय शक्षेण परस्परमभिक्रामन्ति, परान्वाऽतिक्रामन्ति, परेर्वाऽभि-क्रास्यन्ते ॥ २४ ॥

रक्षोगणादिभिनो विविधैर्भृतसङ्घैस्तमधर्ममन्यद्वाऽप्यपचारान्तरः सुपढभ्याभिहन्यन्ते ॥ २६ ॥

शक्त से होने वाले युद्ध आदि में भी जो जनपद का नाश होता है उस का भी कारण अधर्म हो है। जिन पुरुषों में लोग, कोष, मान बहुत बद्धा हो:। है, वे दुवंछ पुरुषों का तिरस्कार करके अपने और दूखरों के नाश के लिये परस्पर शक्तों से आक्रमण करते हैं। इस अवस्था में राक्षत आदि नाना प्रकार के मूत (प्राणि) समूह इस अधर्म या इसी प्रकार के अन्य अपनारों से इन पर आधात करते हैं।। १५-२६॥

त्तथाऽभिशापप्रभवस्याप्यधर्म एव हेतुर्भवति । ये लुप्तधर्माणो धर्मा-दपेतास्ते गुरु-वृद्ध-सिद्धर्षि-पृज्यानवमत्याहितान्याचरन्ति, ततस्ताः प्रजा गुर्वादिभिरभिशप्ता भस्तताश्चपयान्ति प्रागेवानेकपुरुषकुळविनाशाय नियतप्रस्ययोपङम्मान्नियता क्षनियतप्रस्ययोपङम्भादनियताक्षापरे॥२७॥

इसी प्रकार अभिशाप से देश के नाश होने का भी मुख्य कारण अधर्म ही है। जिन देशों में घर्म छुत हो जाता है और जो घर्म से च्युत हो जाते हैं; वे गुरू, हृद्ध, लिद्ध, श्राप्ति, पूज्य पुरुषों का तिरस्कार करके अहित कार्यों का सेवन करने छगते हैं। तब वे प्रजाएं गुरुषनों से श्रप्त होकर शीव ही मस्स हो जाती हैं। अनेक पुरुषों के कुछ विनाश के छिए जहां विशेष पुरुषों के अपराध होते हैं वहां वे ही नष्ट होते हैं और जहां निश्चित कारण नहीं होता वहां अनियमित रूप से अनेक अन्य भी नष्ट हो जाते हैं।। २७॥

प्रागिष चाधमीहते नाजुभोत्पत्तिरम्यतोऽभूत्, आदिकाले झदिति-सुतसमौजसोऽतिवलियुल्प्रभावाः भत्यक्ष-देवर्षि-धर्म-यङ्ग-विधि-विधा-नाः शैलेन्द्र-सार-संहत-स्थिर-शरीराः प्रसन्नवणिन्द्रयाः पवन-सम-वल् जव-पराक्रमाधारुस्मि पोऽभिरूपप्रमाणाक्तिप्रसादोपचयवन्तः सत्या-र्जवानुशंत्य-दान-दम-नियम-तपचपवास-म्रक्कोचर्य- न्नतपरा व्यपगत-भय-राग-सूच-मोह-लोभ-कोच-शोक-मान-रोग-निद्रा- तन्द्रा - श्रम - क्लमा-स्थ्य-परिमहाश्च पुरुषा वभूवुरमितायुषः । तेषाग्रुदारसम्बगुणकर्मणाम-चिम्स्य-स्य-वीर्य-विपाक-प्रमाव-गुण-समुदितानि प्रादुर्वमृद्धः सस्यानि सर्वगुणसमुदितत्वास्य्रिय्यादीनां कृतयुगस्याऽऽदौ ।

रोग आदि की उत्पत्ति का मूल कारण-पहछे भी अधर्म के बिना किसी अन्य कारण से रोग आदि अधुमों की उत्पत्ति नहीं हुई। इत्तयुग में देवों के समान तेष-पराक्रम वाले. अति बखवान , विद्याल प्रभाव वाले. देव. देवर्षि. धर्म. यज्ञ विधि आदि सत्कर्मों को प्रत्यक्ष देखने वाले. पर्वत के समान हट. संगठित, स्थिर सर्थर वाले, निर्मल वर्ण (कान्ति), और इन्द्रियों से युक्त, बाय के समान बल, बेग और पराक्रमवाले, सुन्दर निवम्बबाले, बासु के अनुकूढ अवयब परिमाण, आकृति और प्रसादवाढे और गुणों और पुष्टि से युक्त, सत्य, आर्जव (ऋजुता, नम्नता), अनृशंसता (दया), दम, दान, नियम, तप, उपवास, ब्रह्मचर्य और ब्रतो में तत्पर, भय, राग, द्वेष, मोह, क्रोम, क्रोध, श्रोक, मान, रोग, निद्रा, तन्द्रा, श्रम, क्रम, आलस्य, परिग्रह इन से रहित और अमित ( युगों के अनुसार दीर्घ ) आयु वाले पुरुष थे। सरव युग के प्रारम्भ में इन पुरुषों के उदारिचल और गुणों, धार्मिक कमों के अचिन्त्य प्रभाव से पृथिवी आदि महाभूतों के सर्वगुणसम्पन्न होने से शस्य ( धान्य ) भी रस, वीर्य, विपाक, प्रभाव और गुणों वाले उत्पन्न होते थे ।

भ्रश्यति त कृतयुगे केषांचिदत्यादानात्सांपन्निकानां शरीरगौरव-मासीत । शरीरगौरवात श्रमः श्रमादालस्यं, आलस्यात् संचयः, संच-

यात परिष्रहः, परिष्रहाल्छोभः प्रादुर्भतः ऋते ॥२=॥

कत्युग के उत्तरते हए अन्तिम भाग से कुछ सम्पन्न धनो लांगों के अति-भोजन से हारीर में भारीपन आ गया । हारीर में भारीपन आने से अम. अम से आलस्य, आतस्य सं संचय ( इकडा करने की बादि ), संचय से परिग्रह ( ममता ) और परिग्रह से होभ उत्पन्न हुआ ॥ २८ ॥

तत्रकेतायां लोभादभिद्रोहः,अभिद्रोहादनृतवचनं,अनृतवचनात्काम-क्रोध-मान-द्वेष-पारुष्याभिघात-भय-ताप-शोक-चित्तोद्वेगादयः प्रवृत्ताः। ततस्रोतायां धर्मपादोऽन्तर्धानमगमत्, तस्यान्तर्धानात् ( युगवर्षप्रमा-णस्य पादहासः ) पृथिव्यादानां गुणपादप्रणाशोऽभूत्, तत्प्रणाशकृतव्य सस्यानां स्तेह-बैमल्य-रस-वीर्य-विपाक-प्रभाय-गुण-पाद-श्रंशः । तत स्तानि प्रजाशरीराणि हीयमानगुणवादैश्चाऽऽहारविहाररयथापर्वमपष्ट-अयमानान्यप्रिमारुवपरीवानि प्राग्व्याधिभिडर्वरादिभिराकान्वानि. अतः माणिनो हासमबापुरायुषः कमश इति ॥ २६॥

फिर त्रेता में क्षेप से अभिद्रोह, अभिद्रोह से अस्य भाषण, अस्य भाषण काम, कांध, मान, होष, कठोर बचन, अभिषात ( परस्पर हिंचा ), भय, ताप, शोक, विन्ता, उद्देग आदि उत्पन्न हुए। इन के पीछे त्रेता में घर्म का एक चरण छोर हो गया। इन घर्म के एक पांच के छोर होने से आहार-विद्यार के गुणों का भी एक चतुर्योग्र नष्ट हो गया। साथ में पृषिषी आदि के गुणों में भी एक चौथाई कमी आ गई। इस कमी के कारण घान्यों के स्नेह, निर्मळता, रस, वीर्थ, विपाक, प्रभाव में भी चतुर्योग्र घटती हो गई। इस से पुक्षों के शरीर के गुणों में चतुर्योग्र की कमी होने से, आहार विद्यार के गुणों में भी घटती होने से, पूर्व युग के समान वे अग्नि, वायु वाले नहीं रहे। अग्नि, वायु के गुणों में भी कमी आ गई। इसळिये ब्वर आदि रोगों से प्रथम आकान्त हुए। अतः कृतयुग से प्राणियों की आयु में एक एक चतुर्योग्र की कमी हुई।। २६॥

भवतश्चात्र—युगे युगे धर्मपादः क्रमेणानेन हीयते । गुणापादश्च भूतानामेवं छोकः प्रलीयते ॥ ३० ॥ संवत्सरशते पूर्णे याति संवत्सरः क्षयम् । देहिनामायुषः काले यत्र यन्मानमिष्यते ॥ ३१ ॥ इति विकाराणां प्रागुत्यत्तिहेतुरुको भवति ।

इस कम से प्रत्येक युग में घर्म का एक एक पाद (चतुर्योध) खीण होता जाता है। इसी कम से पृथिवी आदि मृतों के गुणों में भी एक एक पाद की कमी होती जाती है। अर्थात् सख्य युग में चार पाद, केता में तीन पाद, द्वापर में दो और किलयुग में एक पाद धोष रह जाता है। इस प्रकार से कोक प्रत्य को प्राप्त होते हैं। जिस युग में मनुष्यों की आयु और युग का जो जो परिमाण है, उस युगमान के सौ वर्ष पूर्ण होने पर आयु का एक एक वर्ष कम हो जाता है। जैसे किलयुग में सौ वर्ष की आयु है। युगमान १०० वर्ष पूर्ण होने पर एक वर्ष कम होकर निन्याननें (६६) वर्ष परमायु होती है। यह रोगों के प्रयम उत्पत्ति का कारण कह दिया।। ११॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश डवाच-किं तु खलु भगवन् ! नियतकाल्प्रमाणमायुः सर्वं न वेति ॥ ३२ ॥

इस प्रकार कहते हुए भगवान् आत्रेय से अग्निवेश ने पूछा— भगवन् १ क्या आयु का समय और परिमाण सब निश्चत है वा अनिश्चित १॥ ३२॥ भगवानुवाच—इहाग्निवेश ! भूतानामायुर्वुक्तिमपेक्षते ॥ ३३॥ देवे पुरुषकारे च स्थितं ह्यस्य बळाबळम् । सगवान् आत्रेय ने कहा— हे अग्निवेश ! प्राणियों की आयु, देव और पुरुषकार इन दोनों का योग चाहती है। इराडिये आयु का बढ और अबड देव और पुरुषार्थ पर स्थित है।। ३३।।

दैव मात्मकृतं विद्यात्कर्म यत्पौर्वदेहिकम् ॥ ३४ ॥ स्मृतः पुरुषकारस्तु क्रियते यदिहापरम् ।

बलाबलिकोषोऽस्ति तयोरिप च कर्मणोः ॥ ३५ ॥

अपने धरीर से जा कर्म पूर्व जन्म में किय हो उन को 'देव' जाने। और इस जन्म में जो कर्म किया जाता है उसे पुरुषकार कहा है। इन दोनों प्रकार के कर्मों का विशेष बळ और अवळ होता है। ३४-३४॥

हष्टं हि त्रिविधं कर्म हीनं मध्यममुत्तमम्। यह कर्म भी तीन प्रकार वा है। होन, मध्यम और उत्तम। तयोहदारयोग्रेक्तिदीर्घस्य च सुख्रस्य च ॥ ३६॥ नियतस्याऽऽयुषो हेतुर्विपरीतस्य चेतरा।

तीन प्रकार की आयु—देंब और पुरुषकार होनों प्रकार के कमें उत्तम होने से आयु का परिमाण अयोत् नियत काल दीर्घ होता है। सुखकारक एवं हितकारक आयु मिलती है और यदि इन दोनों प्रकार क कमों में विपरीत युक्ति हो तो आयु अनियत, लोटी, दुःखो एवं अहितकारक रहती है।। ३६॥

मध्यमा मध्यमस्येष्टा,कारणं शृजु चापरम् ॥ ३७ ॥ दैवं पुरुषकारेण दुवेलं छपहन्यते । दैवेन चेतरत्कर्म विशिष्टेनोपहन्यते ॥ ३⊂ ॥

इन कमों में मध्यम बल हो तो आयु भी मध्यम प्रकार की रहती है। और भी कारण सुनो। जहां पर एक कर्म बल्यान् हो, दूसरा निर्वल हो, बहां पर बल्यान् दुर्वल कारण को दबा लेता है। इसलिये यदि पुरुषकार कर्म बल्यान् होगा तो। नर्यल देव को दबा लेगा और यदि देव बल्यान् होगा तो वह दूसरे कर्म (पुरुषकार) को नष्ट कर देगा। निर्वल को बल्यान् दबा लेता है।।३८३।

> दृष्ट्वा यदेके मन्यन्ते नियतं मानमायुषः । कर्म किंचित् क्वचित्काले विपाके नियतं महत् । किंचित्त्वकालनियतं प्रत्ययैः प्रतिबोध्यते ॥ ३६ ॥

इस बात को देल कर कुछ विद्वान् आयु का परिमाण निश्चित मानते हैं। किसी बड़वान् कर्म का तो किसी विशेष निश्चित समय में ही परिपाक होता है ्रेगैर किसी का विपाक काल अनिश्चित है, कमी भी उसका पाक हो सकता है। कौन कर्म कब पकेगा इत बात का निर्णय कारणों से किया जाता है। कभी सहकारी अन्य कारण को पाकर कर्म का पाक होता है। किया कर्म अवस्य भोगना पढ़ता है। इस प्रकार कर्म के परिपाक काल के नियम और अनियत होने से आयु भी नियत तथा अनियत है। । ३६॥

तस्मादुभयद्दष्टत्वादेकान्त्रम्हणमसाधु । निदर्शनमि पात्रोदाहरि-ष्यामः । यदि हि नियतकालप्रमाणःमायुः सर्वं स्यात् , तदायुष्कामानां न मन्त्रोषधि-मणि-मङ्गल-बल्युषद्दार-होम-नियम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्य -यन-प्रणिपात-गमनावाःक्रिया इष्टयश्च प्रयुष्येरन्, नोद्दश्गन्त-चण्ड-चपल-गो-गजोष्ट्र-खर-तुरग-महिषादयः पवनादयश्च दुष्टाः परिहार्याः स्युनं प्रपात-गिरि-विषम-दुर्गाभ्यु वेगास्तथा नप्रमत्तोन्मत्तोद्भान्त-चण्ड-चपल्ठ-मोह-लोभाकुलमतयो नाग्यो न प्रवृद्धोऽग्निनं च विविधविषाश्रयाः सरीस्र्योर-गादयः, न साहसं नादेशकालचयां, न नरेन्द्रप्रकोष इत्येवमादयो हि भावा नामावकराः स्युः, आयुषः सर्वस्य नियतकालप्रमाणत्वात् ॥४०॥

इसलिये नियत और अनियत दोनां प्रकार की आयु के दीखने से कोई एक पक्ष अयोत् आयु का नियत वा अनियत काल मानना यह ठीक नहीं है। इस के लिये उदाहरण भा देते हैं:--यदि आयु का परिमाण नियत मान ब्रिया जाय तो दाघायु चाइने वाले मनुष्य आयु को बढ़ाने वाले मंत्र, ओषि, क्रिया, दृष्टि, याग, मणि, मंगल, बलि, उपहार, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास स्वस्त्ययन, प्रणिपात, गमनादि कियाओं को न किया करें। इसी प्रकार इपर उधर दौढते हुए भयानक, चपल, गी, हाथी, ऊंट, गधे, घोड़े, भैंसे आदि तथा दृष्ट बायु आदि से कोई भी अपन का न बचावे, न कोई उन को दूर करने का यत करें। प्रपात ( जल-प्रपात ), पहाड़, कठिन दुर्ग, पाना के वेग से काई अपने का न बचावें। मस्त, उन्मत्त, भ्रान्त, चण्ड, चपल, मोह, लोम से ब्याप्त बुद्धि वालों सं अपने को न बचावें, शत्रु को भी निवारण न करें। तेज़ जलती अग्निसे कोई न डरे। विविध प्रकार के विषेत्रे पदार्थों और सर्प आदि जन्त-ओं से कोई भय न माने। अनुचित बढ़ के आरम्भ से न बचे। देश काढ़ के विपरीत आचरण से अपने को न बचावें। राजा का प्रकोप भी मृत्य का कारण न बन सकें। इन समस्त कारणों से भी आयु का नाश न हो। क्योंकि सब को आय का काल और परिमाण नियत है। आयु के निवत काल होने से यह कारण भी मारक नहीं बनने चाहियें। मृत्यु के भव से ही कोग इस कारणीं बस्ते हैं।। ४० ॥

न चानभ्यस्ताकाळ-मरण-भय-निवारकाणामकाळमरणभयमागच्छे-त्प्राणिनां,ज्यर्थाश्चाऽऽरम्मकथाप्रयोगबुद्धयःस्युमेहर्षाणां रखायनाधिकारे, नापीन्द्रो नियतायुपं शत्रुं वज्रेणाभिहन्यात्, नाश्विनावार्वं भेषज्ञेनोप-पादयेतां, न महषयो यथेष्टमायुस्तपसा प्राप्तुयुः, नच विदितवेदितन्या महर्षयः ससुरेशा रसायनादीनि सम्यक् पश्येयुक्पदिशेयुराचरेयुर्वा।

अकाल मरण के भय का निवारण करने वाले अनम्यावी प्राणियों को अकाल मरण के कारणों से भय भी न हो। महर्षियों के रवायनाधिकार में कहे हुए उपदेश, प्रयोग और ज्ञान ये वह व्यर्थ हो जायें। नियत आयुशाले श्रन्त को इन्द्र भी बज़ से नहीं मार वके। अधिवनीकुमार भी रोगी पुष्व को औव-वियो से चिकित्वा न कर सकें। और महर्षिगण तप द्वारा वांछित वर्षों तक की आयु भी प्राप्त न कर सकें। वर्षक महर्षिगण हन्द्र के साथ आयुवर्षक रवाय-नादि को न देखें, न उपदेश करें और न स्वयं व्यवहार करें। क्योंकि आयु का काळ और परिमाण तो निश्चित है।

अपि च सर्वचक्षुषामेतत्वरं यदैन्द्रं चक्षः, इदं चास्माकं प्रत्यक्षं, यथा पुरुषसहस्राणामुत्थायोत्थायाऽऽइवं कुर्वतामकुर्वतां चातुल्यायुष्टुं, तथा जातमात्राणामप्रवीकारात् प्रतीकाराचाविषविषपाशिनां चाण्य-तुल्यायुष्ट्वं, न च तुल्यो योगः क्षेम उदपानघटानां चित्रघटानां चोत्सी-दतां, तस्माद्धितोपचारमूलं जीवितमतो विषययानमृत्युः।

चव आंखों से श्रेष्ठ प्रमाण यह इन्द्र (आत्मा ) की आंख है—इम प्रत्यक्ष देखते हैं कि इजारों मनुष्य प्रतिदिन उठ उठ कर शक्षों से लड़ाई करते हैं, नहीं भी करते हैं, उन चव की आयु तुल्य नहीं होती अर्थात् लड़ने वाले मरते और न लड़ने वाले नहीं मरते हैं। इसी प्रकार उपन्न हुए संन्यास रोहिणी आदि रोगों की जो तत्काल चिकित्सा कर लेते हैं वे वच जाते हैं और जो चिकित्सा नहीं करते वे मरते हैं। इसी प्रकार वित्र खाने वाले मरते हैं और वित्र नहीं खाने वाले नरीं मरते । पानी रखने या लाने के लिये जो पक्के घड़े बनाये जाते हैं उन का तथा चित्र घटों (कचे घड़ों) का योग-खेम समान नहीं हो सकता। वे समान काल तक स्थिर नहीं रह सकते। किन्द्र रक्षण करने से कच्चे घड़े भी देर तक रह सकते हैं और न पालने से पक्के घड़े भी श्रीन हुट जाते हैं। इसके दितकारी वस्तुओं वा कार्यों का सेवन करना हो जीवन का निमित्त हैं। इसके विवरीत अहिताचरण करना मृत्यु का कारण है।

अपि च देशकालात्मगुणविपरीतानां कर्मणामाहारविहाराणां च

क्रियोपयोगं सम्यक् सर्वातियोगसंघारणमसंघारणमुदीर्णानां च गति-मतां साहसानां च वर्जनमारोग्यानुवृत्तौ हेतुमुपळमामहे उपदिशामः सम्यक् पञ्चामञ्चेति ॥ ४१ ॥

और भी, देश, काल, आत्मा इन के गुणों के सात्म, कर्म तथा आहार द्रव्यों को विधिपूर्वक उपयोग करना, काल, कर्म और इन्द्रियायों के अयोग, मिध्यायोग और अतियोग का त्याग, अनुपश्चित वेगों को रोकना (बलात्कार से बाहर न करना )और उपश्चित वेगों को न रोकना और सब मकार के साहिस्क कर्मों (अनुचित बल के कार्यों) का त्याग, ये सब बातें आरोग्य के संरक्षण में कारण होती है। इस स्वस्थाहन का हम मली प्रकार उपदेश करते हैं और इसे अन्छी प्रकार देखते भी हैं॥ ११॥

अतः परमिनवेश ख्वाच—एवं सत्यनियतकाळप्रमाणायुषां भग-वन् ! कथं काळमृत्युरकाळमृत्युर्वा भवतीति ॥४२॥

इस के अनन्तर अग्निवेश बोले ! इस प्रकार से यदि आयुका समय अनिश्चित है, तब कालमृत्यु और अकालमृत्यु किस प्रकार होती है ? ॥४२॥

त्रमुवाच भगवानात्रेयः—श्रूयतामग्निवेदः ! यथा यानसमायुक्तोऽक्षः प्रकृत्येवाक्षराणैक्तेतः (स्वात्, सच) सर्वगुणोपपन्नो वाह्यमानो यथा-काळं स्वप्रमाणक्षयादेवावसानं गच्छेत्, तथाऽऽयुः शरीरोपगतं बल्ध-वत्प्रकृत्या यथाबद्धुपचर्यभाणं स्वप्रमाणक्षयादेवावसानं गच्छिति, स मृत्युः काळे।

भगवान् आत्रेय ने कहा—हे अन्तिवेश मुनो ! जिस प्रकार गाड़ी में लगा अब ( धुरा ), धुरे के समस्त गुणों से युक्त होने पर भी अधिक भार आदि के न पड़ने से, ठीक समय में अपने परिमाण के खब होने पर विस्ता २ टूट जाता है, उसी प्रकार शरीर से सम्बद्ध आयु भी बलवान् प्रकृति, युक्ति तथा स्वस्थवृत्त-विधि से पाली हुई, अपने समय में ही खब को प्राप्त होती है, इस मृत्यु को 'कालस्रस्यु कहतें हैं।

यथा च स एवाक्षोऽतिभाराधिष्ठितत्वाद्विषमपथाद्पथाद्श्वकम्भक्काद्वाद्ववाहकदोषाद्विणमोक्षात् पर्यसनादनुपाङ्काखान्तरा व्यसनम् श्वते, तथाऽऽयुरप्ययथावलमारम्भादयथाग्न्यभ्यवहरणाद्विषमाभ्यवहर्रणाद्विषमाभ्यवहर्रणाद्विषमश्चातिमेश्चनाद्वस्तर्भायादुर्दणवेगविनिमहाद्विषाये वेगाविधारणाद् भूतविषवाय्वग्न्युपतागद्मिषातादाहारमतीका जैनाच्च यावदन्तरा व्यसनमापद्यते। तथा नियतायुष् अन्तरा

राषाभिकष्यन्ते । स मृत्युरकाले । तथा ज्वरादीनप्यातङ्कान्मध्योपच-रितानकालमृत्यून् पश्याम इति । ४२।।

और यदि इसी अख पर बहुत अधिक भार रक्षा जाय, अथवा विषम मार्ग से, कुमार्ग से, धुरे या पहिये के टूटने से, बैळ या वाहक (सारिथ) के दोष से, अणि, धुरी में लगी कीळ के निकल जाने से, स्नेह न पढ़ने से, गिरने से नियत समय से पूर्व ही टूट जाता है उसी प्रकार आयु भी साहिक्क कार्यों से, अग्नि के अनुसार भोजन न करने या विषम भोजन करने से, अतिमैशुन से, उपस्थित वेगों को रोकने से, शरीर को विषम स्थित में रखने से (उत्कट आसन बैठने से), दुर्जनों का संसर्ग करने से, भृत, विष, वायु, अग्नि, ताप, चोट आदि से, आहार विधि के छोड़ने से, धीच में ही आयु समाप्त हो जाती है, इस का नाम 'अकाळ-मृत्यु' है। इसी प्रकार च्वर आदि रोगों की ठीक प्रकार से चिकित्सा न होने से इन से भी अकाळ मृत्यु होती देखते हैं।।४३॥

अथाग्निवेशः पप्रच्छ-किं तु खलु भगवन् ! ज्वरितेश्यः पानी-यमुष्णं भूयिष्ठं प्रयच्छन्ति भिषजो न तथा शीतम् । अस्ति च शीत-साध्यो धातुर्ज्वरकर इति ॥ ४४ ॥

इस के अनन्तर अग्निबेश ने पूजा—हे भगवन् ! वैद्य होग ज्वर के रोगी को गरम पानी अधिकतः किस लिये देते हैं ? श्वीतल पानी उतना नहीं देते। श्वीत उपचार से भी ज्वरकारक धातु पिच शान्त होता है ॥४४॥

तमुवाच भगवानाष्ट्रेयः,—ज्वरितस्य कायसमुत्थानदेशकाळा-तमिसमीक्ष्य पाचनार्थं पानीयमुष्णं प्रयच्छन्ति भिषजः । जरो ह्यामाश्यसमुत्थः प्रायो भेषजानि चाऽऽमाशयसमुत्थानां विकाराणां पाचनवमनापवर्पणसमर्थानि भवन्ति, पाचनार्थं च पानीयमुष्णं, तस्मादेवज्ज्वरितेश्यः प्रयच्छन्ति भिषजो भूयिष्ठम् । तच्चेषां पीतं वातमनुलोमयति, अग्निमुद्र्यमुद्दीरयति, क्षिप्रं जरां गच्छति, ऋषेमाणं च परिशोषयति, स्वल्पमपि पीतं तृष्णाप्रशमनायोपपयते, तथायुक्त-मपि चैतन्नात्यर्थोत्सन्निपत्ते च्वरे सदाह्भ्रमप्रछापातिसारे वा प्रदेयम्, च्छणेन हि दाह्भ्रमप्रछापातिसारा भूयोऽभिवर्धन्ते, शीतेनोपशाम्य-न्वीति ॥ ४४ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—अवर रोगी के शरीर, निदान ४ आमाश्य से उत्पन्न विकारों में ) देश, काट को देखकर पाचन के किये वैद्य छोग गरम पानी देते हैं। क्वर की उत्पत्ति आमाध्य से होती है। आमाध्य से उत्पन्न होने वाले रोगों के लिये पाचन, बमन, अपतपंण संखमन आदि उपचार प्रायः होते हैं। इसलिये क्वर के रोगों को पाचन कराने के लिये वैद्य लोग गरम पानी अधिकतर देते हैं। यह पीया हुआ गरम पानी बायु का अनुलोमन करता है, जाठराशि को बदाता है, धीष्र पच जाता है, जीर्ण हो जाता है, कफ को खुखाता है और योड़ा भी पिया हुआ गरम पानी प्यास को धानत करने के लिये पर्याप्त होता है। यह गरम पानी इतना लामप्रद होने पर भी जिस क्वर में पित्त बहुत बढ़ा हो उस में और दाह, अम, प्रलाप और अतिसार की अवस्था में भी नहीं देना चाड़िये। गरमी से दाह, अम, प्रलाप और अतिसार और अधिक बढ़ते हैं। ये रोग शीत उपचार से बान्त होते हैं। ४५॥

भवति चात्र-शिवेनोष्णकृतान् रोगान् शमयन्ति भिषग्विदः।
ये तु शीतकृता रोगास्तेषां चोष्णं भिषग्वितम्॥ ४६॥

चिकित्सक आनी लोग गरमी (उष्णता) से उत्पन्न हुए रांगों को श्रीत चिकित्सा से श्रमन करते हैं और शोत कारण से उत्पन्न रोगों को उष्ण चिकित्सा से श्रान्त करते हैं अर्थात् निदान से विपरीत चिकित्सा करते हैं ॥ ४६॥

एसमितरेषामपि व्याधीनां निदानविपरीतमौषधं भवति कार्यम् । यथा—अपतर्पणनिमित्तानामपि व्याधीनां नान्तरेण पूरणमस्ति शान्ति-स्तथा पूरणनिमित्तानां नान्तरेणापतर्पणमिति ॥ ४७॥

इस प्रकार से अन्य रोगों में भी कारण के विपरीत चिकित्सा करनी होती है। जिस प्रकार कि अपतर्पण किया से उत्पन्न रोगों की शान्ति संतर्पण किया के बिना नहीं होती, उसी प्रकार सत्तपणजन्य रोगों की शान्ति आपतर्पण किया के विना नहीं होती॥ ४७॥

अपतर्पणमपि च त्रिविधं छङ्घनं, छङ्घनपाचनं, दोषावसेचनं चेति ॥ ४= ॥

अपतर्पण भी वीन प्रकार का है। (१) लंबन, (२) व्यंपन-पाचन और (१) दोवावरोचन (दोवों का बाहर निकालना )॥ ४८॥

तत्र ळङ्घनमल्पबलदोषाणां, ळङ्घनेन ह्यात्रमारुतवृद्धया बाताः तपपरीतमिबाल्पमुदकमल्पदोषः प्रशोषमापचते ॥ ४९ ॥

इन में जब दोवों का बढ़ अल्प हो, तब लंबन करना चाहिये। लंबन

अग्नि और बायुकी दृद्धि होती है। जिस प्रकार योहा पानी वायुओं र धूप के बढ़ने से शुष्क हो जाता है। उसी प्रकार इन की दृद्धि से अल्पबल्बाला दोष शुष्क हो जाता है। ४६॥

ङ्घनपाचनाभ्यां हि मध्यवलो दोषः सूर्यसन्तापमादताभ्यां पाग्रुअस्मावकिरणैरिव चानतिबहुदकं प्रशापमापद्यते ॥ ५० ॥

दोषों का मध्यम बल होने पर लंघन और पाचन कर्म करना चाहिये जिस प्रकार सूर्य के संताप एवं वायु द्वारा भूत्र और मस्म के फेंकने से साधा-रण मात्रा का पानी (बहुत अधिक राधि नहीं) सूख जाता है, उसी प्रकार संघन और पाचन से मध्यम बलवाले दोय शान्त हो जाते हैं। (धूल और प्रसम का फेंकना,पाचन किया का उपलक्षक है और सूर्य का संताप और वायु लंघन किया का।)॥ ५०॥

बहुदोषाणा पुनर्रोषाबसेचनमेव कार्यं, न हाभिन्ने केदारसेती पल्बळप्रसेकोऽस्ति, तद्वद्दोषावसेचनम् ॥ ४१॥

दोषों के प्रवल होने पर इन का अवभेचन (निष्कासन) ही करना चाहिये। जैसे खेत को मेद्र की तोड़े बिना खेत के पानी को मुखा देना अस-म्मव है। मेद्र को तोड़ कर पानी निकाल देने से खेत शीम स्व जाता है। इसी प्रकार वयन, विरेचन आदि से अधिक बढ़े हुए दोगों को शरीर से बाहर कर देने पर दोषों की शान्ति होती है।। ५१।।

दोषावसेचनं तु खल्वन्यद्वा भेषजं प्राप्तकालमध्यातुरस्य नैवंविध-स्य कुर्यात्, तद्यथा—अनपवादप्रतीकारस्यापरिचारकस्य वैद्यमानिनश्च-ण्डस्यास्यकस्य वीन्नधर्माकचेरतिक्षीण-बल्जमास-शोणितस्यासाध्यरोगो-पहतस्य सुमूर्षुलिङ्गान्वस्य चेति। एवंविधं ह्यातुरसुपवरन् भिषक् पापी-यसाऽयरासा योगमुच्छतीति।। ५२।।

चिकित्सा में स्याज्य रोगी वा निम्न प्रकार के रोगी की दोषावसेचन ( संबो-धन रूप ) अथवा संद्यमनरूप चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। यथा जिसते अपवाद का प्रतिकार न हो सके, जो रोगी उपकरणों का संग्रह नहीं कर सके, ऐसे निधन की, जिस के पास परिचारक न हो, अपने को वैद्य मानने वाले, कोषी, निन्दा करने वाले, जिस का बल, मांस रक्त, बहुत खीण हो गया हो, असाध्य रोग से आकान्त, जिस में मरणोन्युख स्थल स्पष्ट हो, इस प्रकार के भूगी की चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। यदि इस प्रकार के रोगी की चिकित्सा ्भवन्ति चात्र—अल्पोदकद्रमो यस्तु प्रवातः प्रचुरातपः । क्षेयः स जाङ्गळो देशः स्वल्परोगतमोऽपि च ॥ ५३ ॥ प्रचुरोदकदृश्लो यो निवातो दुर्छमातपः ।

अनुपो बहुदोषश्च. समः साधारणो मतः ।। ५४ ॥

जिस देश में पानी और दृश्व कम हो, वायु और धूप बहुत प्रचण्ड हो वह जांगल देश जानना चाहिये। उसमें बहुत कम रोग होते हैं। जिस देश में जल और वृक्ष बहुत हों, वायु न चले और धूप भी न हो, वह अनूप देश कहाता है जिसमें वात और धूप दोनों समान हों वह देश समदेश कहाता है। ५३-५४।

तदात्वे चानुबन्धे वा यस्य स्यादशुभं फल्पम् । कर्मणस्तन्न कर्त्तव्यमेतद् बुद्धिमतां मतम् ॥ ५४ ॥

तत्काल में अथवा उत्तर काल में जिस कर्म का फल अग्रुभ हो, वह कर्म नहीं करना चाहिये, यह बुद्धिमानों का मत है ॥ ५५ ॥

तत्र ऋोकाः—

पूर्वेरूपाणि सामान्या हेतवः स्वस्बद्धशाः।
देशोद्ष्वंसस्य भेषव्यं हेत्नां मूळमेव च ॥ ५६॥
प्राग्विकारसमुःपत्तिरागुपश्च क्षयक्रमः।
सरणं प्रतिभूतानां कालाकार्लविनश्चयः॥ ५०॥
यथा चाकाल्यमरणं यथा युक्तं च भेषज्ञम्।
सिद्धं यात्योषधं येषां न कुर्यायोन हेतुना॥ ५०॥
तदात्रेयोऽग्निवेशाय निखिलं सर्वमुक्तवान्।
देशोद्ष्यंसनिमित्तीये विमाने मुनिसक्तमः॥ ५०॥

जनपदोद्ध्वं के पूर्वेहप, सामान्य कारण, प्रत्येक के अपने अपने लखण, चिकित्सा (पंच कर्म), कारणों का मूल कारण अपर्म, रोगों की प्रारम्भिक उत्पत्ति, आयु और धर्म के हास का क्रम, कालमृत्यु और अकालमृत्यु, निदान और दोव, बलापेखित औषघ, जिनकी चिकित्सा नहीं करनी, ये सब बातें इस अध्याय में मुनिश्रेष्ठ भगवान् आत्रेय ने शिष्य अग्निवेश के किये सम्पूर्ण रूप से कह दीं॥ ५६—५६॥

इस्यमिनेष्ठकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने जनपदोद्श्वंसनीय-विमानं नाम तृतीयोऽप्यायः ॥ ३ ॥

१. ये दो कोड भी कहीं २ देखने में आते हैं।

PARAMA AARRATAN

## चतुर्थोऽध्यायः।

## अधातिस्रविधरोगविशेषविज्ञानीयं विमानं व्याख्यास्यामः । इति ह स्माऽऽङ भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब 'त्रिविभरोग-विशेष-विज्ञानीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ २॥

त्रिविधं खलु रोगविशेषविज्ञानं भवति । तद्यथा—आप्तोपदेशः प्रत्यक्षमनुमानं चेति ॥ ३॥

रोग विशेष विज्ञान तीन प्रकार का है। जैसे—(१) आप्त-उपदेश,

(२) प्रत्यक्ष और (३) अनुमान ॥ ३॥

े तत्राऽऽप्रोपदेशो नाम—आप्तत्र चनम्। आप्ता स्वितर्क-स्मृति-विभाग्यविदो निष्पीत्युपतापरिंगनश्च । तेषामेनंगुणयोगाद्यद्वचने तत्प्रमाणं, अप्रमाणं पुतर्मेत्तान्मत्त-मूर्ल-त्रकृन्द्रष्टादृष्ट-वचनमिति ॥ ४॥

(१) आसोपदेश—आसजनों क बननों का नाम आम-उनदेश है। आस ही वितर्क से मिल अथात् खन्देह से रहित और स्मृति ज्ञान से युक्त सखात् अनुभव और विभाग अर्थात् एक देश से मिन सम्पूर्ण तस्त्र के ज्ञानने बाले। शास्त्र ज्ञान में संशय रहित एवं प्राणियों में भीति (राग) उपताप (हेष) के भावों से शून्य, रागद्वे परहित होते हैं। इस प्रकार के गुण होने से इन आत पुरुषों का बचन प्रमाण हो सकता है। मस, उन्मत (पागल), मूर्ख आदि पुरुषों के दृष्य (ऐहिक) और श्रदृष्ट (आमुध्मिक) दोनों तरह के बचन अप्रमाण होते हैं।।४॥

प्रस्यक्षं तु खळु तत्—यस्त्रयमिन्द्रियैर्मनसा चोपळभ्यते ॥ ५ ॥ प्रत्यख—नो अपनी इन्द्रियो और मन से ज्ञान होता है,वह प्रत्यक्ष है ॥५॥ अनुमानं खळ्—तर्को युक्त्यपेखः ॥ ६ ॥

अनुमान—अनुमान तर्क है जो युक्ति की अपेक्षा करता है। (कार्य कारण सम्बन्ध या अध्यभिचरित व्याप्ति का नाम युक्ति है)।।६॥

त्रिविधेन खल्बनेन ज्ञानसमुद्रयेन पूर्व परीक्ष्य रोगं सर्वधा सर्व-मयोत्तरकाळमध्यवसानमदोषं भवति । निह ज्ञानावयवेन कुत्स्ने ब्रेये ज्ञानमुख्यते ॥ ७ ॥

१. 'मूर्खरकदुशदुष्टवचनंग्रहित वा पाठः । मूर्ख पुरुष के दोषयुक्त और निर्दोष बचन भी प्रमाण नहीं, अथवा मूर्खं, और (रक्त ) दोषयुक्त, ।

तीन प्रकार के ज्ञान-समुदाय से प्रथम रोग की परीक्षा करके सब प्रकार से और सारा देखकर पीछे से पूर्ण निश्चय करके चिकित्सा करना निर्दोग होता है। ज्ञान के एक अवयव को जान लेने से तेय अर्थात् जानने योग्य वस्तु का सम्पूर्ण ज्ञान नहीं हो सकता। इसलिये वैद्य को चाहिये कि तीनों प्रमाणों से रोग को एक अंश में ही नहीं, प्रत्युत सम्पूर्ण रूप में जाने ॥७॥

त्रिविधे त्वस्मिन् ज्ञानसमुदाये पूर्वभागोपदेशाञ्ज्ञानम् । तदः प्रत्यक्षानुमानाध्यां परीक्षोपपद्यते । किं हानुपदिष्टे पूर्वं प्रत्यक्षानुमानाध्यां परीक्षामणो विद्यात् ? तस्मात् द्विविधा परीक्षा ज्ञानवतां प्रत्यक्ष्मनुमानं वेति, त्रिविधा वा सहोपदेशेन ॥ = ॥

इस तीन प्रकार के ज्ञान समुदाय में सब से प्रथम 'आतोपदेश' से ज्ञान होता है। इसके पीछे प्रत्यक्ष और अनुमान द्वारा परीक्षा होती है। यदि पूर्व आतोपदेश न हो तो परीक्षा करता हुआ वैद्य प्रत्यक्ष और अनुमान से क्या जानेगा ? कुछ भी नहीं। इसिलये आतोपदेश से प्राप्त ज्ञान वालों के लिये परीक्षा दो प्रकार को है प्रत्यक्ष और अनुमान। अथवा आतोपदेश को मिला कर तीन प्रकार की है—प्रत्यक्ष, अनुमान और आतोपदेश ॥०॥

तत्रेदमुपदिशन्ति बुद्धिमन्तः—रोगमेकैकमेव प्रकोपणमेवयोनिमेव-मारमानमेवमधिष्ठानमयंवेदनमेवंसंभ्यानमेवंबुद्धिस्थानक्षयसमन्वितमे-वमुद्रकेमेवंनामानमेवयोगं विद्यात्। तरिमन्नियं प्रतीकारार्थो प्रवृत्तिरथवा निवृत्तिरिखुपदेशाज्ज्ञायते ॥ ६॥

आसोपदेश से एक एक रोग में ऐसे प्रकोग, ऐसी योनि (प्रकृति वातादि की विषमता), ऐसी उत्पत्ति, ऐसा स्वरूप, ऐसा अधिष्ठान (मन और शरीर), ऐसी वेदना (पीड़ा), ऐसा संस्थान (लक्षण), ऐसे र शन्द, स्पर्ध, रूप, रस, गन्म, ऐसा उपद्रव (रोग के पीछे दूसरा होने वाला रोग), ऐसी दोगों की हृद्धि, स्थान और खय, उदर्क (उत्तर फल-साध्य-असाध्य), इस प्रकार का नाम, ऐसा योग ये सब बातें बुद्धिमान् लोग उपदेश करते हैं, उनके उपदेश से जानना चाहिये। इस प्रकार की व्याधि में इस प्रकार का प्रतिकार वा चिकित्सा है, अथवा इस रोग में अशाध्य होने से निवृत्ति (चिकित्सा न करना), ये दोनों प्रकार की प्रवृत्ति और निवृत्ति भी उपदेश से ही जानी जाती हैं।।ह॥

प्रत्यक्षतस्तु खलु रोगतत्त्वं बुभुत्सुः सर्वेरिन्द्रियैः सर्वोनिन्द्रियार्था-नातुर-शरीर-गतान्परीक्षेतान्पत्र रसज्ञानातः; तद्यथा,-अन्त्रकूजनं संधि-स्फोटनमङ्गुळीपर्वणा च स्वरविशेषा ये चान्येऽपि केचिच्छरीरोपगताः शब्दाः स्युस्तान् श्रोत्रेण परीक्षेत्। वर्ण-संस्थान-प्रमाण-च्छायाः शरीरप्र-कृतिविकारौ चक्षवेषयिकाणि यानि चान्यानि तानि चक्षणा परीक्षेतः।

प्रत्यक्ष द्वारा रोग जानने की इच्छा से वैछ रोगी मनुष्य की इन्द्रियों के द्वारा जानने योग्य सव बातों की वह अपनी इन्द्रियों से परीक्षा करे केवळ रस जान को छोककर । जैसे-आंतों के छन्दर, अंगुओं के पर्यों की सन्धयों का चट-कन, रोगी खरीर के मिन्न मिन्न स्वरों को, इनके अतिरिक्त रोगी के जन्य जो (हिचकी, स्वास आदि) शब्द हों, उनकी औष्ट द्वारा परीक्षा करे । वर्ण, अंगों को बनावट, शरीर और अवयवों का माप ( छोटाई, बढ़ाई, स्थूचता, कुशता ), छाया ( कान्ति ), शरीर के प्राकृतिक एवं वैकृतिक मावों (परिवर्तनों ) को एवं चक्त इन्द्रिय के प्राह्म और जो यहां पर न कही वार्ते हों ( मळ, मूच आदि ), उनकी भी आंख से परीक्षा करनी चाहिये।

रसं तु खल्वातुरहारीरगतिमिन्द्रियवैषयिकमध्यनुमानाद्वयाच्छोन्,न सस्य प्रत्यक्षेण प्रष्टणमुपपद्यते, तस्मादातुरपरिप्रदन्नैवाऽऽतुरमुखरसं विद्यात्, युकापसपेणेन त्वस्य द्वारीरवैरम्यं मिक्षभोपसपेणेन द्वारीर-माधुर्यं, लोडितपित्तसंदेहे तु किं घारिछोद्दितं छोदितपित्तं वेति दवकाक-भक्षणाद्धारिछोद्दितमभक्षणाल्छोद्दितपित्तमित्यनुमातव्यं, एवमन्यानध्या-दुरशरीरगतान रसाननुमिमीत । गन्धान्त खलु मर्वद्वारीरगतानातुरस्य प्रकृतिवैकारिकान् घाणेन परीक्षेत । स्पर्शं च पाणिना प्रकृतिविकृति-युक्तम्—इति प्रत्यक्षतोऽनुमानैकदेशतक्ष्य परीक्षणमुक्तम् ॥१०॥

रोगी के द्यारीर के रस को, इन्द्रिय का विषय होने पर भी, अनुमान द्वारा ही जानना चाहिये। क्योंकि रोगी के द्यार के रस का प्रत्यक्ष द्वारा प्रहण नहीं हो सकता। बीमारी में मुख का स्वाद बदल जाता है, इसिलये रोगी से पुछकर ही उसके मुख का रस जानना चाहिये। यथा—धरीर पर जूं आदि के चलने से द्यारा में विरस्ता, द्यारा पर मक्खी आदि के पास भिनकने से द्यारा मं मुस्ता समझनी चाहिये। रक्तिपत्त के सन्देह में यह रक्त खुद्ध (द्यारा को धारण करने बाला) है या रक्तिपत्त के सन्देह में यह रक्त खुद्ध (द्यारा को धारण करने बाला) है या रक्तिपत्त (पित्त से दृष्टित रक्त ) का है तो यदि इस रक्त को कुत्ते, कोवे खा लें तो बुद्ध रक्त समझना चाहिये और यदि न खार्ये तो रक्तिपत्त रोग से दृष्टित रक्त समझना चाहिये। इस प्रकार से रोगी के द्यारा के अन्य रही को भी अनुमान से जानना चाहिये! रोगी के सम्पूर्ण द्यारा करनी पास्त्रिक एयं वैकृतिक मन्यों की परीक्षा द्याणेन्द्रिय (नासिका) द्वारा करनी चाहिये। स्वर्ध, द्यांत द्यारा करनी चाहिये। स्वर्ध, द्यांत द्वारा करनी चाहिये। स्वर्ध, द्यांत द्वारा करनी चाहिये। स्वर्ध, द्यांत द्वारा करनी चाहिये। स्वर्ध, द्वात, उष्ण, खर, चिक्रने आदि प्राकृतिक एवं वैकृतिक स्वर्धों चाहित स्वर्ध, द्वात, उष्ण, खर, चिक्रने आदि प्राकृतिक एवं वैकृतिक स्वर्धों चाहित स्वर्ध, द्वात स्वर्ध, द्वात, उष्ण, खर, चिक्रने आदि प्राकृतिक एवं वैकृतिक स्वर्धों

को हाथ के स्पर्धसे जानना चाहिये। यहाँ पर प्रत्यक्ष तथा अनुमान से एक भाग से परीक्षा कह दी।।१०।।

इमे तु खल्बन्येऽप्येवमेव भ्योऽनुमानक्षेया भवन्ति भावाः। तद्यथा, अग्नि जरणशक्त्या परिक्षित, बळं व्यायामशक्त्या, श्रोत्रादीन् राब्दादिमहणेन, मनोऽर्थाव्यभिचरणेन, विज्ञानं व्यवसायेन, रज्ञः मङ्गेन, मोहमविज्ञानेन, क्रोधमभिद्रोहेण, शोकं दैन्येन, हर्षमामोदेन, श्रीति ताषेण, भयं विषादेन, धैर्यमिविषादेन, वीर्यमुत्थानेन, अवस्थानमिवभ्रमेण, श्रद्धामभित्रायेण, मेधां प्रहणेन, संज्ञां नानप्रहणेन, स्मृति स्मरणेन, द्वियमपत्रपणेन, शोळमनुशीळनेन, हेषं प्रतिपेवेन, खपिधमनुवन्येन, शृतिमलौक्येन,वर्यता विध्यत्या, व्यो-मक्ति-सास्य-व्याधिन्यमुत्थानानि काळ-देशायशय-वेदना-विशेषण, भावुवः श्रयमिप्रश्यानुप्रायाम्यां, दाषप्रमाणविशेषमप्नारिवशेषण, आयुवः श्रयमिरिष्टः, उपस्थितश्रेयस्यं कल्याणाभिनिवेशेन, अमळं सच्वमविकारेणेति। प्रहण्यास्यु मृदुदारुणस्यं स्वप्रदर्शनमभिप्रायं द्विष्टेष्टमुखदुःखानि चाऽऽतुरपरिप्रश्नेनंव विद्याद्—इति ॥ ११॥

इसके अतिरिक्त ये निम्नलिखित बातें भी अनुमान द्वारा ही जानी जाती 🕻। जैसे-रोगी की परिपाक शक्ति का देखकर अग्रि (जाठराग्रि) को जाने। व्यायाम शक्ति से रोगी का बल. शब्द आदि विषयों के प्रहण से कान आदि इन्द्रियों को, मन को अवधारण शक्ति से, विज्ञान को उद्योग से, संग (आसिक्त) से रज को, अज्ञान से मोइ को, हिंसा प्रवृत्ति से कोष को, रांदन आदि से शोक को, गोत, वादित्र आदि से आनन्दको मुख की प्रसन्नता आदि लक्षणों से मन की प्रीति को. मख की मलिनता आदि से भय को, अविषाद से धैर्य (विपत्ति में भी मन की श्यिरता ) को, उत्साह से वीर्य (कार्य करने की शक्ति ) को, अभ्रान्ति से स्थिरता को, अभिपाय ( प्रार्थना ) से श्रद्धा को, क्लोक आदि को कण्ड करने से मेशा को, नाम लेकर चेतना को. स्मरण शक्ति से स्मृति को, खजा दिलाकर लजा को, निरन्तर शिकन से स्वभाव को, बस्तु के प्रतिषेव से उस वस्तु में द्वेष को, आगे के परिणामसे छड व्यवहार को, मन की अचपलता से संतोष को, वदा की आहा मानने से रोगी की वश्यता को, काळ विशेष से आयु, देश से भक्ति ( इच्छा ) को, ( जैसे-यह पंजाब का रहने वाला है इसकिये इसे गेहूं में इच्छा होगी, यह बंगाक का है इसकी चावकों में रुचि होगी इत्यादि ), उपश्य अर्थाव् अनुक्षता से बाल्य को, वेदना-विशेष से न्याधि के समुत्यान को, उपशय (शान्ति) और अनुष्यय (निदान) द्वारा गृद्धांना वाले रोग को, जिस रोगके लक्षण छिपे हों (जैसे विद्रधि और गुरुम के मेद), उपचार विशेष (प्रकोपनके न्यूनाधिक होने से) दोषों के प्रमाण विशेष (न्यूनाधिक) को अरिष्ट लक्षणों से, आयु के खय को हितोपसेवन से, निकटवर्चा आरोग्यता के लक्षणों को अविकार (काम, कोषादि से रहित मानसिक विकारों) से निमाल विचाल को जाने।

प्रहणी (अग्निका स्थान, जठर) के मृदु दाहण मेद को रोगी के हित-अहित स्थप्न दर्शन से, भोजनादि में अभिप्राय (इच्छा) की, द्विष्ट, अग्निय और इष्ट, प्रिय इनमें सुख और दुःख को रोगी के प्रश्नों से ही जान ले। ११।।

भवन्ति चात्र-आप्तत्थ्योपदेशंन प्रत्यक्षकरणेन च।

अनुमानेन च ब्याधीन् सम्यन्तिशाद्विचक्षणः ॥ १२ ॥
सर्वथा सर्वमालोच्य यथासंभवमधीवत् ।
अथाध्यवस्येत्तरते च कार्ये च तदनन्तरम् ॥ १३ ॥
कार्यतस्यविशेषज्ञः प्रतिपत्तो न मुद्धति ।
अमृद्धः फलमाप्नोति यदमोहनिमित्तजम् ॥ १४ ॥
ज्ञानबुद्धिप्रदीपेन यो नाऽऽविशति तत्त्ववित् ।
आनुरस्यान्तरात्मानं न स रागाश्चिकित्सति ॥ १४ ॥

चतुर व्यक्ति आसोपदेश, प्रत्यक्ष और अनुमान द्वारा रोगों की परीक्षा करे।
अर्थवित यथासम्भव सब रोगों की सब प्रकार से (तीनों प्रकार से) परीक्षा
कर के निश्चय करे, इसके पीछे चिकित्सा कार्य करे। कार्यत्त्व को जाननेवाला
भिषक् रोग के चिकित्सा-कार्य में कभी भी मोह को प्राप्त नहीं होता।
प्रमादरहित होकर ही मंह रहित होकर किये अनुष्ठान से उत्पन्न फल को प्राप्त
करता है। जो योगवित (प्रयोगों को जानने वाला) भिषक् (वैद्य) ज्ञान,
बुद्धि रूपी प्रदीप की सहायता से रोगों के अन्दर तक नहीं पहुंचता (रोगों की
सम्पूर्ण बातों को नहीं जानता), वह रोगों की विकित्सा नहीं कर सकता ॥१२-१९॥

तत्र ऋोकी—सर्वरोगविशेषाणां त्रिविधं ज्ञानसंग्रहम् । यथा चोपदिशन्त्याप्ताः प्रत्यक्षं गृह्यतं यथा ॥ १६ ॥ ये यथा चानुमानेन ज्ञेयास्तांश्चाच्युदारधीः । भावांक्षिरोगविज्ञाने विमानं मुनिठकवान् ॥ १७ ॥ उपसंहार—सव रोगों का तीन प्रमाणों में संबेप, आसोपदेश द्वारा जो जो बार्वे जानी चाती हैं. प्रत्यक्ष द्वारा जो ग्रहण किया जाता है और जो बार्वे अन्- मान द्वारा जानी जाती हैं इन सब बातों का उदार बुद्धि भगवान् आत्रेय ने इस 'त्रिरोग विज्ञानीय' अध्याय में व्याख्यान कर दिया ॥ १६-१७ ॥

इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने त्रिविषरोग-विशेषविज्ञानीयविमानं नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

### पश्चमोऽध्यायः।

## अथातः स्रोतोविमानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह समाऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

जीवन के आधारमूत प्राणवह आदि खोतों के ज्ञान के लिये 'खोतोविमान'नाम अध्याय की व्याख्या करते हैं। ऐसा भगवान आत्रेय ने उपदेश किया है॥१-२॥

यावन्तः पुरुषे मूर्तिमन्तो भावविशेषास्तावन्त एवास्मिन् स्रोतसां प्रकारविशेषाः, सर्वभावा हि पुरुषे नान्तरेण स्रोतास्यभिनिवर्तन्ते क्षयं वाऽप्यिषाच्छन्ति । स्रोतांसि खलु परिणाममापद्यमानानां धातूनाम-भिवाहीनि भवन्त्ययनार्थेन ॥ ३॥

इस पुरुष के शरीर में जितने प्रकार के मूर्तिरूप (स्थूल) भाव विशेष (पदार्थ विशेष ) हैं, उतने ही इस शरीर में स्रोतों के प्रकार (विशेष मेद) हैं। पुरुष में सब भाव स्रोतों के बिना नहीं बढ़ते और न स्रोतों के बिना क्षय को प्राप्त होते हैं। ये स्रोत परिपाक हुए घानुओं को (मल और प्रसाद रूप में) ले जाने के लिये होते हैं।। ३।।

अपि चैके स्रोतसामेव समुद्धं पुरुषिमच्छन्ति, सर्वगतत्वात्सर्व-सरत्वाच दोषप्रकोपणप्रशमनानाम्, न त्वेतदेवम्। यस्य च हि स्रोतांसि यच बहन्ति यचावहन्ति यत्र चावस्थितानि, सर्वं तदन्यत्तेश्यः॥ ४॥

कुछ आचार्यं होतों के समुदाय को ही 'पुरुष' नाम देते हैं। क्योंकि होत सम्पूर्ण शरीर में व्याप्त हैं। दोगों के जो प्रकोपक (अपथ्य) हैं और जो शमन (पध्य) हैं, वे सब खोतों द्वाप ही सम्पूर्ण शरीर में व्याप्त होते हैं। परन्तु ऐसा मानना ठीक नहीं है। क्योंकि जिसके खोत जिस वस्तु का वहन करते हैं, जिस प्रकार से अवहन करते हैं, धरीर के जिस प्रदेश में ये खोत स्थित हैं, यह सब इन खोतों से पृथक् हैं, वे खोत नहीं हैं। इस लिये पुरुष खोतों का समुदाय रूप नहीं है।। ४॥ अतिबहुत्वाचु खलु केचिद्वरिसंख्येयान्याचस्रते स्रोतांसि, परि-संख्येयानि पुनरन्ये ॥ ४ ॥

स्रोतों के बहुत अधिक होने से कुछ आचार्य इन स्रोतों को अर्थस्य मानते हैं। दूसरे आचार्य इन को गणना के यांग्य मानते हैं।। ५।।

तेषां तु खलु स्रोतसां यथास्थूलं कितिचत्मकारान्मूलतश्च प्रकोप-विज्ञानतश्चानुन्याख्यास्यामः, भविष्यन्त्यलमनुकार्यज्ञानाय ज्ञानवतां विज्ञानाय चाज्ञानवताम्। तद्यथा- प्राणोदकान्न-तस-रुधिर-मास-मेदास्थि-मज्ज-शुक-मूत्र-पुरीष-स्वेदवहानि,वातिक्तर्रोष्टमणां पुनः सर्वशरारचराणां सर्वस्नातास्ययनभूतानि, तद्वदर्तान्द्रियाणां पुनः सर्वशरीनां केवलं चेत-नावच्छरीरमयनभूतमिष्ठानमूतं च । तद्दतत्स्रोतसां प्रकृतिभूतत्वान्न विकारैकपस्वयते शरीरम् ॥ ६॥

इन खांतों में को स्थूल (गणना के योग्य) हैं, उन के कुछ भेदों की मूल से, मकोप-विज्ञान (और उपशमन) से मां व्याख्या करेंगे खांतों की इतनी व्याख्या बुद्धिमान् ज्ञानवान् वैद्यों के लिये अनुक, त्र्थम खोडों का ज्ञान कराने और अज्ञानी, अनुमान और बुक्ति से हीन पुरुषों के लिये सामान्य रूप में खोतों का ज्ञान कराने के लिये पर्यात होगां।

यथा—प्राणवह, जलबह, अनवह, रास्वह, किरवह, मांस्वह, मेदबह, अिरवह, मांस्वह, मेदबह, अिरवह, मांस्वह, मुनवह, पूरीपवह और स्वेदबह ये तेरह प्रकार के स्रोत हैं। बात, पिच, कफ ये सम्पूर्ण शरीर मे फैंले हुए हैं, इस लिये इन को ले जानेबाले सब स्रोत हैं। इसी प्रकार अवीन्द्रिय (इन्हिया से अवाह्य) सस्य आदि (मन आदि) पदार्थों का चेतना युक्त यह सम्पूर्ण शरीर मार्ग तथा आश्रय है। स्रात शरीर के घादुओं को ले जानेबाले हैं, इसलिय स्रोतों के प्रकृति में स्थित रहने से यह शरीर विकारों अर्थात् रोगों से आकान्त नहीं होता स्रातों के विकत होने पर शरीर भी रोगों हो जाता है।।६।।

तत्र प्राणवहानां स्रोतसां हृद्यं मूळं महास्नातश्च, प्रदुष्टानां खल्बे-पासिदं विशेषविज्ञानं भवति, अतिसृष्टमतिबद्धं कुपितमल्यालगमभी-क्ष्णं वा सशब्दश्रृङ्गु च्युवसन्तं हृष्ट्वा प्राणवहान्यस्य स्नातांसि प्रदुष्टा-नीति विद्यात् ॥ ७ ॥

इन से प्राणवह खोतों का मूल (प्रभाव स्थान) इदय और महा स्रांत (कोष्ठ भी) है। इन प्राणवह स्रांतों के दुए होने पर ये कक्षण हाते हैं। जैसे-प्राण का अतिसर्पण (प्रकास का दीर्घ होना), अतिवद (क क क कर दशक का चलना), प्रकुपित (बहुत तेजी से चलना), योड़ा योड़ा चलना, अभीवण (बार-बार रक कर कर आना),शब्दशूल अर्थात् वेदनायुक्त शब्द के साथ, श्वास हेते हुए रोगी को देखकर प्राणवह-स्त्रोत दुष्ट हुए हैं यह समझना चाहिये ॥७॥

डदकवहानां स्रोतसां तालुमूळं क्रोम च । प्रदुष्टानां खल्वेषासिदं विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा—जिङ्का-ताल्वोष्ठ-कण्ठ-क्रोम-शोषं पिपासां चातिप्रवृद्धां दृष्ट्या भिषगुदकवहान्यस्य स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात्॥⊏॥

उदकवह सोतों का मूल तालु और क्लोम (पिचाशय) है। इन उदक-बह स्रोतों के दुष्ट होने पर ये लक्षण होते हैं। यथा—जिह्ना, तालु, ओष्ठ, कण्ठ क्लोम का सुल जाना, प्यास का बहुत अधिक लगना ये लक्षण देखकर-उदक-बह-स्रोत विकत हुए हैं यह समझना चाहिये।।=।।

अन्नवहानां स्रोतसामामाशयो मूळं वामं च पार्श्वम् । प्रदुष्टानां तु स्रल्वेषामिदं विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा—अनन्नाभिळषणमरोचका-विपाको छर्दिं च रृष्ट्वाऽन्नवहानि स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात् ॥ ६॥

अन्नवह खोतों का मूल आमाशय और वाम पार्श्व है। इन के दुष्टहोनेपर ये लक्षण होते हैं। यथा--अन्न की बचि का न होना,अरुचि,अशिपाक,वमन। इन लक्षणों को देखकर अन्नवह खोत विकृत दुष्ट यह समझना चाहिये॥ ६॥

रसवदानां स्रोतसां हृदयं मूळं दृशंच धमन्यः। शोणितवदानां स्रोतसां यक्तन्यूळं सीद्दाच। मांसवदानां च स्रोतसां स्नायु मूळं त्वक्च मेदोबद्दानां स्रोतसां वृक्षौ मूळं वपाबद्दानं च। अस्थिबद्दानां स्रोतसां मेदो मूळं जधनंच। मज्जाबद्दानां स्रोतसामस्थीनि मूळं संधयश्च। शुक्रवद्दानां स्रोतसां वृषणो मूळं शेकश्च। प्रदुष्टानां तु खल्वेषां रसा-दिस्रोतसां विज्ञानान्युकानि विविधाशीतपीतीयेऽध्याये। यान्येव हि धातुनां प्रदोषविज्ञानानि तान्येव यथास्वं धातुस्रोतसाम्॥ १०॥

रसवह स्रोतों का मूल हृदय और हृदय से सम्बद्ध दस धमनियां हैं। श्लोणित (रक्त) बह स्रोतों का मूल यकृत् और श्लीहा है। मांखबह स्रोतों का मूल स्नायु और स्वचा है। मेदोबह स्रोतों का मूल दो कुक्क (दो मोखपिण्ड एक दक्षिण पार्श्व में स्थित और दूसरा वाम पार्श्व में

१. क्लोम को सुश्रुत में 'पिपासा-स्थान' माना है। क्लोम का स्थान गढ़े में जरा नीचे की ओर दक्षिण पार्च में मना है। जिसको आज कर्ळ 'तिलक' या (कण्डकूप) कहते हैं। वैद्य श्री हरिप्रपन्न ने 'क्लोम याथातस्यम्' नाम एक पुस्तक किसी है उस में पित्ताशय को यह नाम दिया है।

वृक्क ) और बपावह है। अस्थिवह स्रोतों का मूल मेद और जधन हैं। मजा-बह स्रोतों का मूळ अस्थियां और सन्धियां हैं। शुक्रवह स्रोतों का मूळ दोनो अण्डकोश और व्हिन-इन्द्रिय हैं। विविधाशितपीतीय अध्याय में रसादि घातुओ के दुष्ट होने से उत्पन्न होने वाले रोगों को कह दिया है। ये ही इन रसवह आदि स्रोतों के दुष्ट होने के लक्षण हैं। जो दूषित दुए घातुओं के लक्षण हैं व ही दुष्ट हुए घातुवह स्रोतों के भी लक्षण होते हैं ॥१०॥

मूत्रवहानां स्रोतसां बस्तिम् छं वङ्ग्रणी च । खल्वेपामिदं विशेप-विज्ञानं भवति । तद्यथा अतिसृष्टमतिबद्धं ऋषितमल्पाल्पमभीक्ष्णं वा बहुळं सञ्छं मूत्रयन्तं दृष्ट्वा मूत्रवहान्यस्य स्नोतांसि प्रदुधानोति

विद्यात् ॥ ११॥

मूजवह स्रोतों का मूळ वस्ति (मृजाशय) और बंक्षण (वृक्षः) हैं। इन के दूषित होने पर ये लखण होते हैं। जैस-मूत्र का आंधक आना, रक २ कर आना, बार बार आना, थोड़ा थोड़ा आना, मात्रा म अधिक (गादा), दर् के साथ आना । ये सक्षण देखकर मूजबह स्रोत दुए हुए समझने चाहिये ॥११॥

पुरीषवहानां स्रोतसा पनवाशयो मूँठ स्थूलगुद्ध । प्रहुप्राना खल्वेषामिदं विशेषविज्ञानं भवति । तद्यथो-कृच्हेर्णाल्यालपं संशुल-मतिद्रवं कुथितमतिप्रथितमतिषद्धं चोर्पावशन्तं रप्ट्या पुरीपवहाण्यस्य

स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात् ॥ १२॥

पुरीपवह स्रोतों का मूल पक्षासम, स्थूलांत्र और गुदा है। इन के दूपित होने पर ये लक्षण होते हैं। तथा — कठिनाई से थोड़ा थोड़ा, शब्द और वेदना के साथ, बहुत पतला (पानी जैसा), बहुत कठिन, मात्रा में मल का बहुत अधिक आना, इन लक्षणों को देखकर पुरीपवह स्रोत तुष्ट हुए हैं वह समझना चाहिये॥ १२॥

स्वेदवहानां स्रोतसां मेदो मूलं रोमकूपाश्च । प्रदुष्टानां खल्वेपा-मिदं विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा-अस्वेदनमतिस्वेदनं पारुव्यमति-अक्रणतामङ्गस्य परिहाहं छोमहर्षं च टप्ट्वा स्वेदवहान्यस्य स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात् ॥ १३ ॥

स्वेदवह स्रोतों का मूल मेद और लोमकूप हैं। इन के दूषित होने पर पे स्क्षण होते हैं। जैसे-पसीने कान आना या बहुत आना, त्वचा में कठोरता या बहुत चिकास, अङ्गों में दाइ और शरीर में रोमांच होना । इन लक्षणों की देखकर स्वेदवह स्रोत दुष्ट हुए हैं यह समझना चाहिये॥ १३॥

स्रातिसि सिरा धमन्धो रसायन्यो रसवाहिन्यो नाड्यः पन्यानो मार्गाः शरीरच्छिद्राणि संवृतासंवृतानि स्थानान्यासयाः क्षया निकेता-श्चेति शरारधात्ववकाशानां छक्ष्याछक्ष्याणां नामानि भवन्ति ॥ १४ ॥

स्रोतों के पर्याय — स्रात, थिरा, धमनी, रक्षायनी, रक्षवाहिनी, नादी, पन्या मार्ग, शरीरांच्छ्र, संहत-असंहत, स्थान, आश्चय, क्षय और निकेत ये शरीर के धातुओं को छे जाने के लिये जा आंख से दीखने या न दीखने योग्य छेद हैं उन स्रोतों के नाम हैं। १४॥

तेषां प्रकोपातस्थानस्थाश्चैव मार्गगाञ्चैव शरीरघातवः प्रकोपमापः रान्ते । इतरेषां च प्रकापादितराणि । स्रोतासि स्रोतास्येव घातवञ्च धात्नेव प्रदूषयन्ति प्रदुष्टाः; तेषां सर्वेषामेव वातिषत्तरूष्टमाणो दूषि-तारा भवन्ति, दोषरूपभावादिति ॥ १४ ॥

इन खोतों ( छिदों ) के प्रकृषित होने से आध्य में स्थित, मार्ग में खोतों से जाने वाले धरीर के बातु भी प्रकृषित हो जाते हैं। दूसरों के प्रकोष से और भ ( छोतस्, वातादि दोष) कुषित होकर दृष्ट हुए खोत अन्य खोतों को दूषित कर देते हैं। दृष्ट हुए बातु अव बातुओं को दूषित कर देते हैं। दृष्ट हुए बातु अव बातु जो को दूषित कर देते हैं। वह खोतों तथा धातुओं को दूषित करने वाले बात, पित्त, कक हो होते हैं। क्योंकि दोष स्वभाव होने से अर्थात् दूषित करना हो इनका स्वभाव है।। १५॥ मवन्ति चात्र — क्षयास्थांचारणाद्रीक्ष्याद् व्यायामान्तुधितस्य च।

वात्र—स्वास्वारणाद्राक्ष्याद् व्यावामात्नुधितस्य च ।
प्राणवाद्दीनं दुष्यन्ति स्रोनांस्यन्येश्च दारुणः ॥ १६ ॥
ऑष्ण्यादामाद्र्यारपानाद्दिशुष्कान्नसेवनात् ॥ १७ ॥
अम्बुवाद्दीनं दुष्यन्ति तृष्णायाञ्चातिपीडनात् ॥ १७ ॥
अतमात्रस्य चाकाळे चाहितस्य च भोजनात् ॥ १८ ॥
अन्नवाद्दीनि दुष्यन्ति वैगुण्यास्यावकस्य च ॥ १८ ॥
गुरुशातमत्तिस्मधमतिमात्रं समश्नताम् ।
स्ववाद्दीनि दुष्यन्ति विन्त्यानां चातिचिन्तनात् ॥ १८ ॥
विद्दादीन्यन्नपानानि स्निग्धोष्णानि द्रवाणि च ॥
सक्तवाद्दीनि दुष्यन्ति भजतां चाऽऽतपानळो ॥ २० ॥
अभिष्यन्दीनि सोष्यानि स्यूळानि च गुरुणि च ।
सासवाद्दीनि दुष्यन्ति भुक्तवा च स्वपतां दिवा ॥ २१ ॥
अन्यायामादिवास्वप्नान्मेष्यानां चातिभक्षणात् ।
सेदोबाद्दीनि दुष्यन्ति वारुण्याञ्चातिसेबनात् ॥ २२ ॥

प्रकुषित होने के कारण—थानु-खय से, उपस्थित वेगों को रोकने से, रूखता से, भूख ट्या होने पर व्यायाम करने से और अन्य कठिन कार्यों से प्राणवाही स्रोत कुपित होते हैं।

गरमी से, आम-दोष से, भय से, बहुत पानी पीने से, शुष्क अन्न (चने आदि) के अधिक सेवन से और प्यास को ज़बर्दस्ती रोकने से उदकवाही स्रोत होते हैं।

मात्राका अतिक्रमण करके भोजन करने से, अप्राप्त या अतीत काल में भोजन करने से, अपस्य भोजन के सेवन से और जाठराग्नि के मन्द होने से अन्नवह स्रोत कृषित होते हैं।

गुष, शीत, अतिरित्तम्य पदार्थी के बहुत अकिथ सेवन करने से, चिन्ता करने योग्य वस्तुओं को बहुत अधिक चिन्ता करने से रखशही स्रोत दूषित होते हैं।

जलन पैदा करने वाले, स्निम्ब, गरम और तरल लान-पान के सेवन और धूप और वायु का सेवन करनेवाले पुरुषों के रक्तवाही स्रोत दूषित होते हैं।

दोष, बातु, मल और स्रोतों में कफ बढ़ाने बाले, स्थूल और गुरु ( भारी ) पदार्थ खाकर दिन में सोनेवालों के मांखवाही स्रोत दृषित होते हैं।

व्यायाम के न करने से, दिन में सोने से, चर्बा बाळे पशुओं के मांस ( सुअर का मांस ) के अधिन सेवन से, मद्य के अधिक पीने से मेदोबाही स्रोत दूषित होते हैं।

अधिक न्यायाम से, अति संक्षोम से, चोट आदि से, अस्थियों के अधिक

चळाने ( मोइने माइने से ) से, वायु वर्षक खान-पान के सेवन से अश्यिवाही स्रोत दृषित होते हैं।

उत्पेषण (पीयने) से, अभिष्यन्दी पदार्थों के अतिसेबन से, चोट से, इण्डे की चोट से तथा विरोधी अन्त-पान के सेबन से मजावादी स्रोत वृषित होते हैं।

अकाळ (निषद तिथियों में ऋतुमती आदि से ) सम्मोग करने से, अयोनि (निषद योनि ) में सम्मोग करने से, उपस्थित ग्रुफ़ के बेग को रोकने से, अतिमैथुन से, ग्रुज़, खार और अग्नि से ग्रुफ़वाही स्रोत दूषित हो जाते हैं।

उपस्थित मूत्र-वेग के समय पानी, भोजन या स्त्री को सेवन करने से, क्षीण और अतिकृश व्यक्ति के मूत्रवेग को रोकने से मूत्रवाही स्रोत दूषित हो जाते हैं।

मल के उपस्थित नेग को रोहने से, मन्दाग्नि और निर्वेख पुरुष के अति-भोजन करने से, अजीर्ण में भोजन करने से, अध्यशन से मलवाही खंत दृषित होते हैं।

ब्यायाम से, अति संक्षोभ से, शीत और उष्ण को विना क्रम के सेवन करने से, क्रोध, श्रोक एवं भय से स्वेदवाही स्रोत दूषित होते हैं ॥ १६−२८ ॥

आहारश्च विहारश्च यः स्यादोषगुणैः समः।

धातुभिविंगुणञ्चापि स्रोतसां स प्रदूषकः ॥ २६ ॥

जो आहार बिहार और कर्म वातादि दोषों के पृथक् अथवा वमष्टि रूप में गुणों के समान होता है, वह समान गुण के कारण इन को बढ़ाता है और जो घातुओं से विपरीत गुणवाला हो वह आहार-विहार स्रोतों को दूषित करता है 11 रह 11

अतिप्रवृत्तिः सङ्गो वा सिराणां प्रन्थयोऽपि वा । विमार्गगमनं वापि स्रोतसं दुष्टिङक्षणम् ॥ ३० ॥

स्रोतों के दूषित होने के सामान्य स्थण—स्रोतों से रह आदि की अधिक प्रवृत्ति अर्थात् अधिक निकलना अथवा एकदम ने कक जाना, खिराओं में गांठ पढ़ जाना, विमार्ग अर्थात् विपरीत, उत्तरे मार्ग से जाने स्थाना, वे सब स्रातों के दृषित होने के मामान्य स्थण हैं।। ३०॥

स्वधातसमवर्णीन वृत्तस्थूलान्यण्नि च।

स्रोतांसि दीर्घाण्याकृत्या प्रतानसदृशानि च ॥ ३१ ॥

स्रोतों के प्रकृतिविद्ध रूप—अपने चातु के समान रंग वाले (स्कावां) स्रोत रक्त के समान और मांसवादी स्रोत मांस के समान ), इस (गोल), स्थूड और अणु (स्थम), दीर्घ और खता के समान फैले (कोई गोल, कोई सन्दे, कोई स्थूल और कोई स्थम ) होते हैं ॥ ३१ ॥

ाइ स्थूल आर काइ स्था / इति इति । इति । प्राणोदकाननवाहानां दुष्टानां श्वासिकी क्रिया । कार्यो तृष्णोपशमनी तथैवाऽऽमप्रशोषिकी ॥ ३२ ॥ विविधाशितपीतीये रसादीनां यदीषधम् । रसादिस्रोतसां कुर्यात्तव्यथास्वग्रपक्रमम् ॥ ३३ ॥ मूत्र-विट्-स्वेद-वाहानां चिकित्सा मोत्रकृच्छिकी । तथाऽतिसारिकी कार्यो तथा ब्यरचिकित्सिकी ॥ ३४ ॥ इति ।

प्राण, उदक और अन्नवाही सोती के हुए होने पर कम से बवालिकी ( अर्थात् िका कास रोग में ही ), खास को सुवारने वाकी, तृष्णा-रोग नाशक और आम-दोषनाशक चिकित्सा करनी चाहिये। प्राणवाही होतों में खासिकी उदकवाही में तृष्णाशमन और अन्नवाही में आम-प्रदोष नाशक चिकित्सा करनी चाहिये। 'विविधाशातनीतीय' अध्याय में रस से लेकर फ्रुक तक दूषित धातुओं की जो चिकित्सा कही है, वही रसवह आदि दुष्ट होतों की भी समझनी चाहिये। उनकी उसी प्रकार चिकित्सा करनी चाहिये। मुत्रवाही, मलवाही और स्वेदवाही सोती के दूषित होने पर क्रमशः मुक्कुच्लू रोग की, अतिसार रोग की तथा ज्वर की चिकित्सा करनी चाहिये। ३२-३४॥

तत्र क्रोकाः—त्रयोदशानां मूळानि स्रोतसां दुष्टिठक्षणम् ।
सामान्यं नाम पर्यायाः कोपनानि परस्परम् ॥ ३४ ॥
दोषहेतुः पृथवस्वेन भेषजोदे श एव च ।
स्रोतोविमाने निर्दिष्टस्तथा चाऽऽदो विनिश्चयः ॥ ३६ ॥
केवलं विदितं यस्य शरीरं सर्वभावतः ।
शारीराः सर्वरोगाश्च स कर्मसु न मुख्यति ॥ ३७ ॥

तेरह प्रकार के स्रोतों के मूल, प्रत्येक के दूषित लक्षण, सब स्रोतों के सामान्य दूषित लक्षण, नाम, पय्योय, परस्पर कोपन, दांप का कारण, पृथक र ओपम और उपक्रम थे सब बार्ते इस स्रोतो-विमान अध्याय में भगवान आत्रेय ने कह दी हैं। जो भिषक् सम्पूर्ण शरीर के स्रोतों आदि को भली प्रकार जानता है और जिस को शारीरिक और मानसिक सब प्रकार के रोग शात हैं, यह चिकित्सा में कभी मोह को प्राप्त नहीं होता ॥ ३५-३७॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने स्रोतोविमानं नाम पञ्जमोऽस्यायः॥ ५ ॥

#### षष्ठोऽध्यायः ।

क्षथातो रोगानीकं विमानं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेनायः॥ २॥

अब इसके आगे 'रोगानीक' नामक विमान का व्याख्यान करेंगे। जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥२॥

द्वे रोगानीके भवतः प्रभावभेदेन साध्यं चासाध्यं च, द्वे रोगानीके बलभेदेन सृदु च दारुणं च, द्वे रोगानीकेऽधिष्ठानभेदेन—मनोऽधिष्ठानं झरीराधिष्ठानं च, द्वे रोगानी के निमित्तभेदेन स्वधातुवेषस्यनिमित्तं चाऽऽगन्तुनिमित्तं च, द्वे रोगानी के आशयभेदेन—आमाशयसप्तर्थं च पकाशयसप्तर्थं च । एवमेतस्प्रभाव-बलाधिष्ठान-निमित्ताशय-भेदाद् द्वैधं सद्वेदप्रकृत्यन्तरेण भिद्यमानमथवा संधीयमानं स्यादेकत्वं वा बहुत्वं वा । एकत्वं तावदेकमेव रोगानीकं दुःखसामान्यात्, बहुत्वं तु दश्च रोगानीकानि प्रभावभेदादिना भवन्ति । बहुत्वमित्त संख्येयं स्याद्धं-ख्येयं वा स्यात् । तत्र संख्येयं तावद्यथोक्तमष्टोदरीये । अपरिसंख्येयं पुनर्थया महारोगाध्याये, रुग्वर्णसमुस्थानादीनामसंख्येयत्वात् ॥ २ ॥

प्रभाव के भेद से रोगों के समूह दो प्रकार के हैं, (१) साध्य और (२) असाध्य । बल के भेद से रोग समूह दो प्रकार के हैं (१) मृदु (अलग्बल) और (२) दाइण (महाबल) । अधिष्ठान अर्थात् आश्रय के भेद से रोग दो प्रकार के हैं (१) मानु (अलग्बल) और (१) सानव,मन जिनका अधिष्ठान है और धारीरिक जिनका घरोर अधिष्ठान है। कारण के भेद से रोग दो प्रकार के हैं, (१) धातुओं (वात, पित्त, कर्फ) की विषम्मता से होने वाले और (२) आगन्तुक कारण से होने वाले । आमाध्य के भेद से रोग दो प्रकार के हैं। (१) आमाध्य के उत्पन्न होने वाले और (२) पकाध्य से उत्पन्न होने वाले । (आमाध्य कि ओर क्ष्म का स्थान है और पकाश्यय वायु का स्थान है ।) इस प्रकार प्रमाव, बल, अधिष्ठान, निमित्त और आध्य के भेद से रोग दो प्रकार के होने पर भा प्रकृति आदि भेदों के कारण अनेक प्रकार के हो जाते हैं। रोग का रूप एक प्रकार का ही है। रुजा, दुःख, पीड़ा यह सब प्रकार के रोगों में सामान्य धर्म है। रोग बहुत हैं, क्योंकि प्रमाव, बल आदि के भेद से रोग बहुत प्रकार के हो जाते हैं। यह बहुत होना भी दो प्रकार का है। संख्येय अर्थात् गिनने के योग्य एवं असंस्थेय अर्थात् गणना के अयोग्य । गिनने के योग्य जैसे अष्टोदरीय रोगाध्याय में

रोगों की गणना की है। असंख्य जैसे महारोगाध्याय में कक्, वर्ण समुत्यान आदि के कारण असंख्य हो जाते हैं ॥३॥

नच संख्येयाप्रेषु भेदप्रकृत्यन्तगीयेषु विगीतिरित्यतो दोषवती स्याद्व काचित्प्रतिक्षा, न चाविगीतिरित्यतः स्याद्वोववती।भेता हि भेदामन्यथा भिनत्ति, अन्यथा पुरुषस्तावद्भिन्नं भेदप्रकृत्यन्तरेण भिन्द्- न भेदसंख्याविशेषमापाद्यत्यनेकथा, नच पूर्वं भेदाप्रमुपहन्ति। सन्तानायामपि खल भेदप्रकृती प्रकृतानुप्रयोगान्तरमपेक्ष्यम्। सन्ति द्वार्थान्तराणि समानशन्दाभिहितानि। सन्ति चानर्थान्तराणि पर्याय- अब्दाभिहितानि। समानो हि रोगशन्दो दोषपु च न्याथिषु च, दोषा हृषि रोगशन्दमातङ्कशन्दं यक्ष्मशन्दं दोषप्रकृतिशन्दं विकारशन्दं च लभन्ते। ज्याध्यश्च रोगशन्दमातङ्कशन्दं यक्ष्मशन्दं विकारशन्दं च लभन्ते। ज्याध्यश्च रोगशन्दमातङ्कशन्दं यक्ष्मशन्दं दोषप्रकृतिशन्दं विकारशन्दं विकारशन्दं च लभन्ते। तत्र दोषेषु चैव ज्याधिषु च रोगशन्दः समानः, शेषेषु च विशेषवान्॥ ॥ ॥

तत्र ज्याभयोऽपरिसंख्येया भवन्ति, अतिबहुत्वात् । दोषास्तु खलु परिसंख्येयाः, अनतिबहुत्वात् । तस्माद्यथाचित्रं विकारा उदाहरणार्थ-मनवज्ञेषेण च दोषा ज्याख्यास्यन्ते ।

एक हो रोग में संख्येयस्य और असंख्येयस्य ये दोनों विकट बातें किछ प्रकार हो सकतो हैं? प्रकृति भेद के कारण (ज्वर, अतिसार आदि भेद से) गिने जाने योग्य रोगों में एक और अनेक भेद का कथन परस्पर विकट दोष- युक्त नहीं है। यदि ऐसा विपरीत भाव न हो तो हतने से कोई कथन दोषरहित भी नहीं होता।

मेद दर्शाने वाला पुरूष मेद्य रोग के अन्य रूप से मेद करता है। पहिले अन्य प्रकार ( एक दूसरे ही रूप से ) से मेद किये होते हैं। पहिले एक ही मेद-प्रकृति से एक रूप से विभक्त किये हुए रोग को पीछे प्रकृति-मेद से विमाग करके अनेक ( असंख्या) मेद कर लेता है। इस प्रकार असंख्य मेद करने पर भी वह प्रथम किये हुए मेरी का लोग नहीं करता, वह तो बने ही रहते हैं।

मेद-प्रकृति में समान होने पर भी प्रकृत अर्थात् समान शब्द से कहने के बाद अन्य रूप से वर्णन करना भी अपेखित है। क्योंकि समान शब्द से कहने के जाने वाखे भी अनेक पदार्थ हैं और नाना पर्याय शब्दों से कहे जाने वाखे एक एक पदार्थ भी अनेक हैं। अर्थात् एक शब्द अनेकार्यवाचक है, और भिन्न भिन्न शब्द एक हो अर्थ को कहते हैं। जैसे—रोग शब्द ब्याधि और दोष के किये प्रयुक्त होता है। दोषों को रोग, आर्तक, यहम, दोष, प्रकृति, विकार आदि

शब्दों से कहा जाता है। व्याधियां भी रोग, आतंक, यक्म, दोष प्रकृति और विकार शब्दों से कही जाती हैं। इस प्रकार से दोगों और व्याधियों में रोग-शब्द समान्य रूप से प्रयुक्त होता है। श्रेष व्यादि में विशेष अर्थ को कहता है। इनमें व्याधियां असंस्य हैं। क्योंकि ये बहुत अधिक हैं। दोष परिसंख्येय (गण-ना के योग्य परिमित) हैं। क्योंकि ये बहुत अधिक नहीं हैं। इसकिये रोग के असंख्य होने से, उदाहरण के लिये कुछ थोड़े से विकारों को सम्पूर्ण रूप में और गिनने के योग्य होने से दोगों को सम्पूर्ण रूप से कहेंगे॥ ४॥

रजस्तमश्च मानसो दोषो । तयोविकाराः काम-क्रोध-छोभ-मोहेर्ष्या-मान-मद-शोक-वित्तोद्वेग-भय-हर्षादयः। वातपित्तऋष्टेमाणस्तु खळ् हारी-रा दोषाः, तेपामपि च विकारा ज्वरातीसार-शोथ-शोप-श्वास-मेह-कुष्ठा-दय इति । दोषाश्च केवला ज्यप्ल्याताः, विकारकदेशश्च ॥ ५ ॥

रज और तम ये दो मानस दोष हैं। इन रज और तम के विकार काम, क्रोघ, लोभ, मोह, ईर्ष्या, मान, मद, शोक, चिन्ता, उद्दोग, मय हर्ष अतिखार धोष, शोष, मेह, कुष्ठ आदि हैं। इस प्रकार से सम्पूर्ण रूप में और विकार एकांश में कह दिये हैं॥ ५॥

तत्र तु खल्वेषां द्वयानामपि दोषाणां त्रिविधं प्रकापणम्; तद्यथा—
असास्म्येन्द्रियार्थसंयोगाः, प्रज्ञापराधः, परिणामञ्जेति । प्रकुपितास्तु खलु
प्रकोपणविशेषाद् दृश्यविशेषाच विकारविशेषानभिनिवर्तयन्त्यपरिसंख्येयान् । ते विकाराः परस्परमनुवर्तमानाः कदाचिदनुवन्नन्ति कामादयो
व्वरादयश्च । नियतस्वनुवन्धो रजस्तमसोः परस्परम् । न झरजस्कं
तमः प्रवर्तते ॥ ६ ॥

इन दोनों प्रकार के (मानसिक और शारीरिक) दोषों के कुपित होने के कारण तीन प्रकार के हैं। (१) असालयेन्द्रियार्थ-संयोग (२) प्रशापराध और (३) परिणाम। ये कुपित हुए दोष प्रकोपन मेद से, और दूष्य (शरीर के धोठुओं) के मेद से असंख्य रोगों को उत्यन्न करते हैं। ये उत्पन्न होकर कमी परस्पर एक दूसरे विकारों से मिळ जाते हैं (शारीरिक रोग मानसिक रोगों से और मानसिक विकार शारीरिक विकारों से )। जैसे काम आदि मानसिक विकार, ज्वर आदि शारीरिक विकारों से मिळ जाते हैं।

रज और तम का परस्पर वम्बन्ध नियत (खदा स्थिर) बना रहता है। क्योंकि तम रज के बिना नहीं रह सकता, किन्तु धदा रज के साथ मिळा रहता है।।६॥ प्रायः शारीरदोषाणामेकाथिष्ठानीयानां संनिपातः संसर्गों वा समानग्रवस्वात । दोषा हि दषणैः समानाः ॥ ७॥ प्रायः बात आदि शारीरिक दोषों के एक स्थान में रहने से परस्पर मेल हो जाता है। तीनों दोषों के मिलने से सिन्नतात और दो दोषों के मिलने से संसर्ग होता है। कारण की भिन्नता होने पर भी इन में जो परस्पर संसर्ग हांता है वह इसिलये होता है कि दोष दूषित करने वाले कारणों के समान गुण बाले हैं। अर्थात् दोषों में दूषित करने वाले कारणों के समान गुण हैं॥ ७॥

तत्रानुबन्ध्यानुबन्धविशेषः,-स्वतन्त्रो ज्यक्तिष्ठ्वो यथोक्तसपुत्यान-प्रशमो भवत्यनुबन्ध्यः, तद्विपरीतलक्षणस्त्वनुबन्धः। 'अनुबन्ध्य-(अनुबन्ध ) लक्षणसमन्वितास्तत्र यदि दोषा भवन्ति तत् त्रिकं संनि-पातमावक्षते, द्वयं वा संसर्गम्। अनुबन्ध-विशेषकृतस्तु बहुविधो दोषभेदः। एवमेष संज्ञाप्रकृतो विषज्ञा दोषेषु चेव व्याधिषु च नाना-प्रकृतिविशेषव्युहः॥ ८॥

अधिष्ठान (आश्रय) और निरान की समानता होने पर भी अनुबन्ध्य और अनुबन्ध के कारण इन में भेद होता है।

अनुबन्ध्य का लक्षण—जो स्वतन्त्र (स्वतः प्रधान), स्वष्ट लक्षणोंबाला, अपने हो कारण से उत्सन्त होने वाला तथा अपनी हो विकित्सा से धानत होने वाला हो, उसको अनुबन्ध्य कहते हैं। इन के निपरीत लक्षणोंबाला (परतंत्र, असाष्ट चिह्न, पृथक् निदान एवं चिकित्सा वाला) अनुबन्ध होता है। यदि अनुबन्ध्य के रूप से तीनों दोष मिले हों तो इसे सन्तिपात और दो दोष मिले हों तो इस को 'संस्थां' कहते हैं। अनुबन्ध के रूप में मिले हुए दोषों के बहुत मेद हो जाते हैं। इस प्रकार से दोषों में (अनुबन्ध्य और अनुबन्ध के भेद से) अग्रेर रोगों से (प्रकोपन आदि के भेद से) वैद्योंने (सन्तिपात, संस्थांदि से ज्वर अतिसार आदि) नाना प्रकार की संसाएं की हैं॥ =॥

अग्निपु तु शारीरेषु चतुर्विधो बळभेदेन भवति । तद्यथा-तीक्ष्णो मन्दः समा विषम इति । तत्र तीक्ष्णोऽग्निः सर्वापचारसहः तद्विपरी-तळक्षणो मन्दः । समस्तु खल्वपचारतो विक्वितिमायद्यतेऽनपचारतस्तु प्रकृताववतिष्ठते, समळक्षणविपरीजलक्षणस्तु विषमः । इत्येते चतुर्विधा भवन्त्यग्नयश्चतुर्विधानामेव पुरुषाणाम् ॥ २ ॥

बल के मेद के कारण शरीरस्थ अग्नि चार प्रकार का है। जैसे—तोइण मन्द, सम और विषम। इन में तीक्ष्ण अग्नि सब प्रकार के अपचारों को सहन करता है। वह विषम आहार को भो शोध जोण कर देता है। तीक्ष्ण अग्नि से विपरीत लक्षणों वाले अग्नि को मन्द-अग्नि कहते हैं। सम अग्नि यथासमय

१ 'अनुबन्ध्य ब्रह्मण समा', २. 'अनुबन्ध्यानुबन्धविशेष०' इति च पाठ मेदी ।

अ०६

भुक्त अन्न को भड़ी प्रकार पचाता है। यह अग्नि अपचार से विकृति को प्राप्त होता है। अनपचार से प्रकृति में ही रहता है। सम अभि के विपरीत कक्षणों वाले अग्निको 'विषम' अग्निकहते हैं ॥ ६॥

तत्र समवातिपत्तऋदमणां प्रकृतिस्थानां समा भवन्त्यग्नयः, वात-लानां तु वाताभिभूतेऽग्न्यधिष्ठाने विषमा भवन्त्यग्नयः, पित्तलानां त पित्ताभिभूतेऽग्न्यधिष्टाने तीक्षणा भवन्त्यग्नयः, श्लेष्मछानां तु श्लेष्माः भिभूते ह्यान्यधिष्ठाने मन्दा भवन्त्यग्नयः ॥ १०॥

ये चार प्रकार के अग्नि चार प्रकार के पुरुषों में होते हैं। जैसे—सम वात पित्त-कफ-प्रकृति-वाले पुरुषों में दोषों के समानावस्था में स्थित होने से अग्नि भी सम रहता है। बातपकृति बाले पुरुषों में अग्नि के आश्रय स्थान (ग्रहणी) के वायु से आकान्त होने के कारण अग्नि भी विषम रहता है। पित्तप्रकति के पुरुषों में अग्नि के अधिष्ठान (ग्रहणी) के पित्त से आक्रान्त होने के कारण अग्निभी तीक्ष्ण रहता है। कफ प्रकृति के पुरुषों में अग्नि के आश्रय स्थान ( ग्रहणी ) के कफ से आकान्त होने के कारण अग्नि भी मन्द रहता है ॥ १०॥

तत्र केचिदाहु:--न समवातिपनाश्लेष्माणो जन्तवः सन्ति, विप-माहारोपयोगित्वान्मनुष्याणाम्। तस्माच वातप्रवृतयः वेचित् केचित्प-त्तप्रकृतयः, केचिःपुनः श्लेष्मप्रकृतयो भवन्तीति ।

इस पर कुछ आचार्यों का कथन है कि समवात-पित्त-कफ प्रकृति बाले पुरुष नहीं होते । क्योंकि मनुष्यों का आहार विषम होता है। गर्भ में ही प्रकृति बनती है। इसिलये (माता के आहार की विषमता से भी) कोई वात-प्रकृति, कोई पित्तप्रकृति और कोई कफ्प्रकृति होते हैं।

तचानुपपन्नम् । कस्मात्कारणात ? समवातपित्तऋष्टमाणं ह्यरोगमि-च्छन्ति भिषजः।यतः प्रकृतिश्चाऽऽरोग्यं, आरोग्यार्था च भेषजप्रवृत्तिः, सा चेष्टरूपा, वस्मात्सन्ति समवातिपत्तश्लेष्माणः । न तु खळु सन्ति बातप्रकृतयः पित्तप्रकृतयः इछेष्मप्रकृतयो वा । तस्य तस्य किछ दोष-स्य द्वाधिकभावात्सा सा दोषप्रकृतिरुच्यते मनुष्याणाम् । न च विकृतेषु दोषेषु प्रकृतिस्थत्वसुपपचते । तस्मान्नैताः प्रकृतयः सन्ति । सन्ति त खळ बातळाः पित्तळाः श्हेष्मळाख्य । अप्रकृतिस्थास्तु ते ज्ञेयाः ॥ ११ ॥

उनका ऐसा कथन ठीक नहीं हैं, क्योंकि वैद्य होग वात, पित्त, कफ इन तीनों की समान अवस्था वाले को ही नीरोग ( रोग-रहित ) कहते हैं और उसी को प्रकृति मानते हैं। रोगों से रहित रहने के लिये ही औषध की ओर मनुष्य की प्रवृत्ति है और यह सब को इस है। यह अभिवान्छित अर्थ ही प्रवृत्ति में हेतु है। इसकिये समान-वात-वित्त-कक प्रकृति के भी मनुष्य होते हैं। यरन्तु वातप्रकृति, वित्तप्रकृति, और कफ्प्रकृति के मनुष्य नहीं होते हैं। उस उस दोष की अधिकता से मनुष्यों की र-वह दोष-प्रकृति कही जाती है। विकृत (विषम) हुए दोषों को 'प्रकृति' नहीं कहा जा सकता, (क्योंकि दोषों की समान अनस्या का नाम 'प्रकृति' है)। इसकिये वातप्रकृति आदि प्रकृतियों नहीं हैं। हां, वातक, वित्तक, आर देखेष्मळ (वात-वहुळ, वित्त-वहुळ, इकेष्म-बहुळ) मनुष्य हैं। इन को 'अपकृतिस्य' (प्रकृति में न रहने वाळे) समझना चाहिये, ये 'विकृतिस्य' हैं।। ११॥

तेषां तु खलु चतुर्विधानां पुरुषाणां चन्वार्यनुप्रणिधानानि श्रेयस्कराणि । तत्र समसर्वधात्नां सर्वाकारसमं अधिकदोषाणां तु त्रयाणां यथास्वं दोषाधिक्यमभिसमीक्ष्य दोषप्रतिकृत्वयोगीनि त्रीण्यनुप्रणिधानानि श्रेयस्कराणि भवन्ति यावद्योः समीमावात्, समेतु सममेव कार्यम्, एवं चेष्टा भेषजप्रयोगाश्चापरे, तात् विस्तरेणानुज्याख्यान्यामः ॥ १२॥

इन चार प्रकार के ( सम प्रकृति, चात, पिच, कफ एवं तीक्षण, मन्द, विषम और समाग्ति ) प्रकृति वाले पुरुषों को आगे कहे जाने वाले चार प्रकार के अज पान का सेवन करना हितकारी होता है। इन में सम सर्वधातु ( दोषों ) वाले पुरुषों को सब प्रकार का सेवन समान रूप में करना अंयस्कर है। शेष अधिक दोषों वाले वातल, पिचल, इटेडमल तीनों को उन २ के दोषों की अधिक क्वा को देखकर दोष के प्रतिकृत वस्तुओं का तब तक सेवन करना चाहिये जब तक अगिन समान अवस्था में न आये। समान अवस्था में आने पर वन्द कर सब का समान रूप में सेवन करना चाहिये। इसो प्रकार धातुओं को समान करने बाले अन्यान्य मेपज प्रयोग मां अमीष्ट हैं। उन का विस्तार से वर्णन करेंगे।

त्रयस्तु पुरुषा भवन्त्यातुराः, ते त्वनातुरास्तत्रान्तरोयाणां भिषजाम्। तद्यथा—वात्रतः पित्ततः श्लेष्मत्रश्चेति । तेषां विशेषविज्ञानं-वात-त्रस्य वातनिमित्ताः, पित्तत्वस्य पित्तानिमित्ताः, श्लेष्मत्रस्य श्लेष्मनिमित्ता व्याषयः प्रायेण बळवन्तश्च भवन्ति ॥ १३॥

बातल, पित्तल और रुध्मल ये तीन प्रकार के रोगी होते हैं। अन्य तन्त्र-कर्ताओं के मत से ये रोगी नहीं हैं। यथा—वातल, पित्तल और रुध्मल। इन के मत में ये भी प्रकृतियां हैं। इस प्रकार से सात प्रकृतियां हैं। इन में यह बात विशेषकर जानने योग्य है कि वातप्रकृति को वायुजन्य, पित्तल को पित्त-जन्य और रुध्मल को कफ्जन्य रोग प्रायः और बलवान् रूप में होते हैं ॥ १३॥ तत्र वातलस्य वातश्कोपणोकान्यासेवमानस्य क्षिप्रं वातः प्रकोप-मापद्यते, न तथेतरौ दोषौ । स तस्य प्रकोपमापन्नो यथोक्तैविकारैः इरिरमुपतपति बल्जवर्णसुलायुवामुपघाताय । तस्यावज्ञयनं-सेन इस्वेदी विषयुक्तौ, सृद्नि च संशाधनानि स्नेहोष्ण-मधुराम्ल-ल्वण-युक्तानि, तद्भद्रयवद्दार्याण्युपनाहनपोवेष्टनोन्मदेन-परिषेकावगाहन-संवाहनावपो-क्त-विज्ञासन-विस्मापन-विस्मारणानि, सुरासवविधानं, स्नेहाध्यानेकयोन् नयो दोवनीय-पाचनीय-वातहर-विरेचनीयोपहिताः तथा झतपाकाः सहस्रपाकाः सर्वश्रद्ध प्रयोगार्था बस्तयः, बिस्तिनियमः, सुख्र्शिलता चेति॥ १४॥

इन में वातप्रकृति का मनुष्य जब वायु को प्रकृपित करने वाले कारणों का सेवन करता है तब वाय शीघ प्रकृषित हो जाता है. शेष दोनों दोष पिच और कफ इतना शीत्र कुरित नहीं होते। वायु प्रकुपित होकर पूर्वीक अस्ती प्रकार के बात रोगों (विकारों) में बल, वर्ण, सख और आयुष्य को नष्ट करने के लिये शरीर को पीड़ित करता है। इस वायु को शान्त करने के लिये स्नेह विधि और स्वेद-विधि हैं। एवं मृद (तीक्ष्ण नहीं ) स्नेह, उष्ण, मधुर, अन्त, लवण युक्त संशोधन, मृदु, स्नेहन, उष्ण, मधुर, अन्त्र, लवण से युक्त शोधन द्रव्य और आहार-द्रव्य, उपनाह ( वातहर द्रव्यों का बन्धन ), उद्देष्टन ( देष्टन रूपेटना ), उन्मर्दन ( हायों से मालिश ), परिपेक्ष ( बातहर कायों से परिसेचन ), अवगाइन ( वात हर काथों में डबकी ), संवाहन ( कोमलता से हाथ फेरना ), अवपीड़न ( ताडन ), वित्रासन (डराना), विस्मारन ( विस्मय उत्पन्न करना ), विस्मारण ( भुडाना ), सरा और आसव ( वाहणी यंत्र से तैयार किया पदार्थ सुरा, न तैयार किया हुआ आसव ) का देना, स्थावर और जंगम योनि के स्नेहों को दीपनीय, पाचनीय और विरेचनीय औषधियों से मिलाकर सौ बार या हजार बार (अर्थात बार-बार) पकाये हर स्तेह, सब प्रकार की बस्ति विधि, ( बहन बार प्रकाय तै हो की बस्ति भो उपयक्त है ).और निरन्तर सखी जीवन व्यतीत करना उत्तम है ॥ १४ ॥

पित्तालस्यापि पित्तप्रकोपणोक्तान्यासेवमानस्य क्षिप्रं पित्तं प्रको-पमापद्यते, तथा नेतरौ दोषो। तदस्य प्रकोपमापन्नं यथोकैविकारैः शरीरमुपतपति बळ-वर्ण-सुखायुपामुपपाताय। तस्याबज्ञयनं-सर्पि-ष्पानं, सर्पिषा व स्नेहनमधश्च दाषहर्णा, मधुर-तिक्त-कषाय-शीतानां चौषधाध्यवहार्याणामुपयोगो मृदु-मधुर-सुरिम-शोत-हृद्यानां गन्धानां चोपसेषा, मुकामणिहारावळीनां च परम-शिशिर-बारि-संस्थितानां धार- णपुरसाक्षणे क्षणे वामय-चन्द्रन-प्रियक्कु-काळीय-मृणाळ-झीतवात-वारि-भिरुत्यक-कुमुद-कोकनद्-सोगन्धिक-पद्मानुगतेश्च वारिभिरिभिप्रीक्षणं, श्रुति-सुख-मृदुमधुर-मनोनुगानां च गीतवः दित्राणां श्रवणं, श्रवणं चाम्यु-द्यानां, सुक्किन्न संयोगः, संयोगश्चेष्टाभिः स्त्रीभिः शीतोपहितांशुक-स्रग्दाभक्षारणिमिनिसाक्रांगु-शीतळ-यः वि-हम्यवामः, शेळान्तर-पुलिन-शिशिरसदन-वसन-त्यज्ञन-पवतानां सेवाः नम्याणां चोपवनानां सेवा, सुख-शिशिर-सुरभि-भावतोयवानानानुद्रश्चनं, सेवनं च निळ-नोत्यळ-पद्म-कुमुद-सोगन्धिक-पुण्डरीक-शत्यवन्त्रश्चातां सोग्यानां च मर्वभाषानाभिति॥ १८॥

पित्त-प्रकृति का मनुष्य जुन पित्त-प्रशेषक वस्तुओं का सेवन करता है उस ममय पित्त शीप्र कृषित होजाता है, शेष अन्य दो पात इतनी जल्दी कृषित नहीं होते । तब इस पुरुष के पुत्रों क नगरीय विचलन्य रोगों से शरीर आकान्त हो जाता है, जिससे उसके यत्र, वर्ण, तख और आयु का नाश होता है। इस पित्त को शान्त करने के लिये था का संयन करना अयुग्कर है । धोधन के लिये घी से स्नेइन ( तेलादि से नहीं ), अवीदापहरण अर्थात विरेचन का देना, मध्र, तिक, कषाय, और शांत आष्टियों से युक्त खान-पान का उनयोग, सृदु-मधुर, सुगन्धित, शीतल और हृदय को प्रियं लगने वाले गन्बी (सुगन्धी) का सेवन, अति उण्डे पानी में रक्खे मोती, मांणवी की मालाओं की छाती पर धारण करना, थोड़ी देर में इत्रेत चन्दन, नियंगु, कालीयक, (चन्दन का मेद) मुणाल, शीतल वायु, शीतल पानी, उत्पल, कुमुद, कोकनद, सीगन्विक और पदा (ये सब कमल के भेर हैं) इनसे हाथ-पांव धोना या छोंटे डालना, कान के छिये प्रिय, मृदु, मधुर एवं मन के अनुकूछ गाना-बजाना सुनना, उत्सव (नाच-रंग) आदि देखना. मित्रों से मिलना शीतल द्रव्यों से लित वस्त्र. माला. और हारों को धारण को हुई अभिकृषित कियों से मिलना-जुलना, चन्द्रमा की श्रोतल किरणों से शांतल खुली वायु मे, महल की छतों पर ठंडे, पहाड़ों के बीच में, निर्देशों के तटों पर, ठंडे वरों (धाराएहीं ) में, ठण्डे पंखीं की शीतल बाय का सेवन, सुलस्पर्श, शिशिर, सुगन्धित वाय से युक्त रम्य उपवनों का सेवन करना, पद्म, उत्पल, निकत, कुमुद, सोगन्धिक, पुण्ड-रीक, शतपत्र इन नाना प्रकार के कमलों से भरे तालावों का सेवन और अन्य खब सौम्य श्रीतळ बस्तओं का सेवन करना पित्त को शान्त करता है ॥ १५॥

रकेष्मछस्यापि इलेष्मप्रकोपणोकान्यासेवमानस्य क्षिप्रं श्लेष्मा प्रकोपमापद्यते, न तथेवरी दोषी। स तस्य प्रकोपमापत्रा यथोकै- विकारैः शरीरसुपतपति बळवणेसुबायुषासुपघाताय । तस्यावज्ञयनं— विषियुक्तानि तीक्ष्णोष्णानि संशोधनानि, रूक्षप्रायाणि चाद्यवहा-योणि कटु-तिक्त-कषायोपहितानि, तथैव धावन-ळंघन-सवन-परिसरण-जागरणानि युद्ध-ज्यवाय-ज्यायामोन्मर्दन-स्नानोत्सादनानि, विशेषत-स्तीक्ष्णानां दीर्घकाळस्थितानां मद्यानासुपयोगः, सघूमपानः सर्वशस्थो-पवासः, तथोष्णवासः सुस्तप्रतिषेशस्य सुस्तार्थमेवेति ॥ १६॥

कफ्पकृति के मनुष्य का कफ प्रकोषक वस्तुओं को सेवन करने से बीघ प्रकृषित हो जाता है, येष अन्य दोनों वातु हतनी जल्दी कृषित नहीं होते। कृषित कफ पूर्वोक्त बीस प्रकार के कफ-रोगों से धारीर को पी दित करता है, जिससे उसके बढ़, वर्ण सुख और आयु का हाल होता है। इस कफ को धमन करने के लिये धास्रोक विधि से तीकण-उष्ण मंद्रोषन और संग्रमन, रूख गुण-वाले कहु, तिक्त, कथाय रस युक्त आहार-द्रव्य प्रयोग करने चाहियें। इसी प्रकार भागना, उपवास ( लंबन), अवन ( कृदना या पानी में तैरना ), परिसर्ख ( परिक्रमण, चारों ओर घूमना ), रात्रि में जागना युद्ध स्थायाम ( धारीर को परिश्रम देने वाला कम, कृदती आदि ), उन्मर्दन (रुख मालिध), स्नान, उत्सादन ( रुबटन लगाना ), खासकर तीक्ष्ण और पुराने मच का उपयोग, और सुपपान करना, सब प्रकार से उपवास, गरम वस्त्रों का उपयोग, और सुख ( आराम ) का परित्याग, दुःख सहना, सुख प्राप्ति के लिये सेवन करना चाहिये ॥१६॥

भवति चात्र—सर्वरोगविशेषज्ञः सर्वकार्यविशेषवित्।

सर्वभेषज्ञतस्यक्षो राज्ञः प्राणपतिभेवेत् ॥ १७ ॥

सब रोगों में (दोष, आंग्न, वात आदि को) जानने वाळा, सब कार्यों के अनुष्ठान को मछी प्रकार जानने वाळा, सब औषियों के तस्व (सार) का समझने वाळा वैद्य राजा का प्राणपति (प्राणों का पाळक) होगा॥ १७॥

तत्र इलोकाः—प्रकृत्यन्तरभेदेन रोगानीकविकल्पनम्।
परस्पराविरोधश्च सामान्य रोगदोषयोः॥ १८॥
दोषसंख्याविकाराणामेकदोषप्रकोपणम्।
जरणं प्रतिचिन्ता च कायाग्रेर्धुद्यणानि च॥ १८॥
नराणां वातलादीनां प्रकृतिस्थापनानि च॥
रोगानीके विमानेऽस्मिन् ज्याहृतानि महर्षिणा॥ २०॥
प्रकृति (प्रमाव आदि ) भेद से, रोगों के भेद, नानाविष संख्या होने पर
भी परस्पर अविरोष, रोग और दोष में समानता, दोषों को संख्या, रोगों का

एक देश, दोषों के प्रकोप का कारण, अग्नि का विशेष कथन, शरीरस्थ अग्नि के चार रूप, बातल आदि तीन पुरुषों को प्रकृति में लाने वाली मेषज, ये सव बातें इस 'रोगानीक' अध्याय में महिंग आत्रेय ने कह दी हैं ॥ १६-२०॥ इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने रोगानीक-विमानं नाम कहरोऽस्थायः समामः॥ ६॥

## सप्तमोऽध्यायः

अथातो ज्याधितरूपीयं विमानं ज्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अव 'ब्याधितरूपीय' विमान का व्याख्यान करॅगे जैना कि भगवान् आत्रेय

ने कहा था।। १-२।।

इह खलु द्वौ पुरुषी ज्याधितरूपो भवतः। तदाथा—गुरुज्याधित एकः सत्त्ववद्धर्मारसंपदुपेतस्वाल्लघुन्याधित इव दर्यते, लघुज्याधि-तोऽपरः सन्त्वादीनामधमत्वाद् गुरुज्याधित इव दर्यते, तयोरकुशलाः केवळं चक्कुपेब रूपं दृष्ट्वाऽध्यवस्यन्तो ज्याधिगुरुलाघवे विप्रति-पद्यन्ते ॥ ३ ॥

न हि ज्ञानावयवेन कृत्स्ते होये ज्ञानगुपपद्यते; विप्रतिपन्नास्तु खलु रोगज्ञाने, उपक्रमयुक्तिज्ञाने चापि विप्रतिपद्यन्ते । ते यदा गुरुव्याधितं रुषुव्याधितरूपमासाद्यन्ति, तदा तमलपदोषं मत्वा संशोधनकार्रेऽस्मै मृदुसंशोधनं प्रयच्छन्तो भूय एवास्य दोषातुद्दीरयन्ति । यदा तु लघु-व्याधितं गुरुव्याधितरूपमासादयन्ति, तं महादोषं मत्वा संशोधन-कार्षेऽस्मै तीक्ष्णं संशोधनं प्रयच्छन्तो दोषानिविनिर्दृत्यव शरारमस्य श्चिण्वन्ति; एवमवयवेन ज्ञानस्य कृत्सने होये ज्ञानमिति मन्यमानाः परिस्त्रक्रिन, विदिववेदितिज्यास्तु भिषकः सर्वे सर्वेया यथासंभवं परीक्ष्यं परीक्ष्याध्यवस्थन्तो न कविद्पि विप्रतिप्रधन्ते, यथेष्टमर्थमभि-निर्वर्तयन्ति चेति ॥ ४ ॥

क्योंकि जान के एक देश (भाग) से सम्पूर्ण जेयवस्तु का जान नहीं हो सकता। इस प्रकार से रोग-जान में घोखा खाने पर चिकित्सा-युक्ति जान में भी घोखा खाने पर चिकित्सा-युक्ति जान में भी घोखा खाने पर चिकित्सा-युक्ति जान में भी घोखा खान है। जिस समय ये अकुशक वैद्य गुरु-स्वाधि से पीड़ित अर्थात् अल्य-दोषयुक्त समझ कर इस रोगों को संशोधन के लिये मृतु संशोधन देते हैं, उस समय इसके दोधों को वे और भी अधिक बद्दा देते हैं और जब लघु-स्वाधि से पीड़ित स्विक्त को महादोषयुक्त, गुरु-स्वाधि वाला समझकर संशोधन के लिये तीहण संशोधन देते हैं, तब दोधों को बहुत अधिक मात्रा में बाहर निकाल कर इस रोगों के शरीर को निर्वल करते हैं। इस प्रकार से जान के एक ही भाग से सम्पूर्ण जेय वस्तु का जान करके काम करने पर ये सब स्थानों पर घोखा खाते हैं। इसके विपरीत तीनों प्रमाणों द्वारा परीक्षा करने वाले, सर्व प्रमाण-कुशल वैद्य सस्त्व का शि घोखा नहीं खाते। इससे इनको मनोवाध्लित प्रयोजन (आरोग्य) मिल जाता है। धा भवन्ति चात्र — सस्त्वादीनों विकटपेन ज्याधीनों रूपमानुरे।

ट्यु विप्रतिपद्यन्ते बात्या व्याधिबळावळे ॥ १ ॥ ते भेषजमयोगेन कुर्वन्त्यज्ञानमोहिताः । ज्याधितानां विनाशाय क्रेशाय महतेऽपि वा ॥ ६ ॥ प्राज्ञास्तु सर्वमाज्ञाय परीक्ष्यमिह सर्वथा । न स्लळन्ति प्रयोगेषु भेषजानां कदाचन ॥ ७ ॥

मूखें बैद्य गुब-स्थाधित पुचव में सस्य आदि के उत्कर्ष और अपकर्षको न समझ कर रोग के बल और अवल (गुब-छायव जान) में घोखा खा जाते हैं। इस प्रकार अज्ञान के कारण रोग-ज्ञान में घोखा खाये हुए रोगियों के नाध या बढ़े भारी कष्ट के लिये, अशुक्ति से (दोष-दूष्य की अपेखा न करके) चिकित्सा कर्म करते हैं। बुद्धिमान् वैद्य सब (सस्य आदि) की परीखा तीनों प्रमाणों द्यारा करके औषच का प्रयोग करते हैं, इसलिये वे चिकित्सा कर्म में कभी मूख नहीं करते ॥ थ-७॥

इति व्याधितरूपाधिकारे श्रुःवा व्याधितरूपसंख्याप्रसंभवं व्या-धितरूपहेर्तुं विप्रतिपत्ती च कारणं सापवादं संप्रतिपत्तिकारणं चान-पवादं, भगवन्तमात्रेयमन्तिरेशोऽतः परं सर्वक्रमीणां पुरुषसंश्रयाणां समुस्<del>षान-स्थान-संस्थान-वर्ण-नाम-प्रभाव-चिकित्सित-विदोवान पप्रच्छो-</del> पसंगृ**द्य पादो ॥ = ॥** 

इस प्रकार से इस ब्याधित रूपाधिकार में रोगी के रूप, संख्या, परिमाण, गुक ब्याधित, खु व्याधित, संख्या गुक-स्याधित और खु व्याधित सं कारण (सत्त्वादि का उत्कर्ष और अपकर्ष), रोग के बलावळ ज्ञान में प्रमाद (मोह), इस प्रमाद के कारण (एक प्रत्यक्ष प्रमाण से ही ज्ञान करना), सापवाद (दोष सहित,) सम्प्रतिपत्ति (सम्यक् ज्ञान तीनो प्रमाणों से परीक्षा करने का ज्ञान), और अनपवाद (निर्दोष), इनको सम्पूर्ण रूप में सुनकर अधिवेश ने मगवान आत्रेय के चरणों में नमस्कार कर, सब प्रकार के कृमियों के समुत्यान (निर्दान), स्थान संस्थान (ङक्षण), वर्ण, नाम, प्रभाव और चिक्तिस्ता को पूळा॥ ८॥

श्रवास्में प्रोवाच भगवानात्रेयः—इह स्वल्वाप्रवेश ! विंशतिविधाः कृमयः पूर्वेयुद्दिष्टा नानाविधेन प्रविभागेनान्यत्र सहकेम्यः, ते पुनः प्रकृतिभिभिद्यमानाश्चतुर्विधा भवन्ति । तद्यथा—पुरीषजाः श्लेष्मजाः शोणितजा मञ्जाश्चेति ॥ ८ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा, हे अग्निवेश ! पीछे अग्नोदरीय अध्याय में सहज (सहजन्य) कृमियों को छोड़ कर नाना प्रकार के विभाग से बीस प्रकार के (मरुजन्य दो प्रकार के, रक्तजन्य छः प्रकार के, क्रफलन्य सात प्रकार के और पुरीषजन्य पांच प्रकार के) कृमि कहे हैं। ये बीस प्रकार के कृमि प्रकृति की मिश्रता के कारण चार प्रकार के हैं। यथा—पुरीषजन्य, रुक्तजन्य और मरुजन्य। ह।

तत्र मंछो बाह्यश्वाऽऽभ्यन्तरश्च । तत्र बाह्ये मछे जातान्मछजान्सं-चक्षमहे । तेषां समुत्यानं—मृजावर्जनम् । स्थान—फेश-२मशु-छोम-पक्ष्म-वासांसि । संस्थानं-झणवस्तिछाकृतयो बहुपादाः । वणः कृष्णः शुक्तश्च । नामानि-यूकाः पिपीछिकाश्च । प्रभावः कण्ड्रजननं कोठपिड-काभिनिर्वर्तनं च । चिकित्सितं त्वेषामपकर्पणं मछोपघातो मछकराणां च भावानामनुपसेवनमिति ।। १०॥

इनमें मह दो प्रकार का है—(१) बाझ और (२) आम्यन्तर। इनमें धरीर के बाझमक (पर्याना आदि से) उत्पन्न होने वाले कृमियों को महजन्य कृमि कहते हैं। इनकी उत्पत्ति का कारण धरीर शुद्धि का न करना है। इनका स्थान केश (शिर के बाल), दादी मूंल, धरीर के लोभ, आंखों की पळशी के बाल और वक्त हैं। इनका संस्थान अर्थात् (रूप या आकृति ) ये अणु (सूक्ष्म), तिळ के ्समान आकृति और बहुत पांत्र वाले होते हैं। इनका वर्ण (रंग) काला और ्ववेत है। इनके नाम यूक (जूं) और पिपीलिका (लिखा), लील है।

इनका प्रभाव—खांज उराज करना और कोठ, पिडका आदि फुन्वियों को शरीर पर उरान्न करना है।

इनकी चिकित्सा— इनको चिमटी से पकड़ कर खींचना, मल का नाश करना और मलेत्यादक बस्तुओं का परिस्थाग करना है ॥१०॥

शोणितजानां तु खबु कुष्टेः समानं समुत्यानम्, स्थानं रक्तवाहिन्यो धमन्यः। संस्थानं अणवो वृत्ताश्चापादाश्च स्ट्रमत्वाश्चेके भवन्त्यदृरयाः। वर्णस्ताग्नः। नामानि केशादा छोमादा लोमद्रीपाः सौरसा छोदुम्बरा जन्तुमातरश्चेति। प्रभावः केश-रमश्च-नख-छोम-पद्रमापष्ट्यंसो व्रणगतानां च इप-कण्डू-तोद-संसर्पणान्यतिवृद्धानां च त्वक-शिरा-स्नायु-मास-तरु-णास्थि-मक्षणमिति, चिकित्वितमप्येषां कुष्टैः समानं तदुत्तरकालमुपदे- स्यामः॥ ११॥

रक्तजन्य कृषियों का निदान कुछ गेग के निदान के समान ही है। कृषियों का स्थान—रक्तवाहिनी समिन्यों ( किरायें भी ) हैं। इनका रूप सुक्ष होने से कुछ कृषि अडस्य होते हैं। वे आंख से नहीं देखे जाते, इनका रंग ताम्र वर्ण है; इनके नाम केशाद ( केशों को खाने वाला ), लोमाद, लोमझीप, सौरस, लौदु- भ्वर और जन्तुमाता हैं। इनका प्रभाव केश दमशु, लोम और पलक के बालों को नाश करना है, जण में प्रवेश करके ये हवं छ, खाज, तोद (चुनचुना) और संसर्पण की सी प्रतीति कराते हैं। बहुत बढ़के ये खवा सिरा, स्नायु, मांस और तक्ष अस्थि को भी खाने कराते हैं। इनकी चिकित्सा भी कुछ-रोग भे समान है, इसका वर्णन शांने कुछ-चिकित्सा में करेंगे॥ ११ ॥

स्रोध्यजाः श्वीर-गुड-तिल-मस्यानूपमांस-पिष्टान्न-परमान-कुपुम्म-स्नेहाजीर्ण-पूर्ति-क्रिन्न-संकीर्ण-विरुद्धासारुय-भोजनसमुःथानाः । तेषामा-माशयः स्थानं । ते प्रवधंमानास्तूर्ण्वमधो वा विसर्पन्स्युअयतो वा । संस्थानवर्ण-विशोवास्त् दवेताः पृथुत्रध्नसंस्थानाः केचित्, केचिद्वुत्तपरि-णाह्य गण्डूपदाकृतयश्च दवेतास्तान्नावभासाः, केचित्णवो दीर्धास्त्रस्वा-कृतयः दवेताः । वेषां त्रिविधानां दलेष्मनिमित्तानां कृमीर्णा नामानि—

हर्ष—जिस प्रकार दाद में खुजाने से आनन्द, हर्ष वा रोमाझ होता है।
 इस को भी कृमि उत्पन्न करते हैं।

क्षन्त्रादाः, उदरादाः, हृदयचराः, चुरबः, दर्भपुष्पाः, स्रोगन्त्रिकाः, महागुदार्श्वति । प्रभावो हृङ्गासास्यसंत्रवणमरोचकाविपाकौ स्वरो मुच्छो जम्मा स्वयुरानाहोऽङ्गमर्दरछर्दिः कारयं पारुष्यमिति ॥ १२ ॥

कफजन्य कृमि—श्वीर-भोजन, गुड़, कि मछजी, जलवर प्राणियों के मांख विद्या और परमान्त (खीर आदि) का भोजन, कुसुम्म का तेल, अजीर्ण में भोजन, पूर्ति (खंड), क्रिज (क्रेरकारक द्रव्यों के) संकीर्ण (दित और अदित बेमेल मिले भोजन) और विद्या एवं असार्य मांजनों से उत्सव होते हैं। इनका स्थान आमाध्य है। ये आमाध्य स बढ़ कर यहीं से ही ऊपर या नीचे अथवा दोनों तरफ फैल जाते हैं। इनका रूप और वर्ण क्वेत तथा कुछ बढ़ी मांसपेशी के से, बद के आकार के, कुछ गोळ आकार वाले, (बेप्टन) वाले, गिंडोये की आकृति के, क्वेत और लाल रंग की आमा वाले होते हैं। कुछ अणु (पतले), कम्बे और स्त के समान आकृति वाले, क्वेत होते हैं। इन तीनों प्रकार के कफजन्य कृथियों के नाम ये हैं। जैसे—अन्त्राद, उदराद, हृदयचर, चुड़, दर्भपुष्प, सौगन्विक और महागुद। इन का प्रभाव—इज्ञास बमनकी बिंव होना, मुख से लार का बहना, अविच, अविपाक, कर, मृच्छां, जम्माई का आना, अकेंब आना, अकरा, श्रारं के अंगों का टूटना, वमन, कृश्वता और शरोर में स्खता वा कठोरता होना है।। १२।।

पुरीषजास्तुत्यसमुत्थानाः श्लेष्मजैस्तेषां स्थानं पकाशयः । प्रवर्धमानास्त्रवां विसर्पन्ति, यस्य पुनरामाशयाभिमुखाः स्युर्वदन्तरम्; तद्दन्तरं तस्योद्गारिनश्वासाः पुरीषगन्विनः स्युः; संस्थानवर्णविशेषास्तु स्ट्रमञ्चलरिणाहाः श्वेता दीर्घा ज्ञणाँगुकसंकाशः केवित्, केवित्पुनः स्थुङ्गृत्तपरीणाहाः श्वावनीङहरितपीताः । तेषा नामानि ककेव्या मकेव्या छेडिहाः सग्छकाः सौधुराहाश्चेति । प्रभावः पुरीषभेदः काश्यं पाठ्वयं छामहर्षाभिनिर्वर्तनं च, त एवास्य गुरमुखं परितुदन्तः कण्ड् चोपजनयन्तो गुदमुखं पर्यासते, त एव जातह्यां गुदनिष्कमणमित्वेतं कुर्वन्ति-इत्येप श्लेष्मज्ञानां पुरीषज्ञानां च छमीणां समुत्थाना-दिविशेषः ॥ १३ ॥

पुरीषजन्य ( मळ से उत्पन्न ) कृमियों का निदान कफजन्य कृमियों के समान है। इन कृमियों का स्थान पकाद्यय है। ये कृमि बद्कर नोचे को ओर फंकते हैं। जिस पुरुष में ये कृमि आमाद्यय की ओर जाने जगते हैं, उस पुरुष के उद्गार ( इकार ) और बवास में मळ की गन्य आती है। इनका रूप वर्ष—व्यूष्म, गोळ बेदन बाळे तथा हवेत और भेड के छम्बे बाळों के समाब

होते हैं। कुछ स्थूक, गोक बेघन वाके, काके, नीके, हरे या पीके रंग के होते हैं। इन के नाम—ककेवक, मकेवक, केलिह, उच्चकक, खीदराद हैं। इनका प्रमाव—मक का पतका आना, धरीर में कुचता, पवचता और रोमांच होना है। के कृमि रोमी की गुदा के प्रख वह रहते हैं। ये हर्ष उत्पन्न होने पर बार गुदा से बाहर (मक के साथ) निकलते हैं। यह कफजन्य और पुरीय-जन्य कृमियों में उत्पत्ति आदि का मेद है।। १३॥

चिकित्स्यतं तु खल्वेषां समासेनोपदिश्य पश्चाद्विस्तरेणोपदेश्यासः। तत्र सर्वकृसोणामपकर्षणमेनाऽऽदितः कार्यः; ततः प्रकृतिविधातोऽन्न्तरं निदानोकानां भाषानामञ्जपसेषनमिति ॥ १४ ॥

कफ और मरू से उत्पन्न कृमियों की चिकित्सा रंखेप में कहकर फिर पीछे से बिस्तार से कहेंगे। इन कृमियों का प्रथम अपकर्षण (खींचना शोधन) करना चाहिये, फिर प्रकृति-विधात (उपशम) और पीछे से निदान-रूप पदार्थों का अनुपसेवन अर्थात् त्यागकरना चाहिये॥ १४॥

तन्त्रापकर्षणं इस्तेनाभिगृद्धं विमृत्योपकरणवताऽपनयनमनुपक-रणेन वा, स्थानगतानां तु कृमीणां भेषजेनापकर्षणं; न्यायतस्तु तचतु-विचम्। तद्यया—शिरोबिरेचनं वमनं विरेचनमास्थापनमित्यपक-र्षणिविचिः॥ १४॥

अपकर्षण विधि—उपकरण (संदश, चिमटी आदि) से अथवा विना उपकरण के हाय से पकड़ कर बाहर निकालने का नाम 'अपकर्षण' है। यह कार्य बाह्य मलजन्य (पुरीषजन्य) और स्ठेष्मजन्य कृमियों के स्थान से निकले होने पर ही हो सकता है और जो कृमि अपने स्थान में स्थित हों, उनको औषध द्वारा निकालना उप्चत है और यह औषध चार प्रकार का है। यथा—श्चिरीविरेचन, वमन, विरोचन और आस्थापन। यह अपकर्षण-विधि है। १५॥

व्यान् कृति चिंचात्रस्तेषां—कदु-विक्त-कषाय-श्चारोष्णानां द्रव्याणाग्रुपयोगो अबान्यदपि किंचिच्छ्छेष्मपुरीषप्रत्यनीकभूतं तत्स्यादिति प्रकृति-विचातः ॥ १६ ॥

प्रकृति-विचात — प्रकृति ( कफ और पुरीष ) का उपघात अर्थात् नाश वा शमन करना । इन के लिये कहु, तिक, क्षाय, खार और उष्ण पदार्थों का उपयोग करना चाहिये । इसके अतिरिक्त और भी जो कुछ स्त्रेष्मा और मक के विक्त आहार-विहार हो उसका सेवन करना चाहिये । यह प्रकृति-विचात-विभि है ॥ १६॥ अनन्तरं निदानोक्तानां भाषानामनुपसेषनमिति यदुकः निदा-निष्यौ तस्य विसर्जनं तथाप्रायाणां चापरेषां द्रव्याणामिति छक्षणतिकः किस्सितमनुज्याख्यातमेतदेव पुनविंस्तरेणोपदेक्ष्यते ॥ १७ ॥

इसके आगे निदान में कहे पदार्थों का सेवन का त्यागना आवहयक है। ऐसा निदान विधि में जिन जिन द्रव्यों को निदान रूप से कहा है, उनका परित्याग करना चाहिये। इसी प्रकार न कहे हुए निदान के अनुरूप द्रव्यों का मी परित्याग करना चाहिये। इस प्रकार संक्षेप से चिकित्साक्रम कह दिया है, अब इसी को विस्तार से कहते हैं॥ १७॥

अयैनं कृमिकोष्ठमातुरममे पड्रात्रं सप्तरात्रं वा स्तेह्स्वेदाम्यामुपपाद्यं भूते एनं संशोधनं पाययितास्मीति क्षीर-दिषः गुड-तिल्ड-मस्त्यानू-पमास-पिष्ठान्न-परमान-कुसुम्मस्तेह-संयुक्तंभोंवयेः सायं प्रातखोपपादये-ससुदीरणार्थं चेव कृमीणां कोष्ठाभिसरणार्थं च भिषक्। अथ व्युष्टायां रात्रो सुखोषितं सुप्रजीणमुक्तं च विज्ञायाऽऽस्थापन-वमन-विरेचनैस्तद्द-रेवोपपादयेदुपपादनीयश्चेस्यात्सर्वोन् परीक्ष्यविशेषान् परीक्ष्य सम्यक्।

इस क्रिमि-कोध्ठ वाळे रोगी को संशोधन देने से पूर्व छः या सात रात तक स्नेहन और स्वेदन देना चाहिये। फिर सातवें वा आठवें दिन (अगळे दिन) इस को संशोधन हूंगा ऐसा निक्षय करके सार्य-प्रातः दोनों समय बीर (दूध), गुइ, दही, तिळ, मळळी, जळचर प्राणियों का मांत, पिष्टान्न, कुपुम्म तैळ से बने भोजन खिळावे। इस प्रकार के भोजनों से कोध्ठ के क्रिमि मळी प्रकार से उस्क्रेशित हो जाते हैं (निकल आते हैं) और अन्यत्र गये हुए क्रिमि भो कोध्ठ की आंद आने कराते हैं। इस के अनन्तर रात्रि के बीतने पर (प्रातः काळ होने पर) भळी प्रकार नींद आई तथा खाया हुआ भोजन मळी प्रकार जीर्ण हो गया यह देखकर उस दिन (नवम दिन) आस्यापन, वमन, विरेचन (इन में से कोई एक क्रिया) देना चाहिये। किया करने से पूर्व रोगी की सब प्रकार से (प्रकृति-सात्म्य, सरव आदि से) परीक्षा कर लेनी चाहिये।

अथाऽऽहरेति तृयातः मूलक-सर्वप-त्रशुन-करक्ष-रिागु-मधुतिपु-कमठ -अर पुष्पा-भूरतृण-सुमुल-सुरस-कुठेरक-गण्डीर-कालमालक-पणीस-क्षवक-फणिजकानि सर्वाण्यथवा यथालाभं, तान्याहृतान्यभिसमीक्ष्य खण्ड-शरलेदियत्वा प्रक्षाल्य पानीयेन सुप्रक्षालितायां स्थाल्यां समावाय्य गोमूत्रेणार्वोदकेनाभ्यासिच्य साधयेत् सततमवघट्टयन् दर्ज्या । तिस्मन् शीतीभू ते त्पयुक्तभू यिष्ठेऽम्भसि गतरसेष्वौषधेषु स्थालीमवतार्यं, सुष-रिपूतं कषायं सुक्षोष्णं सदनपिष्पलीफलं विदङ्गकरकतेलोपहितं, सर्वि- काळवणितमस्यासिच्य बस्तौ विधिवदास्थापयेदेनं, तथाऽकीळके-कुट-जाढकी-कुष्ट-कैटर्य-कषायेण वा, तथा शिमु-पीलु-कुस्तुम्बुह-कटुकासर्वप-कषायेण, तथाऽऽमलक-शृक्षचेर-दाहहरिद्रा-पिचुमर्द-कषायेण सदनफल-संयोगसंयोजितेन त्रिरात्रं सप्तरात्रं वाऽऽस्थापयेत्॥ १८॥

आस्यापन आदि किया करने की विधि-अनन्तर कहे कि निम्न सब वस्तओं को अथवा इन में से जितनी प्राप्त हो सकें उन वस्तुओं को लावे-मूलक ( मूखी ), सरसीं, खशुन, नाटा करख, शिमु ( शोमांजन ), मधुशिमु (मीठा सहजन), कमठ (काई लाल फूल का कचनार मानते हैं), खर-पुष्पा ( अजवायन ), भूस्तृण, सुमुख, सुरछ, कुठेरक, गण्डोर, कालमाल, वर्णास. धवक और फणिजनक ( ये सब तुलसो के भेद हैं ) इन सब को अथवा इन में से जा मिलें उनको लाकर, दुकड़े दुकड़े करके, पानी से भली प्रकार घोकर, अच्छी प्रकार धुली हांडो में रखकर, आधे, पानी मिले गोमूत्र में भिगो कर (डाळकर) निरन्तर कड़ (खोंचे) से चलाते हुए अग्नि पर पकाना चाहिये। जब औषधियों का सम्पूर्ण रस जळ में आ जाय तब हांडी को उतार कर वस्त्र में से भली प्रकार छान ले। इस कुछ गरम काथ में मनफल, पिप्पली, बायविडंग इन का कल्क और तैल मिश्रित सर्जधार ( सजी खार ) एवं नमक मिलाकर विधिपूर्वक इस रोगी को आस्थापन बस्ति देनी चाहिये। इसी प्रकार आक, अलर्क ( मदार ), कुटज, आढकी, ( अरहर ), कुच्ठ ( कुठ ) और कैटर्य ( पर्वतनिम्न ) कषाय से बस्ति देनी चाहिये, ( तैळ मिश्रत नमक एवं मैनफल आदि पूर्व को भाँति डाडे ) । इसी प्रकार शिय. पील. कुस्तुम्बद, कुटकी और सरसों के कषाय से, इसी प्रकार आंवला, अदरख ( सीठ ), दाबहल्दी, पिचुमर्द ( नीम ) के कषाय से, मैनफल आदि डालकर छवण युक्त तैल मिलाकर तीन बार अथवा सात बार आस्थापन-कर्म करना चाहिये॥ १८॥

प्रत्यागते च पश्चिमे वस्तौ प्रत्याश्वस्तं तद्द्देवोभयतोभागहरणं संशोधनं पाययेशुक्त्या। तस्य विधिदपदेष्ट्यते। मदनफङपिप्पडीकवा-यस्यार्षोडाडिमात्रेण त्रिष्टुत्कत्काक्षमात्रमाङोड्य पातुमस्मै प्रयच्छेत्, तदस्य दोषसुभयतो निर्देरति साधु, एवमेव कल्पोक्तानि वमनविरे-चनानि संसुज्यपाययेदेनं सुद्धाया सर्वविशेषानवेक्षमाणो भिषक् ॥१९॥

शेष बस्ति के गुदा द्वारा बाहर निकळ आने पर रोगी को आश्वासन देकर उसी दिन (जिस दिन बस्ति दी हैं ) दोनों ऊर्ष्क एवं अपोमार्गों से दोष निकालने के लिये वसन, विरेचन रूपी संशोधन, देश, काल, मात्रादि की अपेका से देना चाहिये।

विधि—मदनफल, पिप्पली कवाय की आधी अंजलि, को तिवृत् (निशोप) के करूक की एक अब मात्रा में मिलाकर रोगी को पीने के लिये देना चाहिये। इस प्रकार से रोगी के दोव दोनों मार्गों से भली प्रकार निकलते हैं। इस प्रकार से करूप-स्थान में कहे जाने वाले वमन, विरेचन योगों को परस्पर मिला कर रोगी की सब बातों को देख कर बुद्धि से भली प्रकार विचार कर रोगी को पीने के लिये देवे॥ १९॥

अधैनं सम्यग्विरिक्तं विज्ञायापराह्ने शंखरिकक्षायेण सुखोष्णेन परिषेचयेत्, तेनैव च कपायेण बाह्याध्यन्तरान् सर्वादकार्थान् कार-येच्छश्वत् । तदभावे वा कटुतिकक्षायाणामीपयानां कार्यमूत्रक्षारेचीं परिषेचयेत् । परिषिक्तं चेनं निर्वातमागारमनुप्रवेश्य पिप्पर्छा-पिप्पर्छा-मूळ-चन्य-चित्रक-शृङ्गवेर-सिद्धेन यवाग्वादिना क्रमणोपक्रामयेत्। विळेष्याः क्रमागतं चैनमसुवासयेद्विडङ्गतैळेनैकान्तरं द्विश्विश्रो ॥ २० ॥

इसके पश्चात् (दोनों मार्गो से संशोधन होने पर ) अली प्रकार संशोधन हुआ जान कर शैखरिक कथाय (अग्रमार्ग के योड़े गरम कथाय ) से परिषेचन करे । इसी कथाय को पानी के स्थान पर पीने के लिये और बाह्य (स्नान आदि में ) निरन्तर बरतना चाहिये। इस अप्रामार्ग के कथाय के अभाव में कहु, तिक्त, कथाय रसवाली औषधियों के कथ्यों में, मूत्रमिश्चित यवश्वार (जवाखार ) आदि से परिपेचन करना चाहिये। परिषिक्ष इस रोगों को बायु-रिह्त पर में प्रविष्ठ करके पिप्पलीमूल, चब्य, चित्रक और शेंट इस पंचकांल हारा सिद्ध यवागू को उपकल्पनीय अप्याय में कहे पेयादि कम से देना चाहिये। विकेपी तक पहुंच जाने पर रोगी को विद्यंग-तेल द्वारा एक दिन के अन्तर से दो बार तीन बार अनुवासन देना चाहिये। (अनुवासन में पेया का निषेध है, क्योंकि पेया अभिष्यन्दी है )॥ २०॥

यदि पुनरस्यातिप्रवृद्धाञ्ज्ञीषीदान्कृमीन्मन्येत शिरस्येवाभिसर्पतः काँश्चित्, ततः स्नेहस्वेदाभ्यामस्य शिर उपपाद्य विरेचयेदपामार्गतण्डु-कादिना शिरोविरेचनेन ॥ २१॥

धिरो-विरेचन—इस रोगी के शिर को खाने वाले कृमियों को बहुत बहा हुआ जाने और देखे कि कृमि थिर में फिरते हों, ऐसा वैश्व को अनुभव हो तो रोगी के शिर को स्नेहन और स्वेदन देकर अग्रामार्ग के तण्डुलों (चावलों) आदि थिरो-विरेचन योग्य द्रम्यों से शिरोविरेचन देवे॥ २१॥ यस्वस्यवद्दार्थविधः प्रकृतिविधातायोकः इसोणां, सोऽतुत्याः स्यास्यते—मृषिकपणीं समूळामप्रतानामाहृत्य सण्डसः छेदयित्वा, उळ्छळे क्षोद्धिरवा पाणिभ्यां पीडियित्वा रसं गृह्वीयात्, तेन रसेन छोदितसाळितण्डुळपिष्टं समाळोड्य पूर्विकाः कृत्वा विधूमेष्वकारेषु विपाच्य विडक्षतेळळवणोपिहताः कृतिकोष्ठाय अक्षयितुं प्रयच्छेत्; अनन्तरं चाम्छकाञ्चिक्षसुद्दिवद्वा विष्यत्यादिपञ्चवगेरीसृष्टं सळवण-मनुपाययेत्॥ २२॥

अनेन कल्पेन मार्कवार्क-सहचर-नीप-निर्गुण्डी-सुमुख-सुरस-छुटेरक-गण्डीर-कालमालक-पर्णास-झवक-फणिज्जक-बकुल-छुटज-सुवर्णक्षोरी-स्वरसा नामन्यतमस्मिन्कारयेत्पूपलिकाः, तथा किणिही-किरात-तिक्तक-सुवह्दामलक-हरीतकी-विभीतक-स्वरसेषु कारयेत्पूपलिकाः। स्वरसायौ-तेषामेकुकशो द्वन्द्वशः सर्वशोवा मधुविलुलितान् प्रातरनन्नाय पातुं

प्रयच्छेत् ॥ २३ ॥

कुमियों के प्रकृति-विधात के छिये जो आहार-विधि कही है, उस की व्याख्या करते हैं। जल और कोमक पत्तों के साथ मुषापर्णी को लाकर इसकी दुकड़े २ करके, ऊलल में कूटकर, हाथों से दबाकर रस निकाल ले। इस रस में खाळ धानों के चावळों की पिट्ठी को मिलाकर इससे पूरी (पूर) बनावे। इन पूरियों को धूम रहित अंगारों पर पकावे । फिर विडंग तैक और व्याप के . साथ मिळाकर कमि कोष्टवाळे रोगी को खाने के लिये दे। पूरी खाने के वीछे खड़ी कांजी ( धान्य-काखिक ) में या उद्धिवत् ( आधे विकाये मठे, या छाछ ) में पिप्पली आदि पंचकील की कवण के साथ मिला कर पीने के लिये दे। इसो विधि से मार्कव ( भुंगराज ), अर्क ( आंक ), सहचर ( झण्ट ), नीप (कदम्ब), निर्गण्डी ( सिन्धवार सम्हाल ), समुख, सरस, कुठेरक, गण्डीर. ( सेहण्ड ), काळमाळ ( कुठेरक के मेद ), पर्णास, क्षवक, फणिश्रक ( तुक्रमी के मेद ), बकुक ( मौक्रमरी ) कुटज, स्वर्णक्षीरी ( सत्यानाशी ) इन में से किसी एक के रस के साथ परी तैयार करनी चाहिये। इसी प्रकार किणिही ( अपामार्ग ), किराततिक (चिरायता ), आम की, हरड, विभीतक ( बहेडा ), सब्हा ( शेफालिका ) इनके रसों में पूरियां बनानी चाहियें। इन ( मण्डूक-वर्णी आदि ) में से एक एक को या दो दो को अथवा सब को मिळाकर स्वरस निकास कर इस स्वरस में मधु मिला कर प्रातःकाल खाळी पेट पीने के किये दे॥ २२-२३॥

अयात्राश्रह्माहत्य महति किलिखके प्रश्तीर्योऽऽतपे शोषवित्नोच्याहे

क्षोदिक्ता दवि पुनः सूक्ष्माणि चूर्णानि कारवित्वा विदक्कषायेण त्रिष्ठकाकषायेण वाऽष्टकत्वो दशकृत्वो बाऽऽतपे सुपरिमावितानि भाषयित्वा दविद पुनः सूक्ष्माणि चूर्णानि कारयित्वा नवे कळ्गे समा-वाप्यातुगुप्ते निधापयेत्। तेषां तु खळु चूर्णानां पाणितळं चूर्णं याबद्वा साधु मन्येत, तत् क्षोद्रेण संसुज्य कृमिकोष्टाय छेढुं यच्छेत्॥ २४॥

इसके पीछे घोड़े की शक़त् ( छीद ) को लाकर बड़ी चटाई पर फैलाकर धूप में सुखा है। फिर ऊखल में कूटकर शिला पर पीसकर बारीक बनाले इस चूर्ण को विडंग के कथाय से या त्रिफला-क्याय से आठ बार अथवा दस बार धूप में भावना देकर शुक्त कर है। फिर इसको पत्थर पर पीसकर नये वढ़े में रखकर, बायु आदि न जा सके इस प्रकार से मुख को ढांग कर गुप्त स्थान पर रख दे। इसमें से कर्ष परिमाण (चार मासा) अथवा रोग के अनुसार जितनी मात्रा उचित समझे उतनी मात्रा को शहद में मिलाकर कृमि रोगी को खाने के लिये दे॥ २४॥

तथा मल्लातकास्थीन्याहृत्य कल्लशप्रमाणेन संपोध्य स्तेह्माविते 
दृदे कल्लशे सुक्ष्मानेकिल्लद्धव्रमध्ने शरीरमुप्तेष्ट्य मृदाविल्ला समावाप्योलुपेन पिघाय भूमावाकण्ठं निस्नातस्य स्तेह्मावितस्यैवान्यस्य दृद्धस्य 
कुम्भस्योपिर समारोप्य समन्ताद् गोमयैकपिचत्य दाहयेत्; स यदा 
जानीयात् साधु दग्धानि गोमयानि गल्लितस्तेहानि मल्लातकास्थीनीति, 
ततस्तं कुम्भमुद्धाटयेत्। अथ तस्माद् द्वितीयास्कुम्मात्तं स्तेहमादाय 
विङङ्गसण्डलच्णींः स्तेहार्धमात्रैः प्रतिसंस्वच्याऽऽतपे सर्वमहः स्थापयित्वा ततोऽस्ते मात्रां प्रयच्छेत्पानाय, तेन साधु विरिच्यते, विरिक्ष्स्य 
चाऽऽनुपूर्वी यथोक्ता॥ २५॥

दूसरा प्रयोग — पड़े में जितने भिजावे के फल आ सकें, उतने फलों को कूट कर तैजादि स्नेह से चिकने, मजबूत एक घड़े में भरे। इस घड़े के भिचले भाग में अनेक स्दम छिद्र बना दे तथा घड़े पर मिट्टी का लेप कर दे। इस घड़े में मिलावे भर कर दक्षन से गुंद दांग दे। फिर स्नेह से भावित एक दूसरे घड़े को ले कर जमीन में गले तक गाड़ दे। इस गड़े हुए घड़े के जगर भिजावे बाला घड़ा रख कर चारों ओर उपले रख कर बाला वे। जब उपले मली प्रकार जल जावें, तब उपर के घड़े को प्रयक् करें। जब इस दूसरे घड़े में से तेल (स्नेह) ले कर स्नेह से आधी मात्रा में विदंग-तण्डल चूर्ण को स्नेह में सिका कर धूग में चार प्रहर तक रखे। पीछे इस स्नेह को

कृमि-कोध्य रोगी को पीने के खिये हैं। इससे मखी प्रकार विरेचन होता है। विरेचन के पीछे पूर्व की मांति पेया आदि देने का कम है।।२५॥

एवमेव भडेदारु-सरङकाष्ठसेद्दानुषकल्प्य पातुं प्रयच्छेत् । अनुवा-सर्वेचैनमनुवासनकाले ॥ २६ ॥

इसी भल्लात के स्नेइ-बिधि से देवदार, सरल (शल-सर्ज), इस्तों से स्नेइ बना कर रोगी को पीने के लिये देना चाहिये और अनुवासन के योग्य समय में कहे हुए स्नेहों से अनुवासन देना चाहिये ॥ २६ ॥

अर्थ 'शाहर' इति व्यात् शारदान्नवास्तिलान्संपदुपेतान्। तानाहृत्य सुतिष्प्य सुगुद्धान् शोधयित्वा विडङ्गक्षयो सुखोष्णे निर्वापयेदाक्षेष-गमनात्, गतदोषानिभसमीक्ष्य सुपल्नान्मलुक्य पुनरेव सुनिष्पृतान् सुनिष्पृय सुगुद्धान् शोधयित्वा विडङ्गकषायेण त्रिःसप्तृहत्वः सुपरिभावितान्मावयित्वाऽऽतपे शोषयित्वोद्द् स्लले संखुद्य दृपदि पुनः ऋक्षणिष्टान्कारयित्वा द्रोण्यामध्यवधाय विडङ्गकषायेण सुदुर्गुद्धुरवसिक्चन् पाणिन्मद्मेव मर्द्येत्। तस्मिन्सलु प्रपांड्यमाने यत्तीलसुदियात्तत्पाणिध्यां पर्योदाय अपी दृद्धे कल्यो समासिच्यानुगुप्तं निधापयेत्।

अन्ययोग—वैद्य रोगी से कहे कि 'आगे कहे पदार्थ लाओं । अच्छी प्रकार पके, रस-वीर्थ युक्त, शरद ऋदु में होने वाले नये तिलों को ला कर, मली प्रकार मिट्टी आदि से साफ करके सुखा लें। फिर सुखोष्ण, कुछ गरम बिंडंग-कवाय में भिगो दे, जब तक कि जिल्ले में लगा मेल दूर न हो जाय तव तक भिगो कर रखे। दोष निकलने पर इन तिलों को तुष रहित करके, सुखा लेवे। फिर लाज से साफ करके घोले। फिर सुखने पर विद्या कवाय में इक्षीत बार मावना दे कर धूप में सुखा लेवे। इन तिलों को जखल में कूट कर परयर की शिला पर ख बारीक पील लेवे। अब इनको होणी ( थाली, कड़ाही) में रखकर विद्या कथाय को योड़ा थोड़ा डालते हुए हाथों से खूप मले, इस प्रकार हाथों से मलने पर जो तैल निकलता है, हाथ पर लगे हुए तस तैल को ले कर पवित्र, हद घड़े में रखकर गुप्त स्थान में सुरक्षित रख देवे। इस को खाने के लिये कहे।

श्रम 'आहार' इति म्यात्-तिल्बकोदाळकयोहीं बिल्बमात्री पिण्हो ऋष्टणिषष्टी विडङ्गकषायेण, ततोऽर्धमात्री रयामात्रिवृतयोरतोऽर्धमात्री इन्तीद्रबन्त्योरतोऽर्धमात्री चव्यचित्रकयोरित्येतं सम्भारं विडङ्गकषा-यस्याऽऽहकमात्रेण प्रतिसंखुज्य तत्तरतेष्ठप्रस्थमावाप्य सर्वमाछोड्य महित पर्योगे समासिच्याग्नावधिश्रत्य महत्यासने सुस्रोपविष्टः सर्वेदः स्तेह- मबलोकयमजन्नं मृद्धनिना साधयेह्न्यां सततमवध्रष्ट्यन् । स यदा जानीयाद्विरमति शब्दः, प्रशास्यति च फेनः, प्रसादमापचते स्नेहो यद्यास्यं गन्धवर्णरसोत्पत्तिः, संवर्तते च भेषजमंगुल्धियां मृद्धमानमति-मृद्धनतिदारूणमनंगुल्धिमाहि चेति, स कालस्तस्यावतारणाय । ततस्तम-वर्तार्णशितीभूतमहतेन वाससा परिप्य श्चौ हटे कल्शे समासिच्य पिधानेन पिधाय शुक्लेन बद्धपट्टेनावच्छाद्य स्नूगेण सुबद्धं सुनिगुप्तं निधापयेत् । ततोऽस्मे मात्रां प्रयच्छेत्यानाय, तेन साधु विरिच्यते, सम्यगपहृतदोषस्य चास्याऽऽनुपूर्वी यथोक्ता । ततश्चैनमनुवासयेदनु-वासनकाले ।

फिर वैद्य आगे कहे पदार्थ लाने को कहे-तिल्ब और उदालक ये दो बिल्व भर (पल भर, ४ तोला) लेकर विदंग कषाय क साथ खुन बारीक वीस छै। इनसे आधी मात्रा (२ तीला) स्थामा (काली निशोध) और त्रिवत (सफेद निशोध), इन से आधी (१ तोला) दन्ती और द्रवन्ती, इनसे आधे ( है तोला) चव्य और चित्रक इन सबको अर्घाटक (दो प्रस्थ) विडंग क्याय, में तथा एक प्रस्थ पूर्वीक तिलों से तैयार किये तैल के साथ मिलाकर एक बड़े कड़ाड़े में रख कर आग पर रख कर आराम से बैठ कर, चारों ओर स्नेह को देखते हुए कि गिरे नहीं, निरन्तर मृदु अग्नि से पकावे । और पकाते समय कडकी द्वारा बरावर दिलाता रहे। जिस समय शब्द होना बन्द हो जाय, झाग उठना भी रक जाय, तथा स्नेह (तैल) भी स्वच्छ हो जावे. एवं तैल में उचित गन्ध. वर्ण और रस की उत्पत्ति हो जाय तब समझे कि तैल बन गया। औषध (कल्क) अंगुली से मलने पर न तो बहुत कोमल और न बहुत कटोर हो तथा अंगुली पर चिपटे नहीं, ( कल्क की बक्ती बन जावे ) । तब समझ ले कि तैल सिद्ध हो गया यह समय है. तैल उतारने का: अब इसको उतार कर ठण्डा होने पर बड़े भारी वस्त्र से छान कर एक शुद्ध, मजबूत पात्र में डाल कर, दक्कन से दांग कर. सफेद बस्त से बांध कर तागे से कस कर, गुप्त ( सुरक्षित ) स्थान पर रख देवे। इस तैल की मात्रा को रोग के अनुसार पीने के लिये (कृमि-रोगी को ) देवें। इससे मली प्रकार विरेचन होता है। दोशों के भली प्रकार निकल जाने पर पहिले कही विधि करनी चाहिये। अनुवासन योग्य समय में उस तैक से अनुवासन देना चाहिये।

ष्रतेनैव च पाकविधिना सर्वपातसी-करञ्ज-कोषातकी-स्तेहानुपकल्य पायथेस्सर्वविशेषानवेक्ष्यमाणः। तेनागरो भवतीति ॥ २०॥ इसी पूर्वोक्क विधि से यरवो, अलसी, करज्ञ, कोषातकी (तुरई) का तैल बना कर सब परीक्षणीय वस्तुओं को देख कर कृमि-रोगी को तैल पिळावे। इस से रोगी नीरोग हो जाता है।। २७॥

इत्येतत् द्वयानां ऋेष्मपुरोषसंभवानां कृमीणां समुत्थान-संस्थान-स्थान-वर्ण-नाम-प्रभाव-चिकित्सित-विशेषा व्याख्याताः सामान्यतः ॥२८॥ इस प्रकार से कप्रजन्य और पुरीषजन्य कृमियों के निदान, संस्थान,

स्थान, वर्ण, प्रभाव और चिकित्सा सामान्य रूप में कह दी है ॥ २० ॥

विशेषतस्वल्पमात्रमास्थापनानुवासनानुकोमद्दरणभूथिष्ठं तेष्वौष-षेषु पुरीषजानां कृमीणां विकित्सितं कार्यमिति। मात्राधिकं पुनः शिरोविरेषन-वमनोपशमन-भूथिष्ठं तेष्वेबौषषेषु ऋष्मजानां कृमीणां विकित्सितं कार्यमिति। एष कृमिष्नो भेषजविधिरनुज्याक्यातां भवति॥ २६॥

विशेष रूप से पुरीषणन्य कृमियों के लिये कही हुई वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, किरोबिरेचन, औषधियों में अस्पमात्रा में आस्थापन, अनुवासन और अनुलोम-हरण, विरेचन बरतना चाहिये। मलजन्य कुमियों में बस्ति, विरेचन अधिक बरतना चाहिये। क्षण्यन्य कृमियों में विरोबिरेचन, वमन और ग्रमन अधिक देना चाहिये। २९॥

तमनुतिष्ठता यथास्वद्देतुवर्जने प्रयतितन्यम् ॥ ३० ॥

यथोदेशमेवमिदं कृमिकोष्ठचिकित्सितं यथावदनुज्याख्यातै भवतीति ॥ ३१॥

इस विधि को बरतते हुए वैद्य को चाहिये कि रोगी को क्रिम निदान से भी बचाये। इस प्रकार से पूर्व कथितानुसार क्रिम-कोष्ट चिकित्सा (शोधन-शमन रूप) को यथावत पूर्ण रूप से कह दिया है॥ ३०-३१॥

भवन्ति चात्र—अपकर्षणमेवाऽऽदौ कृमीणों भेषजं स्मृतम् । ततो विषातः प्रकृतेनिद्गानस्य च वर्जनम् ॥ ३२ ॥ अयमेव विकाराणां सर्वेषामपि निष्रद्दे । विषिद्दृष्टिक्षषा योऽयं कृमीनुद्दिस्य कीर्तितः ॥ ३३ ॥ संशोधनं संशमनं निदानस्य च वर्जनम् । यताबद्धिषजा कार्यं रोगे रोगे यथाविधि ॥ ३४ ॥

कृमियों को प्रथम खींच कर निकालना हो औषध है। फिर प्रकृति का नाश, निदान का ओड़ना है यह विधि तब प्रकार के कृमियों के क्रिये है। इतना ही नहीं, अपिद्ध सब रोगों के लिये है। इसलिये बैदा को चाहिये कि अत्येक रोग में सब विकारों में संशोधन, राशमन और निदान का त्याग यह तीन प्रकार की चिकित्सा करे॥ ३२-३४॥

तत्र स्होकी-ज्याधिती पुरुषी झाझी भिषजी सप्रयोजनी । विश्वतिः कुमयस्तेषा हेत्वादिः सप्तको गणः ॥ ३४ ॥ वक्तो ज्याधितरूपीये विमान परमार्पणा ।

शिष्यसंबोधनार्थं च ज्याधिप्रशननाय च ॥ ३६॥

ब्याधि से पीडित दो प्रकार के पुरुष विज्ञ (जानने वाले ) और अज्ञ (मृद्ध), इनका प्रयोजन (जानने वाल से विद्धि और मृद्ध से रोगदृद्धि या मृद्धु), बीस प्रकार के कृति, इन के हेतु, संस्थान वर्णे, प्रभाव, नाम और चिकित्सा ये सात बातें, भगवान आयेथ ने विषय को समझाने के लिये तथा रोग की द्यानित के लिये इस विमान स्थान में कह दी हैं ॥ २५–३६ ॥

इत्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिष्टंन्कृते तृत्वेये विमानस्थाने व्याधितरूपीयविमानं नाम सतमोऽध्यायः॥ ७ ॥

# अष्टमोऽध्यायः।

अथातो रोगभिषग्जिर्तायं विमानं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इस के आगे 'रोगभिषिकतीय' नामक अध्याय को व्याख्यान करेंगे। जैसा कि मगवान आत्रेय ने कहा या।। र ॥

बुद्धिमानारमनः कार्यगुरुठाववे कर्मरुठमनुबन्धं देशकाळी च विदित्वा युक्तिदर्शनाद् भिषग्बुभूषुः शास्त्रमेवाऽऽदितः परीक्षेत । विविधानि हि शास्त्राणि भिषजां प्रचरन्ति लोके । तत्र यनमन्येत सुमृह्यश्चित्वधीरपुरुषासेवितमर्थबहुळमाप्तजनप्जितं त्रिविधशिष्यबुद्धितमप् गतपुनरुक्तदोषमार्षं सुप्रणीतसूत्रभाष्यसंग्रदक्षमं स्वाधारमनवपतित-शब्दभक्षष्टशन्दं पुष्कलाभिधानं क्रमागतार्थमर्थतत्त्वविनिक्षयप्रधानं संगतार्थमसंकुलप्रकरणमाग्रुप्रवोधकं लक्षणवचोदाहरणवच, तदभिप्रप-चेत शास्त्रम् । शास्त्रं होवंविधममल इवाऽऽदित्यस्तमो विध्य प्रकाशयित सर्वम् ॥ ३ ॥

शास्त्र-परीक्षा — बुद्धिमान् पुरुष अपने कार्य के गौरव (बहुत प्रयास से साध्य) एवं साधन (अस्र प्रयास से साध्य), कर्मों के फरू, अनुबन्ध (कर्मजन्य शुभ-अशुभ फड़), देश एवं काल को जान कर तथा युक्ति को देख कर यदि वैद्य बनने की इच्छा करे तो सब से प्रथम शास्त्र की ही परीक्षा करे, क्योंकि वैद्यों के नाना प्रकार के शास्त्र लोक में प्रचित हैं। इन में से जो शास्त्र निम्नस्थितित गुणों वाला हों, उसे पद्गने के स्थित स्वीकार करे।

शास्त्र के गण-शास्त्र खब बड़ा, असंक्षित, यशस्त्री, धीर परवों से उप-सेवित, माननीय, थोड़े से शब्दों में बहुत अर्थ को बतलाने वाला, आप्त जनों से अनुमत (निदोंष), उत्तम, मध्यम और अधम इन तीन प्रकार के शिष्ये की तीनों प्रकार की बढि के लिये योग्य, सब जिस को समझ सकें, पनकिक्त दोष से रहित. ऋषियों से बनाया. संप्रणीत ( अच्छी प्रकार प्रथित किया हो ). जिस में सूत्र ( संक्षेप में अथों का ग्रहण ) भाष्य ( विस्तार से वर्णन ), और प्रतिपाद्य विषयों को क्रम से कहा हो. सन्दर अधिकरणों वाली, ग्राम्य शब्दों से राइत, कठिन दुवींय या बोलने में कठिन शब्दों से रहित, भली प्रकार से बहुत तत्त्व बतलाने वाला, (क्रम से उद्देश्य क्रम से अर्थों को बतलाने वाला ), वस्ततत्त्व को सन्देह से रहित, निश्चित तत्त्व को बतलाने वाला. संगतियुक्त अथों को बतलाने वाला, अव्यवस्थित. बेमेल मिले हुए प्रकरणों से रहित: सनते ही स्पष्ट अर्थज्ञान कराने वाला. लक्षण और उदाहरण वाला हो. ऐसा शास्त्र अध्ययन के लिये चनना चाहिये। क्योंकि जिस प्रकार बादल आदि से रहित, निर्मल सूर्य अन्वकार को दर करके सब पदार्थों को प्रकाशित कर देता है उसी प्रकार शास्त्र अज्ञान को दर करके मब क्षर्य-तस्य को प्रशाशित कर देता है ॥ ३ ॥

ततोऽनम्तरमाचार्यं परीक्षेत । तद्यथा—पर्यवदातश्रुतं परिदृष्टकः मोणं दक्षं दक्षिणं शुचि जितहस्तमुपकरणवन्तं सर्वेन्द्रियोपपशं प्रकु-तिक्षं प्रतिपत्तिक्षमनुपरकृतविद्यमनहरूकृतमनस्यकमकोपनं क्रोशक्षमं शिष्यवत्सलमध्यापकं ज्ञापनसमर्थं चेति । एवंगुणो द्याचार्यः सुक्षेत्रमा-तेवो मेघ इव सस्यगुणैः सुशिष्यमाशु वैद्यगुणैः संपादयति ॥ ४ ॥

आचार्य का रुखण-शास्त्र की परीक्षा करने के अनन्तर आचार्य की परीक्षा करे। यथा-वह निर्मल शास्त्रज्ञान से सम्म हो, जिसने कर्म को उचित रीति से देखा हो, केवल शास्त्र ही न पढ़ा हो, प्रत्युत वह कर्म में कुशल, छुचि (पवित्र), शस्त्र आदि किया में वशी, सिद्धहस्त, नाना उपयोगी उपकरणों वाका सब हन्द्रियों से शुक्त, रोगी की प्रकृति को पहिचानने वाका, उत्तम स्व वाका, रोगों की चिकित्सा को समझने वाला, अन्य शास्त्रों के ज्ञान से प्रकट स्वस्थ विद्या वाला, अभिमान से रहित, गुणों में दोव न देखने वाला, क्षीध-

रहित क्रोध सहन करने वाला, धिष्य से प्रेम-भाव रखने वाला, धास्त्र के तत्त्व को बतलाने में समर्थ आचार्य होना चाहिये। जिस प्रकार ठीक ऋदु अनुसार बरसा हुआ मेघ एतम क्षेत्र को घान्यों से सम्पन्न कर देता है उसी प्रकार उक्त गुणों वाला आचार्य शिष्य को निर्मल शान आदि वैद्य के गुणों से शीव सम्पन कर देता है।। ४॥

तमुपसृत्यारिराधयिषुरुपचरेद्धिवच्च द्ववचराजवच्च पितृवच्च भर्तृवच्चाप्रमत्तः । ततस्त्व्यनादाहरूत्तनं शास्त्रमधिगम्य, शास्त्रस्य हड-तायामभिधानसौष्ठवेऽर्थस्य विज्ञाने वचनशक्तो च भूयो भूयः प्रयतेत सम्यक् ॥ १ ॥

उपरोक्त गुणों बाले आचार्य के शान जाकर सेवा करने की इच्छा से शिष्य अभि, देव, राजा, माता, पिता और स्वामी के समान प्रभादरहित होकर उस की सेवा करें। तब उस की प्रसन्ता ने समूर्ण द्वार्य की जान कर शास्त्र को इंद्र करने में, शास्त्र को उत्तम रीति से प्रवचन करने में, शास्त्र के अर्थ जानने में और बाक्-चातुर्य (बोलने की पहुदा प्राप्त करने ) में लगातार मही प्रकार से प्रयक्ष करें ॥ ५ ॥

तत्रोपाया व्याख्यास्यन्ते—अध्ययनमध्यापनं तद्विद्यसंभाषा चेत्युपायाः ॥ ६ ॥

शास्त्र को हटू करने आदि के उपायों का वर्णन करते हैं। वे उपाय ये हैं—(१) अध्ययन (पद्गा), (२) अध्यानन (पद्गाना) और (३) उस विद्या के विद्यानों से वार्चालाप करना ॥ ६॥

तत्रायमध्ययनविधिः—कल्यः कृतक्षणः प्रातकत्थायोपन्वप् वा कृत्वाऽऽ-वश्यकशुतरः इत्योदकं देव-गो-नाक्षण-गुरु-वृद्धः सिद्धाचायभ्यो नम-स्कृत्य समे शुची देशे सुखोपविष्ठो मनःपुरःसरीभिवीभिः सूत्रमनुपरि-क्रामन्युनःपुनरावर्तयेद् सुद्ध्या सम्यगनुप्रविश्यार्थतत्त्यं स्वशेषपरिहार-परदोषप्रमाणार्थम् । एवं मध्यन्दिनेऽपराह्वे रात्रो च शश्वद्परिहापयन्न-ध्ययनसभ्रयस्येदित्यध्ययनविधिः ॥ ७॥

इस बास्त की अध्ययन विश्वि यह है—नीरोग, समय में, नियम-पूर्वक प्रातःकाल उपःकाल में उठ कर शीचादि आवस्यक कमों को करके, पानी का आचमन स्नान आदि जलकार्य करे, पीछे देव, परमेश्वर ऋषि, गी, ब्राह्मण, गुरु, इद्ध, सिद्ध एवं आचार्य इनको नमस्कार करके समान (न ऊंचे और न नीचे) एवं पवित्र स्थान पर सुखपूर्वक बैठकर मनोयोग पूर्वक वाणी से बार-बार सुत्रों का उच्चारण करता हुआ खूब समक्ष कर, अर्थ-तस्व में बुद्धि द्वारा

प्रवेश करके, ( भर्ली प्रकार समक्ष कर ) अपने अध्ययन के दोष को त्यागने और दूसरे के अध्ययन के दोषों के ज्ञान लिये एकान्त में बैठ कर अध्ययन करे। इस प्रकार से मध्याइ और रात्रि में निरन्तर अध्ययन ( किसी दिन को भी बिना त्याग किये, ) प्रतिषद्ध दिनों को छोड़कर, अन्यास करे।। ७ ॥

अब अध्यापन-विधि कहते हैं--पढ़ाने की इच्छा करने वाले आचार्य को सबसे प्रथम शिष्य की परीक्षा करनी चाहिये। यथा-शिष्य सीम्य आकृति. शान्त. नीच स्वभाव से रहित, कमीने स्वभाव का न हो, नीच कर्म न करने वाला. सरल मुख. आंख और नासिका वाला, पतली लाक वर्ण, स्पष्ट जिह्या बाहा. दांत और ओष्टों के विकार से रहित, नाक से अनुनासिक न बोलने वाला. संतोषी या धैर्यवान , अहंकार रहित, मेघावी, वितर्क (ऊहापोह ) स्मृति (याददास्त) से युक्त, उदारविक्त बाला, वैचकुल में या वैदा वृत्ति करने बाले माता विता से जला वैद्य के समान आचार वाला. तत्त्व के ग्रहण में दस्तिस अविकळ अंगों वाळा, सम्पूर्ण इन्द्रियों से युक्त, निमृत ( विनीत ), अनुद्धत, अर्थ-तरव को विचारने वाला, अकोषी, व्यसनरहित, शील (सचरित्रता ) शौच ( शक्ति ) आचार, अनुराग ( पढ़ने से स्नेह् ) रखने वाला, दखता, प्रादक्षिण्य सर्वत्र अनुकृतता इन गुणों से युक्त, कर्म दर्शन और अर्थ के जानने में अन्य कर्स रहित. दचिच्च लोमरहित, अपमादी, सब प्राणियों में मंगल कामना करने वाला. आचार्य के सब उपदेशों को यथावत करने वाला और भिक्तमान हो: इन गुणों से युक्त शिष्य को पढ़ाना चाहिये। (इन गुणों से रहित शिष्य को पढाने में आचार्य को भी यश नहीं मिलता ।)

एवंबिधमध्ययनार्थमुपस्यितमारिराधयिषुमाचार्यक्षानुभावेत— अयोदगयने शुवलपक्षे प्रशरतेऽहनि विष्य-हस्त-श्रवणाश्वयुजामन्यतमेन नक्षत्रेण योगमुपगते भगवति शशिनि कल्याणे; कल्याणे च करणे मैत्रै मुहुर्ते मुण्डः स्नातः हृषोपवासः कषायवक्षसंवीतः समिधोऽप्रिमाष्य- मुप्छेपनसुरकुम्माश्चगन्धहस्तो माल्य-दाम-प्रदीप-हिरण्य-हेम-रजत-मणि-मुक्ता-विद्रम-क्षौम-परिधि-कुश-खाज-सर्षपाक्षतांश्च शुक्राश्च सुमनसोमिथ-तामधिताश्च मेण्यांश्च भक्ष्यान् गन्धांश्च घृष्टानादायोपतिप्टस्त्रेति । अथ सोऽपि तथा कुर्योत् ॥ = ॥

इन उपरोक्त गुणों से युक्त अध्ययनार्य शिष्य के सेवा में उपस्थित होने पर आचार्य उसे कहें — कि "तू उत्तरायण ( माय आदिके शुक्क पक्ष में, प्रशस्त दिव्य उत्तम तिथि, बार से युक्त दिन में, तिथ्य, हस्त, श्रवण, अविवनी इनमें से किसी एक नक्षत्र के साथ कल्याणकारी करण और सुग्वप्रद मुहूर्ल के अनुकूल होने पर, मुण्डन करा, उपवास और स्नान करके, कप्त्य वस्त्र धारण करके, हाथों में सुगन्ध ( धूष ), सिभा, अग्नि, भी, उपलेपन ( चन्दन आदि ), जल के बड़े, माका, हार, स्वर्ण, रजत, मोती, प्रवाल ( भूंगा ), क्षीम ( रेशम ), इवनकुण्ड के चारों पाश्वों में रखने योग्य इस्तप्रमाण के पराधादि समिथा, कुशा, लाजा, सरसों, अश्वत, बवेत, गुंथे और प्रन्थन रहित ( हुटे, अनविषे ) पुष्प-माला, पवित्र खाद्य पदार्थ ( तिल से बने लड्डू आदि ), विते हुई चन्दन, आदि सुगन्धों को लेकर उपस्थित हो।"

वह शिष्य उसी प्रकार से करे ॥ = ॥

तम्पस्थितमाञ्चाय श्वभे शुची देशे प्रावप्रवणे चदक्यवणे वा चतु-चिक्रक्कमात्रं चतुरसं स्थण्डिलं गोमयादकनोपलिप्तं कुशास्तीणं सुपरिहितं परिचिमश्चतुर्दिशंयथोकः चन्दनोदकः कुम्म-क्षौमः हेम-हिरण्य-रजत-मणि-सुका-विद्वमाळ्डकृतं मेध्य-भक्ष्य-गन्ध-शुक्त-पुष्प-लाज-सर्पपाक्षतोपशो-भितं कृत्वा, तत्र पालाशीभिरें जुदीभिमीं शुकीभिवी समिद्धिरग्निमुपसमा-धाय प्राङ्गुखः शुचिरध्ययनांवाधमनुविधाय मधुसर्पिभ्यौ त्रिक्षिर्जुहुः यादग्निमाशीःसंप्रयुक्तमन्त्रेनेह्याणमग्नि धन्वन्तरि पजापतिमश्चिनावि-नद्गमुर्थीश्च सूत्रकारानभिमन्त्रयमाणः पूर्वं स्वाहेति ॥ ९ ॥

दोखा-जिस समय अध्ययनार्था शिष्य समिधा आदि वस्तुओं को लेकर आचार्य के पास उपस्थित हो उस समय एक समान एवं पवित्र स्थान में पूर्व या उत्तर दिशा में चार हाथ प्रमाण चौकोर जगह को गोवर और पानी से लेप कर हस पर कुशा विद्या दें। इसके चारों ओर से मली प्रकार वेष्टित कर दें। इसके चारों ओर चन्दन, पानी के घड़े, रेशम, स्वर्ण, चांदी, मिण, मुक्ता, मृंगा आदि पवित्र महम, गन्ध, व्वेतपुष्ण, लाजा, सरसों, सखत आदि सस्तुएं सजा देवे। इसमें पलाश (दाक), इंग्रुदी (हिंगोट), गूलर,

महुए आदि किसी एक इश्च की समियाओं से अग्नि प्रव्यक्ति करके पवित्र एवं पूर्वग्रुख बैठ कर अध्ययन त्रिधि (वेदारम्म विधि ) के अनुकूछ आशीवांद में प्रयुक्त मन्त्रों द्वारा ब्राह्मण, अग्नि, धन्वन्तरि, प्रजापति, दो अश्वी, इन्द्र, और स्त्रकार ऋषियों (भरद्वाज आदि) को पहिले मन्त्रों से आहान करके स्वाहा शब्द के साथ मधु (शह्द) और घी प्रत्येक से तीन तीन बार आहुति दे॥ ६॥

शिष्यश्चेनमन्वालभेत, हुत्वा च प्रदक्षिणमप्रिमनुपरिकामेत् । ततोऽनुपरिकम्य ब्राह्मणान् स्वस्ति वाचयेत्, भिषजश्चाभिपूजयेत् ॥ १०॥

आचार्य के होम कर जुकने पर पीछे किष्य भी होम करें। हक्स करके अग्रिकी तीन परिक्रमा करें। पीछे ब्राह्मणों की परिक्रमा करके स्वस्तिवाचन करे और वैद्यों की पूजा करें॥ १०॥

अथैनममिसकाशे ब्राह्मणसकाशे भिषक्सकाशे चानुशिष्यात्-ब्रह्मचारिणा इमश्रुधारिणा सत्यवादिनाऽमांसादेन मेध्यसेविना निर्म-स्सरेणाशस्त्रधारिणा च भवितव्यं, न च ते मद्रचनारिकचिद्कायं स्यादन्यत्र राजद्विष्टात्प्राणहराद्विपुलादधम्योदनर्थसंप्रयुक्ताद्वाऽप्यर्थात मदर्पणेन मत्प्रधानेन मदधीनेन मत्प्रियहितानुवर्तिना च शश्वद भवितव्यं, पुत्रवद्दासवद्धिवश्चोपचरताऽनुवस्तव्योऽहमनुत्सुकेनावहिते-नानन्यमनसा विनीतेनावेश्यकारिणाऽनसूयकेन, न चानभ्यनुज्ञातेन प्रविचरितन्यं, अनुज्ञानेन प्रविचरता पूर्वं गुर्वथांपान्वाहरणे यथा-शक्ति प्रयतितन्यं, कर्मसिद्धिमर्थसिद्धि यशोलामं प्रेरंय च स्वर्गमि-च्छता त्वया गोत्राह्मणमादौ कृत्वा सर्वेशाणभूतां शमीऽऽशासितव्यम-हरहरुत्तिष्ठता चोपविशता च, सर्वात्मना चाऽऽतुराणामारोग्यं प्रयति-तव्यं, जीवितहेतोरिप चाऽऽतुरेभ्यो नाभिद्रोग्धव्यं, मनसाऽपि च पर-खियो नाभिगमनीयास्तथा सर्वमेव परस्वं, निभृतवेशपरिच्छदेन भवितन्यमशौण्डेनापापेनापापसहायेन च ऋष्टण-शुक्त-धर्म्य-धन्य-सत्य-श्रम्यं-हित-मित-व चसा देशकालविचारिणा स्मृतिमता ज्ञानात्थानोपक-रणशंपत्स नित्यं यत्नवता, नच कदाचिद्राजद्विष्टानां राजद्वेषिणां वा महाजनद्विष्टानां महाजनद्वेषिणां वाऽप्यौषधमनुविधातव्यं तथा सर्वे-बामत्यर्थ-विकृत-दुष्ट-दुः ख-शीलाचारोपचाराणामनपवादवतीकाराणां मुमुष्णां च तथैवासंत्रिहितेश्वराणां खीणामनध्यक्षाणां वा, नच कदा-चित्स्वीदत्तमामिषमादातव्यमननुज्ञातं भत्रीऽथवाऽध्यक्षेण, आतुर-कुळं चानुप्रविशता त्वया विदितेनानुमतप्रवेशिना सार्धे प्रवर्षेण युसंबीतेनावाविश्वरसा स्मृतिमता स्तिमितेनावेद्ध्यावेद्ध्य मनसा सर्व-माचरता बुद्धया सम्यगतुप्रवेष्टव्यं, अनुप्रविश्य च वाङ्मनोबुद्धीन्द्रि-याणि न किचित्रणिधातव्यान्यन्यत्राऽऽतुरादातुरोपकाराधीद्वाऽऽतुरगतेव्य-न्वेषु वा भावेषु, न चाऽऽतुरकुळप्रवृत्तया विहिनिश्चारियतव्याः, हसितं चाऽऽयुषः प्रमाणमातुरस्य न वर्णिभितत्यं जानताऽपि तत्र यत्रोच्यमा-नमातुरस्यान्यस्य वाऽऽयुपघाताय संपद्यते, विज्ञानवताऽपि च नात्यर्थ-मात्मानो ज्ञाने विकत्यितव्यं, आप्नादपि हि विकत्यमानाद्द्यर्थमुद्धि-जन्त्यनेके ॥ ११ ॥

आचार्य का शिष्य को उपदेश-इसके अनन्तर आचार्य उस शिष्य को अग्नि, ब्राह्मण और वैद्यों के समश्च ( इन ह साक्षि रूप में ) निग्न उपदेश देवे । तझको ब्रह्मचारी, इमश्रुपारी, सत्यवादी, पवित्रभोजी, मात्सर्यरहित, निरामिष-भोजी. निःशख होकर रहना चाहिये। तुलको नेरी आजा से ही एव कुछ करना चाहिये. परन्त राजविरुद्ध, प्राणनाशक, बहुत बड़ा अवर्म या अनर्थ का कत्म हो तो वह काम मेरी आजा से भी नहीं करना चाहिये। तसकी मलको अर्थम करके, मेरी प्रधानता से, मेरे अधीन रह कर, मेरे बिय और मेर हितकारो रह कर मदा बरतना चाहिये। पत्र पिता की. भत्य स्वामी की. अर्थी धनी की जिस प्रकार से सेवा करते हैं. वैसे तहे मेरी सेवा करनी चाहिये। उत्सकता-रहित. दत्तचित्त. सावधान, एकाम मन से, नम्र होकर, बार २ देख कर कार्य करना चाहिये। तक निन्दा से रहित और मेरी आज्ञा से विचरना चमना चाहिये। मेरी आज्ञा से या विना मेरी आज्ञा के घुमने पर भी तुझे प्रथम मुझ गुरु के लिये अर्थ (धन) लाने का प्रवल करना चाहिये। चिकित्सा कर्म में एफलता. धनप्राति. यश-लाभ और परलांक में स्वर्ग की कामना से तुझे गां-ब्राह्मण का प्रथम संस्कार कर अन्य सब प्राणियों की मंगळ कामना करनी चाहिये। प्रति दिन उठते-बैठते, जागते सव अवस्थाओं में, सब समय मे, सम्पूर्णरूप से रागियों के कल्याण के लिये यजवान रहना चाहिये (रोगों का दुःखित करके जाविका नहीं कमानी चाहिये )। मन से भा पर स्त्रों की चाह न करनी चाहिये। इसी प्रकार दसरे के धन को मन से भी नहीं चाहना चाहिये। विनीत (नम्र वेश ) वस्त्रों वाला होना चाहिये ( उद्धत वेश नहीं पहिनना चाहिये ) । प्रमाद रहित स्वयं पापरहित, तथा पापकर्म में साथी नहीं हाना चाहिये। कोमल, निदॉष, धर्मानुकूल, मुखकारक, सत्य, हितकारी, परिमित वाणी बोलने वाला तथा. देशकाल को विचार कर काम करने वाला.

स्मृतिमान होना चाहिये। ज्ञान और अम्युदय के उपकरणों को प्राप्त करने में सदा यतवान रहना चाहिये । राजा जिनसे द्वेष करता है, अथवा जो राजा मे द्वेष करते हैं, महाजन ( बड़े आदमी), जिनसे द्वेष करते हैं, अथवा जो महाजनों से द्रेष करते हैं. उनकी चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। इसी प्रकार जिनके शीळ ( स्वभाव ) और आचार अत्यन्त निकृष्ट और दुष्ट हों, अल्पवाद, प्रतिकार, धनरहित ( जनपदोदध्वंस में कहे हुए ) छोगों की तथा मरणोन्मुख रोगियों की चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। इसी प्रकार जिन स्थियों का पति अथवा संस्थक पास में न हों. उन की भी चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। स्त्रियों से दिये धन को पति या संरक्षक के पूछे बिना कभी भी ग्रहण नहीं करना चाहिये. ( उनकी आज्ञा से ही प्रहण करना चाहिये )। रोगी के घर जाते समय चेतावनी देकर. आज्ञा मिलने पर दसरे परुष के साथ उत्तम विनम्न वेश को पहिने हए शिर को नीचे किये जाना चाहिये। जाते समय स्मृतिमान, स्थिर मन से भली प्रकार-सोच विचार कर जो कुछ करना हो, भली प्रकार से घर में पहुंच कर करना चाहिये। घर में जा कर रोगी के उपकार के सिवाय रोगी से सम्बन्धित अथवा चिकित्सा से अतिरिक्त अन्य स्थानों में वाणी, मन, बुद्धि और इन्द्रियों को नहीं खगाना चाहिये। रोगी के घर के रहस्यों को बाहर नहीं करना चाहिये। जहाँ पर कहने से किसी अन्य प्राणी के मरने की सम्भावना हो. वहाँ पर मरणोन्मल स्थाणों से रोगी की आयु का खय जानने पर भी नहीं कहना चाहिये। ज्ञानवान होने पर भी अपने ज्ञान की प्रशंसा नहीं करनी चाहिये, क्योंकि सत्यभाषी, आप्त, विद्वान होकर भी अपने मुख से अपनी प्रशंसा करने बाले से अनेक कोग बहत उद्धि : हो जाते हैं ॥ ११ ॥

न चैव द्वारित सुतरमायुर्वेदस्य पारं, तस्मादममत्तः शश्वदिभयोगमिस्मिन् गच्छेत्। एतच कार्यं, एवं भूयश्च वृत्तासौष्ठवमनतुस्यता परेश्योऽप्यागमयितव्यं, कृत्स्तो हि छोको बुद्धिमतामाचार्यः। शत्रुश्चाबुद्धिमताम्, अतश्चाभिसमीक्ष्य बुद्धिमताऽभित्रस्यापि घन्यं यशस्यमायुष्यं पौष्टिकं छोकमञ्जयपदिशतो वचः ओतव्यमतुविधातव्यं चेति।१२।

आयुर्वेद ज्ञान की कहीं पर समाप्ति नहीं है। इसकिये इस आयुर्वेद के ज्ञान उपक्रक करने में सदा प्रमादरहित होकर निरन्तर मनोयोग देवे। यहां कहे हुए कार्य सम्पूर्ण रूप से करने चाहिये। इस प्रकार करते हुए निन्दारहित होकर बुक्तरे कोगों से भी ( बाक्स के सिवाय ) अन्य ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। क्योंकि बुद्धिमानों का सम्पूर्ण संसार आचार्यवत् है और मूर्खों का बह बानु है। अतः ठीक २ जान कर बुद्धिमान् मनुष्य को शत्रु के भी घन्य, यशकारी, आयुष्य, गौष्टिक और छौकिक वचन को सुनना चाहिये और तदनुसार करना चाहिये॥१२॥ आतः परमिदं ग्र्यात्—देवताग्नि-द्विजाति-गुरु-युद्ध-सिद्धाचार्येषु ते

चतः पराभदः भूषात्—द्वताग्नाः हुतातः गुठ-ष्रद्वासद्धाषायपु त नित्यं सम्यय्वतित्यम् । तेषु ते सम्यय्वतिमानस्यायमग्निः सर्वगन्धरस-रब्रबीजानि यथेरिताश्च देवताः शिवाय स्युः । अनोऽन्यथा वर्तमानस्या-शिवायेति ।

इसके आगे निम्न प्रकार से उपदेश देवे— देवता, अध्नि, ब्राह्मण, गुह, इद्ध, खिद और आचार्य इनकी प्रतिदिन भन्नी प्रकार से हेवा करनी चाहिये। इन देवताओं की भन्नी प्रकार से सेवा करने पर यह तेरे सामने उपस्थित अग्नि सब प्रकार के गन्ध, रस, रस्न, बीज और पूर्वोक्त देवता आदि सब तेरे लिये मंगळकारी होंगे।

पवं मुवति चाऽऽचार्ये शिष्यस्तयेति त्र्यात् । तद्यथोपदेशं च कुर्वन्न-ध्याप्यो झेयः, अतोऽन्यथा त्वनध्याप्यः । अध्याप्यमध्यापयन् द्याचार्यो यथोक्तेश्वाध्यापनफळेर्योगमाप्नोत्यन्येश्वातुक्तेः श्रेयम्बर्रेर्युणेः शिष्यमा-तमानं च युनक्ति । इत्युक्तावध्ययनाध्यापनविधी यथावत् ॥ १३ ॥

इस प्रकार से आचार्य के कहने पर शिष्य भो 'तथास्तु' कह कर स्वीकार करें। आचार्य उपदेशानुसार करने वाले शिष्य को पढ़ावे और न करने वाले को नहीं पढ़ावे। पढ़ाने के योग्य शिष्य को पढ़ाने से ही आचार्य को अध्या-पन-कार्य का योग्य फल उचित हाम मिलता है और यहाँ न कहे हुए दूसरे, अनेक अयस्कर गुणों से शिष्य को और अपने को भी युक्त करता है। इस प्रकार अध्ययन और अध्यापन विधि कह दी॥ १३॥

अध्ययनाध्यापनविधिवत्संभाषाविधिमत ऊर्ध्व व्याख्यास्यामः— भिषक् भिषजा सह संभाषेत, तद्विद्यसंभाषा हि ज्ञानाभियोगसंहर्षकरी भवति,वैशारद्यमपि चाभिनिर्वर्तयति,वचनशक्तिमपि चाऽऽधचे,यशस्था-भिदीपयति, पूर्वश्रुते च संदेहवतः पुनः श्रवणात् संशयमपकर्षति, श्रुते चामंबेहवतो भूयोऽध्यवसायमभिनिर्वर्तयति, अश्रुतमपि च कंचिदर्थं श्रोत्रविषयमापादयति, यद्वाचाऽर्थः शिष्याय शुश्रुववे प्रसन्नः क्रमेणो-पदिशति गुह्याभिमतमर्थजातं तत्परस्परेण सह जल्पन् पिण्डेन विजि-गीषुराह संहर्षात्, तस्माचाद्विद्यसंभाषामभित्रशंसन्ति क्रुशलाः ॥ १४॥

रंमाषणविधि अध्ययन अध्यापन विधि के समान ही अब संभाषणविधि का वर्णन करते हैं। वैद्य वैद्य के साथ संभाषण करे। क्योंकि उसी विद्या को जानने वाले के साथ संभाषण करने से ज्ञान और हुर्प को प्राप्त करता है, ज्ञान की चतुरता उत्पन्न करता है, बोलने की शक्ति पैदा करता है, यश को बढ़ाता है, अध्ययन काल में पहिले सुने शब्द या अर्थ में ज्रा संदेह होता है, उसको मिटाता है। और संदेह रहित वस्तु में और भी अधिक दृढ़ निश्चय कर लेता है अध्ययन काल में गुदमल से न सना हुआ भी कुछ विषय यहां पर सुनने में आता है और आचार्य की सेवा करने वाले शिष्य के लिये जो गोपनीय बस्त ( अर्घ ) प्रसन्न होकर गुरु बताता है, उस गोपनीय बात को यह दूसरे के साथ शास्त्रार्थ करते हुए अपनी विद्वत्ता दिखाने के लिये, जीतने की इच्छा से सार रूप में प्रसन्नतापूर्वक प्रकट कर देता है। इसिंठियं बुद्धिमान् लोग उस विद्या में निपुण विद्वान से संभाषण करने की प्रशंसा करते हैं॥ १४॥

द्विविधा तु खल तद्विद्यसंभाषा भवति—संधाय संभाषा, विगृह्य सम्भाषा चेति ॥ १४ ॥

'तिद्विच- संभाषण' अर्थात् उस विद्या के वेता पुरुष से भाषण दो प्रकार का है। (१) संघाय संभाषा—संधि अर्थात् परस्पर मेल करके प्रेमपूर्णक संभाषण करना, अनुलोम संभाषण है। (२) विग्रह्म संभाषा-विग्रह करके, दसरे को पराजित करने के अभिप्राय से संभापण करना प्रतिलोग-संभा-वण है।। १५ ।।

तत्र ज्ञान-विज्ञान-वचन-प्रतिवचन-शक्ति-संपन्नेनाकापनेनापस्कृतवि-द्येनानसूयकेनानुनेयनानुनयकोषिदेन क्रोशक्षमेण प्रियसभाषणेन च सह संघाय संभाषा विधायते । तथाविधेन सह कथयन्विख्रद्धः कथयेत्, पुच्छेदपि च विस्नन्धः, पृच्छते चास्मै विस्नन्धाय विशदमर्थं न्यात्, न च निम्रह्भयादुांद्वजेत, निगृह्य चैनं न हृष्येन्न च परेषु विकत्थेत, नच मोहादेकान्त्रप्राही स्यात, न चाविदितमथं तमनुवर्णयेत् सम्यक् चानुन-येनानुनयेश, अनुनये तत्र चावहितः स्यादित्यन्छोमसंभाषा-विधिः॥ १६॥

अनुलोम संभाषण की विवि-ज्ञान ( शास्त्रज्ञान ), विज्ञान, बचन ( पूर्व-पक्ष ), प्रतिवचन ( उत्तरपक्ष ) कहने में समर्थ, क्रेंध से रहित, अविकृत विद्या बाले. अनिन्दक, अनुनय के योग्य, अनुनय को जानने वाले, क्रेशसहिष्णु, प्रिय बोडने वाले पुरुष के साथ सन्वि करके संभाषण करते हुए विश्वासपूर्वक ( विना संकोच या भय के ) बातचीत करे और जो कुछ पूछना हो वह विश्वा-सपूर्वक पूछे। इस प्रकार के पुरुष के आगे पराजय के भय से न घरराय और स्वयं भी प्रतिवादी का पराजय करके प्रसल न हो। दूनरों के आगे अपनी डींग न करे, अपनी प्रशंसा नहीं करे। मोहवश केवल लेने वाला ही न बने। न जाने हुए विषय का वर्णन नहीं करे। प्रतिवादी से किये अनुनय के सामने विनीत होवे। दूसरे के अनुनय में साइधान रहे। यह 'अनुरोम-संभाषण विधि' है। १६॥

अत अर्ध्वमितरेण सह विगृद्ध संभाषायां जल्पेत् श्रेयमा योगमा-समः पश्यम्, प्रागेव च जल्याजलरान्तरं परावरान्तरं परिपद्विग्रेषांश्च सम्यक्परीक्षेत । सम्यक् वरीक्षा हि बुद्धिमनां कार्यव्यक्तिनिष्ट्विकाळी जंसति, तस्मात्वरीक्षामभित्रशंनन्ति कुश्नशः । परीक्षाताणम् खळु परा-वरान्तरमिमाञ्चल्पकगुणान् श्रेयस्करान् दोषवनश्च परीक्षेत सम्यक् । तद्यथा—श्रुतं विज्ञानं घारणं प्रतिभानं चचनशक्तिरित्येवान् गुणान् श्रेयस्करानाहुः । इमान्युनर्दोपवतः, तद्यथा-कोगन्त्वमवशारणं भीक-त्वमधारणत्वमनवित्तवमिति । एतान्द्वयानिष गुणान् गुक्लाववतः परस्य चैवाऽऽत्मनश्च तोल्येत् ॥ १७॥

विग्रह्म-संभाषा—इसके अनन्तर 'विग्रह्म संभाषा' का वर्णन करने हैं। पुष्प अपना श्रेय (विद्योक्षर्य आदि) यंग देखता हुआ प्रतियदी के साथ 'विग्रह्म संभाषण' करे। इनमें जलन (वाद-विवाद) से पूनं ही जल्प के लक्षण, जलन के गुण दोष, प्रतिवादी और अर्गने गुण दोष, और पिग्रम् के गुण दोषों को भली प्रकार से देख लेवे। क्योंकि भली प्रकार को हुई पराखा हुदिमानों को कार्य में प्रकृत होने और निकृत्त होने का काल बता देती है। इसलिये कुशल लोग परीखा की प्रशंसा करते हैं।

अपने और प्रतिवादी के गुण-दोशों की परीक्षा करने में, इन अेयस्कर और अभेयस्कर जल्यगुणों की परीक्षा करनी चाहिये। जैसे—गुक्युल से शास्त्र का अवण, विज्ञान, (अवशोष), घारण (मन से धारण करना), प्रतिमान (प्रतिमा, प्रत्युत्पन्नमति) और बोलने की श्रीक का होना —हन गुणों को अेयस्कर कहते हैं और इन निम्नलिखित गुणों को अभेयस्कर अर्थात् दोषयुक्त कहते हैं। जैसे—कोष करना, अपाण्डित्य, भीषता, अनम्यास दल्लिचन न होना, ये दोष हैं। इन दोनों प्रकार के गुणों को अपने में तथा प्रतिवादी में गुलना करके न्यून-अधिक कर से देखना चाहिये॥१७॥

तन्त्र निविधः परः संपद्यते,-प्रवरः प्रत्यवरः समो वा गुणविनिक्षे-पतः, नत्वेच काल्स्च्येन ॥ १८ ॥ इनमें प्रतिवादी तीन प्रकार का होता है—(१) प्रवर (उत्तम), (२) प्रत्यवर (हीन) और (३) सम (समान)। ये मेद श्रुत, विज्ञान आदि गुणों के परिमाण से होते हैं, कुछ, श्रीछ आदि मेद से नहीं ॥ १८॥

परिषत्तु खळु द्विविधा,-ज्ञानवती, मृदपरिषज्ञ; सैव द्विविधा सती त्रिविधा पुनरनेन कारणविभागेन-सुद्धत्परिषद्, उदासीनपरिषत्, प्रति-निविष्टपरिषच्चेति ॥ १९ ॥

परिषद् अर्थात् सभा दो प्रकार की होती है, ज्ञानवती और मूढ़। यही दो प्रकार की परिषद् शत्रु, भित्र और उदासीन कारण से तीन प्रकार की हो जाती है। (१) सुद्धत्परिषद्, (२) उदासीन-परिषद्, (३) प्रतिकृळ-निविष्ट-परिषत् (विरोधियों की परिषद्)।। १६॥

तत्र प्रतिनिविष्टायां परिषदि ज्ञान-विज्ञान-वचन-प्रतिवचन शक्तियंप-न्नायामिए मृद्धायां वा न कथंचित्केनचित्सह जल्पो विधीयते, मृद्धायां तु सुद्धस्परिषदि चदासीनायां वा ज्ञान-विज्ञान-वचन-प्रतिवचन-शक्तिमन्त-रेणाप्यदीप्रयक्षसा महाजनद्विष्टेन सह जल्पो विधीयते, तद्विषेन च सह कथयता आविद्धदीर्धसूत्रसंकुळैवांक्यदण्डकैः कथितत्त्र्यं, अतिहृष्टं मुदु-सुंदुरुपद्सता परं, निरूपयता च परिषद्माकारैः, मुबना चास्य वाक्यावका-कृषा न देयः। कष्टशब्दं च म्वता वक्त्र्यो 'नोच्यते' इति, अथवा पुनः 'हीना ते प्रतिज्ञाग्हति, पुनश्चाऽऽह्यमानः प्रतिवक्त्यः-परिसंवत्सरो भव, शिक्ष-स्व तावत्, पर्योत्तमेतावत्तें, सक्दिणि हि परिक्षेषिकं निहतं निहतमाहु-रिति नास्य योगः कर्तव्यः कथंचित्, अप्येवं श्रेयसा सह विगृद्ध चक्तव्य-मित्याहुरेके; न त्वेवं च्यायसा सह विग्रहं प्रशंसन्ति कुशकाः॥ २०॥

इनमें से शच-परिषद् अथवा मृद्-परिष्त् में ज्ञान-विज्ञान, वचन-प्रतिवचन की शक्त होने पर भी किसी उचम, होन वा समान व्यक्ति के साथ किसी भी प्रकार से जल्म (विवाद) नहीं करता चाहिये। मृद्धपरिषद् में, वा मित्रपरिषद् में, वा प्रतानि-परिषद् में शान-विज्ञान और वचन-प्रतिवचन शक्ति के विना भी, प्रचलित कीर्ति से रहित और अनेक जनों के हेपपात्र (जिसका पश्च कोई नहीं करें) ऐसे पुरुष के साथ जल्म किया जा सकता है। इस प्रकार के पुरुष के साथ संगाभण करते हुए, टेड्नेमेड्रे छन्ने सुत्रों से युक्त रूम्में र वाक्यों से मायण करना चाहिये। सुद्र प्रसाद होते हुए, प्रतिवादी की बार-बार हंसी करते हुए, आकार-चेष्ठा आदि से परिषद् का ध्यान सीचते हुए और बोलनेको उच्चत हुए प्रतिवादी को बोलने का अवसर नहीं देना चाहिये। दुबाँ से अर्थ या

वाष्य को कहते हुए उत्तसे बोलने के लिये कहना चाहिये कि 'नहीं कहते अथवा तेरी प्रतिज्ञा होन है। और यदि वह फिर वाद-विवाद के लिये बुजावे तो उत्तकों कहना चाहिये कि—''एक साल और अधिक गुरु के पास पद्ग ति लिये हतना ही पर्याप्त है।" एक बार पराजित हुए प्रतिवादों को पराजित हो कहते हैं। अतः फिर इसके पश्च का प्रहण नहीं करना चाहिये। एक बार प्रतिचिक्षों को पराजित करके पुनः उत्ते अवसर नहीं देश चाहिये। कुछ आचार्यों का मत है कि इस प्रकार अरने से अंध से भी प्रतिज्ञाम जहर कर लेना चाहिये परन्तु सुद्धिमान् मनुष्य अरने से अंध के साथ प्रतिज्ञाम (विद्रह्म) संभाषण की इच्छा नहीं करते।। २०॥

प्रत्यवरेण तु सह समानाभिमतेन वा विगृश जलगता सुद्धत्ररिषदि कथियतन्यं, अथवाऽष्युदासीनवपेदि अवधान-श्रवण ज्ञान-विज्ञानापधा-रण-वचन-शक्ति-संपन्नायां कथयता चावहितेन परस्य साद्गुण्यदोषनकम-वेक्षितन्यं; सभवेक्ष्य च यत्रेनं श्रेष्ठं मन्येत, नास्य तत्र जलपं योजयेदना-विष्कृतमयोगं कुर्वन्; यत्र स्वेनमवरं मन्येत तत्रत्रेनेनमासु निगृह्वीयात् ।

अपने से हीन या अपने समान प्रतिवादों के साथ सुद्धारियद्, उदासीन परिषद् या मृद्ध परिषद् में नियस संमानण करना चाहिये। अथवा उदासीन परिषद् में अववान, अवण, जान, विज्ञान, उपवारण, वचन, प्रतिवचन शक्ति, आदि गुणों तथा क्षोध आदि दायों को अपने में ओर दूनरे में सुकना करके सावधानी से संमायण करना चाहिये ओर परिश्वा करके जिस बात में प्रतिवादों को अपने से श्रेष्ठ समझे, उस निषय में अपनी अयोग्यता को प्रकटन करते हुए जल्म का प्रयोग नहीं करना चाहिये ओर जिस निषय में प्रतिवादों को अपने से हीन समझे, उसमें इसको श्रीष्ठता से एकड़ लेना चाहिये।

तत्र खल्विमे प्रत्यवराणामाशु निप्रहे भवन्युगायाः, तद्यया—श्रुत-हीनं महता सूत्रपाठेनाभिभवेत्, विद्यानहीनं पुनः कष्टशब्देन वाक्येन, वाक्यधारणाहीनमाविद्धद्वीर्वसूत्रसंकुळैविक्यद्रण्डकेः, प्रतिमाहीनं पुन-वंचनेनैकविषेनानेकार्यवाचिना, बचनशक्तिहीनमर्वोक्तस्य वाक्यस्याऽऽ-क्षेपेण, अविशारदमपह्नेपणेन, कीपनमायासनेन, भीरुं वित्रासनेन, अन-वहितं नियमनेन। इत्येवमेतैकपायैः परमबरमभिभवेत् ॥ २१॥

प्रतिवादी को बीब्र निप्रह करने के लिये निम्न उपाय हैं। जैसे—जिसने कास्त्र न पढ़ा हो उसको बड़े लम्बे र सूत्र सुना कर पराजित करे। विशेष ज्ञान से हीन अतिदुर्वीय अर्थ वाले, क्लिप्ट बन्दों से बने वाक्यों का प्रयोग करे। अनम्यस्त शास्त्र वाले या अल्पबुद्धि के लिये वक्त, लग्ने २ सूत्रों से बने बाक्य का प्रयोग करे। प्रतिमा से हीन के लिये अनेकार्यवाची, अनेक प्रकार के वचनों का प्रयोग करे। वचन-शिक्त से हीन को आधे ही वाक्य पर टोक दे। अपण्डित या अचतुर को (जियने कभी पहिले सभा नहीं देखी हो) लजाजनक वाक्यों से पराजित करना चाहिये, कोधो ब्यक्ति को तंग करके, डरपोक को भय दिखला कर, जो सावधान न हो उसको मन के नियमन करने वाले वचनों से पराजित करे। इन नाना उपायों द्वारा प्रतिवादी का श्रीप्र पराजय करे॥२१॥ तत्र श्रीको—विग्रह्म कथयेशकस्या युक्तं च न निवारयेत्।

क्शिक्ता निवास क्षेत्र क्षेत्

प्रतिलोम संभाषण करने का प्रकार—दूधरे के साथ विग्रह्म-संभाषण करते हुए युक्तिपूर्वक भाषण करे । युक्ति प्रमाणानुकूल दूसरे के वचन का निपेष नहीं करे । जल्म कई पुरुषों में तीव क्रोध उत्पन्न कर देता है । कुद्ध व्यक्ति के लिये कुछ भी अकार्य नहीं होता, वह कुछ भी कर सकता है । उसके लिये कुछ भी अवास्य नहीं, वह सब कुछ बुरा-भला भी वह सकता है । इसलिये बुद्धिमान् पुरुष सजनों की सभा में कलह को अच्छा नहीं समझते । वाद चलने पर इस प्रकार करे ॥ २२-२४ ॥

प्रागेष तावदिदं कर्तुं यतेत—संधाय परिषदाऽयनमूतमात्मनाः प्रक-रणमादेशयितव्यं यद्वा परस्य भृशदुर्गं स्यात्, पक्षमथवा परस्य भृशं विभुक्षमानयेत् परिषदि, परिषदि चोपसंहितायामशक्यमस्माभिर्वक्तुम, एषेब ते परिषद्येष्टं यथायोगं यथाभिप्रायं वादं वादमर्यादां च स्थाप-विष्यतित्युक्त्या तूष्णीमासीत ॥ २५॥

वाद प्रारम्भ होने से पुर्व निम्न वार्त करने का यत्न करे। यथा—परिषद् ( सम्यों ) से मिलकर अपने अभ्यास किये हुए प्रकरण या विषय का निर्देश करे। अथवा जो प्रकरण वा विषय दूसरे को बहुत दुर्वोध हो उसे कहे अथवा दूसरे का पक्ष जो बहुत अधिक क्षमका उत्त्यन्न करने वाला हो, वहां पर सभ्यों के बीच कहे। यदि परिषद् अपने विरोध में जान पड़े तो कहे कि—'इस परिषद् अपने विरोध में कान पड़े तो कहे कि—'इस परिषद् अपने पक्ष में कर लिया है, इसलिये हमारा बोहना असम्मव है। यह तो तुरहारी घर की ही सभा है। जैसा चाहोंगे, जैसा

बने, जैसा अभिप्राय हो, वह वैसा वाद, और वैसी वाद-मर्यादा को स्थापित करेगी,—ऐसा कह कर चुप हो जाये ॥ २५ ॥

तत्रेट्ं वादमर्थादाळक्षणं भवति—६६ं भवति वाच्यमिद्मवाच्य-मेवं सति पराजितो भवतीति ॥ २६ ॥

बाद की मर्यादा—यह कहना, यह नहीं कहना, इस प्रकार से पराजय होता है. यह तीन बाद-मर्यादा के लक्षण कहाते हैं ॥२६॥

इमानि तु खल पदानि वादमार्गज्ञानार्थभिष्यग्यानि भवन्ति । तद्यथा—वादः, द्रव्यं, गुणाः, कर्म, सामान्यं, विशेषः, समवायः, प्रतिज्ञा, स्थापना, प्रतिष्ठापना, हेतुः, इटान्तः, निगमनं, उत्तरं, सिद्धान्तः, उपनयः, शब्दः, प्रत्यक्षं, अनुमानसेतिद्धमीपन्यं, संशयः, प्रयोजनं, सल्यभिचारं, जिज्ञासा, व्यवसायः, अर्थप्राप्तः, संभवः, अनुयोग्यं, अनुयोग्यं, प्रत्यनुयोगः, वाक्यदोपः, वाक्यप्रशंसा, छळमहेतुरतीतकालसुपालस्मः, परिहारः, प्रतिज्ञाहानिरभ्यनुज्ञा, हेत्वन्तरमर्थान्वरं, निम्रहस्थानमिति। २०॥

बाद के मार्ग को समझने के लिये वेटों को निम्न चवार्लस वार्ते समझ स्नेन चाहियें। यथा—बाद, द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विद्येष, समझाय, प्रतिहा, स्थापना, प्रतिष्ठापना, हेतु, दृष्टान्त, उपनय, निगमन, उत्तर, सिद्धान्त, शब्द, प्रत्यक्ष, अनुमान, ऐतिहा, औपग्य, संव्य, प्रयोजन, सव्यन्तिचार, जिज्ञाता, व्यवसाय, अर्थप्राप्ति, संभव, अनुयोज्य, अननुयोज्य, अनुयोग, प्रत्यनुयोग, वाक्यदोष, बाक्यप्रदेश, उल्, हेतु, अतीतकाल, उपालम्म, परिहार, प्रतिज्ञाता, अस्यनुत्रो, हेत्वन्तर, अर्थन्तर और निमहस्थान।। २७।।

तत्र बादो नाम—यत् परः परेण सह शास्त्रपूर्वकं विगृह्य कथयति । स बादो द्विवधः संबद्देण—जल्पो वितण्डा च । तत्र पक्षाश्रितयोर्वचनं जल्पः, विपर्ययो वितण्डा । यथा—एकस्य पक्षः—पुनर्भवोऽस्तीति, नास्तीत्यपरस्य । तो च हेतुभिः स्वस्वपक्षं स्थापयतः, परपक्षमुद्धावयतः, एव जल्पः । जल्पविपर्ययो वितण्डा, वितण्डा नाम—परपक्षे दोप-विजन्मात्रमेव ॥ २८ ॥

वाद का लक्षण—शास्त्र के अनुसार को परस्पर विग्रह्म भाषण है वह बादक कहाता है। यह संस्थेप से दो प्रकार का है। जल्प और वितण्डा। इनमें

वाद का २६७०— 'प्रमाणतर्कशाधनोपारुम्मः विदान्ताविकदः पञ्चा-वयवोपपकः पद्मप्रतिपक्षपरिप्रहो वादः । न्यायदर्शन १ । २ । ४२ ।

पक्ष और प्रतिपक्ष का आश्रय करके जा बाद किया जाता है, उसका नाम 'कल्य' है। इससे विपरीत 'वितण्डा' है। जैसे एक व्यक्ति का पक्ष है कि पुनर्जन्म होता है, और दूधरे का पक्ष है कि पुनर्जन्म नहीं होता है। ये दोनों नाना हेतुओं से अपने अपने पक्ष को स्थापना करते हैं और प्रतिवाधक प्रमाणों सं दूसरे के पक्ष का निराकरण करते हैं। इसका नाम 'जल्य है। जल्प से विपरीत वितण्डा है, परपक्ष में केबल दोष दिखाना 'वितण्डा होता है । एना।

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमबायाः स्वउक्षणेः इछोकस्याने पर्वमुकाः ॥ २८ ॥

द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय इनमें से प्रत्येक का रुखण सत्रस्थान में कह आये हैं॥ २९॥

श्रथ प्रतिज्ञा। प्रतिज्ञा नाम साध्यवचनम्। यथा नित्यः पुरुष इति ॥ ३० ॥

प्रतिज्ञा—साध्य बचन का नाम 'प्रतिज्ञा' कहे। जैसे पुरुष नित्य है। है।। अथ स्थापना। स्थापना नाम तस्या एव प्रतिज्ञाया हेतुहण्टान्तो-पनयिनगननेः स्थापना। पूर्व हि प्रतिज्ञा पश्चास्थापना, किं ह्यप्रतिज्ञातं स्थापयिष्यति। यथा नित्यः पुरुष इति प्रतिज्ञा। हेतुः—अकृतकत्वा-दिति। दण्टान्तः-अकृतकमाकाः तच्च नित्यम्। उपनयो यथा-चाक्रत-कमाकाः तथा पुरुषः। निगमनं-तस्मान्नित्य इति।। ३९॥

स्थापना—इसी प्रतिज्ञा के हेतु, इशन्त, उपनय, और निगमन द्वारा विद्र करने का नाम 'स्थापना' है। प्रथम प्रतिज्ञा होती है, किर उसकी स्थापना की जाती है। विना प्रतिज्ञा के किस बस्तु को स्थापना करेगा। जैसे पुरुष नित्य है यह प्रतिज्ञा है। इसमें हेतु—उत्पन्ति न होने से। दृशन्त-आकाश, जिसे किसीने उत्पन्न नहीं किया और वह नित्य है। उपनय—जिस प्रकार अनुत्यन्न आकाश है इसी प्रकार पुरुष है। निगमन-इसकिये पुरुष मी नित्य है। इशी

श्रय प्रतिष्टापना—प्रतिष्टापना नाम या परप्रतिक्काया विपरीतार्थ-स्थापना, यथा—अनित्या पुरुष इति प्रतिक्का। हेतुः-ऐन्द्रियकत्वात्, दृष्टान्तः-घट ऐन्द्रियकः, स चानित्यः, उपनयो-यथा घटस्तथा पुरुषः। निगमनं-न्तरमादनित्य इति ॥ ३२ ॥

<sup>† &#</sup>x27;यथोक्तोपपन्नश्रुक्कजाति। नग्रहस्थानसाचनोपारूमो जल्पः । स प्रतिपक्ष-स्थापनाहीनो वितण्डा । न्याय द० १ । २ । ४३ । ४४ ।

साध्यस्य वचनं प्रतिज्ञा । न्याय द० १ । १ । १२ ।

पित्रकापना--वृत्तरे बादी की प्रतिज्ञा के विपरीत अर्थ की स्थापना करना प्रतिकापना कहलाता है। पुरुष अनित्य है, यह विपरीतार्थ प्रतिज्ञा है। इसमें हेतु-कृत्रियमाह्य होने से। व्यान्त-धड़ा इन्द्रियमाह्य है, वह अनित्य है। उपनय-जिस प्रकार घड़ा है उसी प्रकार पुरुष भी अनित्य है। निगमन-इस-लिये पुरुष अनित्य है। ३२॥

अथ हेतुः—हेतुर्नामोपलव्यिकारणं, तत्त्रत्यश्रमतुमानमैतिह्यमोपम्य-मिति । एभिर्हेत्भिर्यद्रपञ्थ्यते, तत्तात्त्वम् ॥ ३३ ॥

हेतु-साध्य के उपखिक्ष अर्थात् ज्ञान का कारण हेतु है ॐ। प्रत्यक्ष, अनु-मान, ऐतिक्का और उपमान ये भी उपअविव (ज्ञान) के साधन हैं। इन हेतुओं ( प्रमाणों ) से जो ज्ञान उपलब्ध होता है, वह तत्त्व अर्थात् ज्ञान है ॥ ३३ ॥

उपनयो निगमनं चोक्तं स्थापनाप्रतिष्ठापनाञ्याख्यायाम् ॥ ३४॥ उपनय और निगमन को स्थापना और प्रतिष्ठापना की व्याख्या में कह दिया है ॥ ३४॥

अथोरारं—उत्तरं नाम साधम्योपिट्टे वा हेनी वेधम्येवचनं,वेधम्यों पिट्टेवा साधम्येवचनं । यथा-हेनुसधमीणा विकाराः, श्रीतकस्य हि ज्याघे-हेतुसाधम्येवचनं-हिमशिरियवातसंस्कृताः इति ज्ञुवतः परो वृयात्-हेतु-विधमीणो विकाराः, यथा शर्रारावयवानां दाहोण्यकोथप्रपचने हेतु-वैधमी हिमशिशिर्वातसंस्कृता इति; एतस्ववि र्ययमुत्त रम् ॥ ३५ ॥

उत्तर—हेतु में साधर्म दिखाने पर वैधर्म दिखाना अथवा हेतु में वैधर्म दिखाने पर साधर्म दिखाना 'उत्तर' है। कोई कहे—विकार (रोग) हेतु (कारण) के समान धर्म (तुल्य धर्म) वाले होते हैं। यथा धांतजन्य रोगों में कारण के तुल्य धर्म हेमन्त शिशिर की वायु का धांत संस्पर्ध हो इस पर प्रतिपक्षी कहे कि रोग हेतु के विकद्धधर्म (अतुल्य धर्म) वाले होते हैं। उत्तरिपक्षी कहे कि रोग हेतु के विकद्धधर्म (अतुल्य धर्म) वाले होते हैं। उत्तरिपक्षी कहे के जलने में, गरम होने में, सड़ने में, पक्ते में हेतु (कारण) से असमान धर्म वाले हेमन्त, शिशिर को वायु का स्तर्श है। यह विपरीत उत्तर है। ३५॥

अथ दृष्टान्तः--दृष्टान्तो नाम यत्र मूर्खविदुषां बुद्धिसाम्यं, यो वर्ण्यं

क 'उदाहरणक्षाघम्यात् साध्यक्षाघनं हेष्टः । तथा वैधम्यात् । न्याय० ११।१।३४-३५ ।

वर्णयति, यया-अग्निरुष्णो द्रवसुदकं स्थिरा पृथिवो आदित्यः प्रकाशक इति,यथा वाऽऽदित्यः प्रकाशकस्तथा सांख्यवचनं प्रकाशकमिति॥३६॥

इष्टान्त—जिसमें विद्वान् अविदान् दोनों की बुद्धि समान हो, उसका नाम हृष्टान्त है € । जिस बस्तु का वर्णन करना होता है, उसका उसी प्रकार की वस्तु से वर्णन करना होता है, उसका उसी प्रकार की वस्तु से वर्णन करते हैं । यथा—अग्नि उष्ण है, जल द्रव है, पृषिषी स्थिर है, सूर्य प्रकाशक है, इन वार्तों को मूर्ख भी उसी प्रकार समझता है, जिस प्रकार एक विद्वान् समझता है। जिस प्रकार सूर्य प्रकाशक है, उसी प्रकार संख्य ज्ञान भी प्रकाशक है। यहां पर सांख्य ज्ञान साध्य 'वर्ण्य' है। इसको आदित्य के इष्टान्त से सिद्ध करते हैं ॥३६॥

अथ सिद्धान्तः—सिद्धान्तो नाम यः परीक्षकेर्वेद्वविधं परीक्ष्य हे-तुभिः साधियत्वा स्थाप्यते निर्णयः स सिद्धान्तः, स चोक्कश्चतुर्विधः,— सर्वेतन्त्रसिद्धान्तः, प्रतितन्त्रसिद्धान्तः, अधिकरणसिद्धान्तोऽक्र्युपगम-सिद्धान्त इति ।

सिद्धान्त—जिस को परीक्षकों ने बहुत प्रकार से परीक्षा कर हेतुओं हारा सिद्ध कर निर्णय रूप से स्थापित कर दिया है वह निर्णय 'सिद्धान्त है। यह सिद्धान्त चार प्रकार का है। (१) सर्वतन्त्र सिद्धान्त, (२) प्रतितंत्र सिद्धान्त, (३) अधिकरण सिद्धान्त और (४) अस्युरगम सिद्धान्त।

तत्र सर्वतन्त्रसिद्धान्तो नाम—सर्वतन्त्रेषु यस्त्रसिद्धम् । सन्ति व्याघयः सन्ति सिद्धगुषायाः साध्यानामिति ।

(१) सर्वतन्त्र सिद्धान्त—स्व तंत्रों (शाक्षों) में (उत सम्यन्ध के) जो सिद्धान्त प्रसिद्ध हो, उनका नाम सर्वतंत्र सिद्धान्त है। यथा—निदान हैं, साध्य रोग हैं, रोगों को दूर करने के भी उपाय हैं, ये बातें सब तत्रों में प्रसिद्ध हैं।

प्रतितन्त्रसिद्धान्तो नाम तिस्मस्तिस्मितन्त्रे तत्तर्शसिद्धं, यथा— अन्यत्राष्टौ रसाः पडत्र, पञ्चोन्द्रयाणि यथाऽन्यत्रान्यत्र षडिन्द्रियाणि । बातादिकृताः सर्वेषिकारा यथाऽन्यत्र वातादिकृता भूतकृताश्च प्रसिद्धाः।

(२) प्रतितंत्र सिद्धान्त—उसी विशेष तंत्र में जो तस्व प्रसिद्ध हों और तंत्रों में अप्रसिद्ध हों, उसका नाम प्रतितंत्र सिद्धान्त है। यथा—एक तंत्र में रस आठ प्रकार के हैं। एक तंत्र में पांच हिन्द्रयां हैं, अन्य तंत्र में छः हिन्द्रयां मानी हैं (मन को भी हिन्द्रय गिनते हैं) अन्य तंत्रों में स्व साम आदि दोषजन्य ही माने गये हैं। एक तंत्र में रोगों

क्ष डौकिकपरीक्षकाणां यस्मिन्नर्थे बुद्धिसाम्यं सदद्यान्तः ॥ न्याय० १। १। २५॥

का कारण वात आदि दोच तथा पंच महाभूत वा स्वयम कीट-प्राणियों को भी माना है।

अधिकरणसिद्धान्तो नाम यस्मिन् यस्मिन्नधिकरणे संस्तूयमाने सिद्धान्यन्यान्यधिकरणानि भवन्ति, यथा-न गुक्तः कर्मानुवन्धिकं कुढिः; निस्पृह्त्वादिति प्रस्तुते सिद्धाः कर्मकलमाञ्चपुरुषप्रदेयभावा भवन्ति ।

(३) अधिकरण सिद्धान्त—जिस जिम अधिकरण के उपस्थित करने पर अन्य न कहे हुए अधिकरण भी अपने आप निद्ध हो जाते हैं, उसका नाम अधिकरण सिद्धान्त है। यथा—गुक्त पुरुष निःस्तृह होने में पर्लजनक कमें नहीं कर सकता। इस अवस्था में कर्मफल, मोल, पुरुष और प्रेथमान से प्रक-रण भी स्वयं सिद्ध होते हैं। नयोजि यदि कर्मफल न हो तो मुमुक्त भी कर्म करें। कर्मफल से उद्धिम होतर ही वे कर्म नहीं करते। यदि मोख हो तो मुक्त ऐसा नाम हो। यदि पुरुष न हो तो बस्थ और मोख किसका।

अभ्युपगमसिद्धान्तो नाम — यमर्थमिनिद्धमपरीक्षितमनुपदिष्टमहे-तुकं वा वादकालेऽभ्युपगच्छन्ति भिषजः। तद्यथा—दृत्यं न प्रधानमिति कृत्वा वक्ष्यामः, गुणाः प्रधाना इति कृत्या वक्ष्यामः, दृत्येवमादिश्य-तुर्विधः सिद्धान्तः॥ ३७॥

(४) अभ्युपगम सिद्धान्त—िज्ञत है। यिना सिद्ध किये, विना परीक्षा किये और विना हेतु आदि बतलाये ही। यदादकाल में यदा लोग स्थांकार कर लेते हैं, वह अभ्युपगम सिद्धान्त है। यया—द्रश्य का प्रधान न मानकर सिद्धान्त रूप से स्वीकार करके आगे विवाद करें। हथी प्रकार गुण को प्रधान मान कर, कर्म की प्रधान मानकर वाद आरम्भ करें। ये चारी प्रकार के सिद्धान्त कह दिये हैं। ३०।

अय शब्दः—शब्दो नाम वर्णसमाम्नायः, स चतुर्विधः-दृष्टार्थश्चा-दृष्टार्थश्च सत्यश्चानृतश्चेति ।

शब्द—वणों क समाग्नाय (समूह) का नाम शब्द है । यह चार प्रकार का है । यथा (१) दृष्टार्थ, (२) अटुष्टार्थ (३) सत्य और (४) अटुत ।

तत्र दृष्टार्थः—त्रिभिर्हेतुभिर्दोषाः प्रकुरयन्ति पडभिरुपक्रमैश्च प्रशान्यन्ति, श्रात्रादिसद्भावे शन्दादिप्रहणमिति ।

(१) दृष्टार्थ—तीन कारणी (असारम्येन्द्रियार्यसंयोग, प्रज्ञापराध और परि-णाम) से बात आदि दाप कुपित होते हैं। वे छः उपक्रमी (बृंहण, रूंबन, स्नेहन, रूखण, स्वेदन और स्तम्मन) से धान्त होते हैं। भोत्र आदि इन्द्रियों के होने पर शब्द आदि विषयों का ग्रहण होता है। इन वाक्यों का अर्थ यहां प्रत्यक्ष होता है, देखा जाता है।

स दृष्टार्थः पुनः—अस्ति प्रत्यभावोऽस्ति मोक्ष इति ।

(२) अदृष्टार्थ—जैसे प्रेत्यभाव अर्थात् (पुनर्जन्म ) है और मोख है, यह अदृष्ट अर्थ है।

सत्यो नाम यथार्थभूदः—सन्त्यायुर्वेदोपदेशाः, सन्त्युपायाः साध्या-नां, सन्त्यारम्भफलानीति, सत्यविपर्ययाचानृतः ॥ २८ ॥

सरय—ययार्य जैसा हो वैसा कहना सत्य है। यथा आयुर्वेद का उपदेश है, साध्य रोगों की चिकित्सा के उपाय हैं। आरम्भ फळ अर्थात् कर्मों के फळ होते हैं। स्त्य से विपरीत अर्जुत (सिध्या) है॥ ३८॥

अथ प्रत्यक्षं—प्रत्यक्षं नाम तद्यदातमना पञ्चेन्द्रियेश्व स्वयसुपछ-भ्यते । तत्राऽऽत्मप्रत्यक्षाः सुखदुःखेच्छाद्वेषादयः, शब्दादयस्त्विन्द्रय-प्रत्यक्षाः ॥ ३६ ॥

प्रत्यक्ष—आत्मा और इन्द्रियों द्वारा जो ज्ञान स्वयं प्राप्त किया जाता है, उसका नाम प्रत्यक्ष है, इनसे सुख, दुःख, इच्छा, द्वेव आदि आत्मा द्वारा प्रत्यक्ष होते हैं, ज्ञन्द आदि विषय श्रोत्र आदि इन्द्रियों द्वारा प्रत्यक्ष होते हैं।।३६।।

अथानुमानं-अनुमानं नाम तकों युक्त्यपेक्षः । यथोक्तम्-अन्नि जरणज्ञक्त्या, बळं व्यायामशक्त्या, श्रोत्रादीनि शब्दादिष्रहणेनेत्ये-वमादि ॥ ४० ॥

अनुमान—युक्ति की अपेक्षा करने वाला तर्क अनुमान है। कार्यकारण भाष के ज्ञान से अविज्ञात अर्थ को जानना तर्क है। यथा—जीर्ण करने की शक्ति से अप्रिका, व्यायाम शक्ति से बढ़ का, शब्दादि के प्रष्टण करने से ओत्रादि इन्द्रियों का अनुमान किया जाता है। ४०।।

अथैतिहां-ऐतिहां नामाऽऽप्तोपदेशो वेदादिः॥ ४१॥

ऐतिहा—ऐसा वृद्ध पुरुषों ने कहा या यह 'ऐतिहा' है। आप्त-वचन का नाम ऐतिहा है। यथा आप्त-वचन वेद आदि॥ ४१॥

क्षयौपम्यं—जीपम्यं नाम यदन्येनान्यस्य सादृश्यमधिकृत्य प्रका-शनं, यथा—दण्डेन दण्डकस्य, धनुषा धनुष्टम्भस्य, इष्वासिना आ-रोग्यदस्येति ॥ ४२ ॥

१ इस्ट्रियार्थेसिककॉलकं ज्ञानमञ्यपदेश्यमञ्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्य-सम् । न्याय- १ । १ । ४ ।

श्रीपम्य (उपमा)—साहश्य को देखकर एक प्रसिद्ध वस्तु का प्रकाशन करना 'उपमा' है। जैसे दण्डे से दण्डक नाम (वातन्याधि) रोग बतलाया है। धनुष द्वारा धनुस्तम्म (जिसमें धनुष के समान शरीर मुझ जाता है, ऐसा धनुवात रोग बतलाया है) और धानुष्क (तीर चलाने वाले) का उदाहरण देकर आरोग्यता देने वाले वैद्य का प्रयोजन बतलाया है (खुड्डाक चतुष्पाद अध्याय १० में)॥ ४२॥

अय संशयः—संशयो नाम संदेहलक्षणानुसंदिग्धेष्वविश्वयाः। यथा–दृष्टा द्यायुष्यलक्षणोपेताश्चानुपेताश्च तथा सिक्रयाश्चाक्रियाश्च पुरुषाः शीव्रमङ्गाश्चिरजीविनश्च, एतटुभयदृष्टत्वात्म्शयः-किन्नु सल्व-काल्यस्त्युरस्त्युत नास्त्रीति ॥ ४३ ॥

संधय—संदिग्ध अभीं में निश्चय का न होना संधय है। जैसे क्या अकाल मृत्यु है, अथवा नहीं है! आयुष्मान् पुरुषों के लक्षणों से युक्त एवं इन कक्षणों से रहित किंवा चिकित्सा किंग के दिना और चिक्तिशा करने पर भी शीष्न मरने वाले तथा देर तक जीने वाले दोनों प्रकार के पुष्प देखे जाते हैं। दोनों प्रकार की अवस्थाओं के देखने से संध्य हांता है कि क्या अकाल मृत्यु है, अथवा नहीं है। ४३॥

अथ प्रयोजनं —प्रयोजनं नाम यदर्थमारभ्यन्त आरम्भाः। यथा--यद्यकालमृत्युरस्ति ततोऽहमात्मानमायुष्यंकपवरिष्याम्यनायुष्याणि च परिहरिष्यामि, कथं मामकालमृत्युः प्रसहेतेनि ॥४४॥

प्रयोजन - जिसके लिये कमों का आरम्म किया जाता है वह 'प्रयोजन' है। जैसे यदि अकाल मृत्यु है, तो में आयु के लिये हितकारी पश्यों द्वारा अपने शरीर की रक्षा करूंगा। आयु का नाश करने वाली अपश्य वस्तु का परित्याग करूंगा। फिर किस प्रकार से मुशपर अकाल मृत्यु आक्रमण कर सकती है शिष्रा

क्षथ सन्यभिचारं—सन्यभिचारं नाम यद्व्यभिचरणं; यथा— भवेदिद्मोषधं तस्मिन् व्याघो योगिकमथवा नेति ॥४५॥

सस्यभिचार—व्यभिचार एकत्र अन्यवस्था, अनिश्चितता, अनेकों में प्रकृत होना ही सध्यभिचार है। यथा—इस रोग में इस औषष का यौगिक

१ समानानेकघर्मोपपरोः विप्रतिपर्चेक्परूच्यनुपरुब्ध्यव्यवस्थातस्य विशेषान पेको विमर्शः संज्ञयः ॥ न्याय० १ । १ । ४१ ॥

अर्थात् योग के अनुकूर होना वा विषरीत भी होना सम्भव है, इन प्रकार एकान्त निश्चय न होना 'सम्यमिचार'क है ॥ ४५ ॥

अथ जिज्ञासा—जिज्ञासा नाम परीक्षा; यथा भेवजपरीक्षोत्तर-कालमुपदेक्ष्यते ॥ ४६ ॥

जिज्ञःसा—प्रमाणों द्वारा अर्थ को परीक्षा करना 'जिज्ञासा' है। यथा मेवज परीक्षा जो आगे कहेंगे॥ ४६॥

अथ व्यवसायः — व्यवसायो नाम निश्चयः, यथा वातिक एवार्यं व्यापिः. इदमेवास्य भेषजमिति ॥ ४०॥

व्यवसाय—निश्चय का नाम 'व्यवसाय' है। यथा—यह रोग वातंजन्य हो है, और इस रोग की यही ओषध है ॥ ४० ॥

अथार्थप्राप्ति:-अर्थप्राप्तिनीम यत्रकेनार्थेनोक्तेनापरस्यार्थस्यानुकस्य सिद्धिः; यथा नार्यं संतर्पणसाध्यो व्याधिरित्युक्ते भवत्यर्थप्राप्ति:-अप-तर्पणसाध्योऽयमिति, नानेन दिवा भोक्तव्यभित्युक्ते भवत्यर्थप्राप्तिः--निश्चिभोक्तवव्यमिति ॥ ४८ ॥

अर्थप्राप्ति—एक कहे हुए अर्थ से दूबरेन कहे हुए अर्थ का जिससे ज्ञान होजाय उसका नाम अर्थप्राप्ति है। यथा यह रोग से वर्षणसाध्य नहीं है, यह कहने पर पता लग जाता है कि यह रोग अस्तर्यण साध्य है। इसको दिन में भोजन नहीं देना चाहिये, ऐसा कहने पर ज्ञात हो जाता है कि रात्रि में भोजन देना चाहिये। ४८॥

अथ संभवः—संभवो नाम यो यतः संभवति स तस्य संभवः; यथा-षद् धातवो गर्भस्य, ज्याधेरहितं हितनाराग्यस्येति ॥ ४९ ॥

संभव—जो जिससे उत्तब होता है, वह उसका संभव अर्थात् कारण है। जैसे छः घातु (पृथिवो, अप, तेम, वायु, आकाश और चेतना) गर्भ का उत्पत्ति में कारण हैं। इसी प्रकार अहित-सेवन रोगों की उत्पत्ति में, हित-सेवन आरोग्यता की उत्पत्ति में कारण हैं॥ ४८॥

अथातुयोज्यं—अतुयोज्यं नाम यद्वाक्यं वाक्यदोरयुक्तं तद्तुयो-ज्यसुच्यते,सामान्योदाह्दनेष्वर्थेषु वा विशेषप्रहणार्थं यद्वाक्यं तद्तुयोज्यं;

अन्यायदर्धन में सन्विभिचार को हेत्वाभास माना है। यह हेतु नहीं, परन्तु हेतु के समान दीखता है। यथा-'सःयभिचार-विकद-प्रकरणसम-साध्यस-मातीतकाला हेत्वाभासाः'। न्याय० १। २। ४५॥ यथा—संशोवनसाध्याऽयं व्याविरित्युक्ते कि वमनसाध्यः कि वा विरेचनसाध्यः १ इत्यनुयुक्यते ॥ ५० ॥

अनुयंग्य—जो बाका बाका के न्यून आदि दोगों से युक्त होता है, उसका नाम अनुयंग्य है। क्योंकि इस प्रकार का दांग्युक्त वाक्य प्रयुक्त नहीं किया जा सकता। अथवा सामान्य रूप में कहे हुए वाक्यार्थ में विशेष प्रकृण के क्रिये जो बाक्य कहा जाता है, वह भा अनुयाग्य होता है। यथा—पह रोग संशोधन से साध्य है, ऐसा कहने पर वमनसाध्य है या विरेचनसाध्य है। यह आर भी बक्कव शेष रह जाने संअनुष्ण्यं है ॥ ५०॥

अथानतुरोऽयं—अनतुरोऽयं नामाते। विषयेयेण; यथा—अयम-साध्यः ॥ ११ ॥

अननुयाज्य — अनुपोश्य के विषयीत-वाक्यरोप से रहित वचन को 'अननु-योज्य' कहते हैं। यथा — यह रोग अनाध्य है।। ५१॥

अधातुयागः—अनुयागा नाम यत्तियानां निर्द्रग्रोतं सार्वं तन्त्रे तन्त्रेकदेशं वा प्रश्तः प्रश्तंकदेशां वा ज्ञान विज्ञान-व नन-प्रतिव वन-परी-क्षार्थमादिश्यते । यथा नित्यः पुरुष इति प्रतिज्ञाते, यत्तरः को हेतुरि-त्याह सोऽनुयोगः ॥ ५२ ॥

अनुयोग—विशेष बिद्या वाले पुरुष का उसी (एक समान ) विद्या वाले पुरुष के साथ ज्ञान, विज्ञान, प्रतिवचन शक्ति की परीक्षा के जिये सम्पूर्ण उसी शास्त्र में अथवा उस शास्त्र के किसी एक भाग में प्रश्न करना 'अनुयोग कहाता है। जैसे—एक ने प्रतिज्ञा की—पुरुष नित्य है। दूसरे ने पूज —इसमें हेन्न क्या है? यह कहना अनुयाग है। धर ॥

अथ प्रत्यनुयोगः —प्रत्यनुयोगो नामानुयोगस्यानुयोगः; यथा— अस्यानुयोगस्य पुनः का हेर्तुरिति ॥१३॥

प्रत्यनुयोग — अनुयोग का अनुयाग करना प्रत्यनुयोग है। जैसे — एक ने प्रतिज्ञा की-पुरुष नित्य है, दूबरे ने प्रश्न किया इसमें क्या हेन्न है ? इस हेन्न में क्या हेन्न है ? ऐसा प्रश्न पर प्रश्न पूछना 'प्रत्यनुयोग है॥ ५३॥

अथ वाक्यदोषः —वाक्यदोषो नाम यथा —खल्वसिम्सर्थे न्यूतम-धिकमनथँकमपार्थकं विरुद्धं चेति । तत्र प्रतिज्ञाहेतूराहरणोपनयनि-गमनानामन्यतमेनापि न्यूनं न्यूनं भवतीति, बह्वपदिष्टहेतुकमेकेन साध्यते हेतुना तच न्यूनम्, पतानि ह्यन्तरेण प्रकृतोऽप्यथः प्रणश्येत् ।

बास्यदाप—वास्य में विषय को दृष्टि से निम्न दोध हाते हैं जैसे —न्यून, अधिक, अनर्थक, अपार्थक और विरदार्थ।

न्यून-प्रतिका, हेत्र, उदाहरण, उपनय, निगमन इनमें से किसी एक से भी न्यून हो तो वह न्यून दोष गिना जाता है। अथवा जो वस्तु बहुत से हेत्र देकर विद्व करनी चाहिये, उस वस्तु को कैवल एक ही हेत्र से विद्व किया जाये तो वह भी 'न्यून' दोष समझना चाहिये।

अथाधिकं — अधिकं नाम यदायुर्वे हे भाष्यमाणे बाईस्पत्यमीशनः समन्यद्वा यत्किचिदप्रतिसंबद्धार्थमुञ्यते । यद्वा पुनः प्रतिसंबद्धार्थम् । द्विरभिधीयते तत्पुनरुक्तत्वाद्धिकम् । तच पुनरुक्तं, द्विविधम् । अर्थ-पुनरुक्तं शब्दपुनरुक्तं च । तत्रार्थपुनरुक्तं नाम यथा—भेषजमीषधं साधनमिति, शब्दपुनरुक्तं नाम पुनः भेषजं भेषजमिति ।

अधिक-न्यून से विपरीत हेतु आदि उदाहरण अधिक हो उसको अधिक कहते हैं। अथवा आयुर्वेद के विषय में बाहरपंत्य, औद्यान आयुर्वेद के विषय में बाहरपंत्य, औद्यान आदि अन्य अप्रासंगिक बातों का कहना, अथवा प्राकृत (सम्बन्धित) वस्तु को दो बार कहना यह भी पुनरक होने से 'अधिक हो होता है। यह पुनरक दो प्रकार का है। जैसे—अध्पुनरक और शब्दपुनरक। इनमें 'अर्थपुनरक दो प्रकार का है। जैसे—भेषज, औषध और साधन। 'शब्दपुनरक जैसे 'भेप ज मेषजा है।

अनर्थकं नाम यद्भवनमक्षरमाममात्रमेव स्यात्पञ्चवर्गवन्न चार्थते! गद्यते।

अनर्यक — जिनका कहना पंचवर्ग (ङ ज ण न म ) के समान केवल अखर समूह (वर्णमाला) के रूप में होता है, जिसका कोई अर्थ नहीं निकलता उसका नाम 'अनर्थक है।

अथापार्थकं — अपार्थकं नाम यदर्थवच परस्परेण वायुज्यमानार्थ-कम । यथा—चक्र-नक्र-वंश-वज्र-निशाकरा इति ।

अपार्थक—जन बहुतोंमें से प्रत्येक शब्द अर्थ बाला होकर भी वे सव पर-स्पर मिलकर किसी भी अर्थ को न बता सर्के तव 'अपार्थक' दोष होता है। जैसे—चक्क, नक, वंश, बज, निशाकर आदि। इनमें से प्रत्येक का पृथक् २ अर्थ है, प्रत्यु मिलने पर कोई संगत अर्थ नहीं निकल्ता।

विरुद्धं नाम यद्द्रष्टान्तिसद्भान्तसमयैविरुद्धं, तत्र द्रष्टान्तिसद्धान्ता-युक्ते,समयः पुनिक्षिधा भवति,यथा— आयुर्वेदिकसमयो याह्निकसमयो मोक्षवाश्विकसमय इति । तत्रायुर्वेदिकसमयश्चतुष्पादं भेषजमिति,याह्नि-इसमयः, आरुड्याः पशव इति,सर्वभूतैष्वद्दिसेति मोक्षशाश्विकसमयः । तत्र स्वसमयविपरीतमुच्यमानं चिरुद्धं भवतीति बाक्यदोषः ॥ ४४ ॥ विषद्ध--- को बाक्य दृष्टान्त, खिद्धान्त और समय के विपरीत हो। यह विषद्ध तीन प्रकार का है, दृष्टान्त-विषद्ध, खिद्धान्त-विषद्ध और समय-विषद्ध। इनमें दृष्टान्त और सिद्धान्त दोनों को पीछे कह चुके हैं।

समयविरुद्ध—समय तीन प्रकार का है। यथा—(१) याज्ञिक समय, (२) आधुर्वैदिक समय और (३) मोछछाज्ञिक समय। इनमें आधुर्वेदिक-समय जैसे—मेषज चतुःष्पाद (भिषक्, द्रव्य, उपस्थाता और रोगी) है। याज्ञिक-समय जैसे—यजमान को चाहिये कि पशुर्भी का आडम्भन करे। मोखशाज्ञिक समय जैसे—सब प्राणियों के प्रति अहिंसा हत्ति रखे। इनमें अपने २ समय अर्थात् सिर्शनन्त के विषरीत कहना 'विरुद्ध है। ये वाक्यदोव हैं॥ ५४॥

अथ वाक्यप्रशंसा नान यथः खल्बस्तिन्नये त्वन्यूनमनधिकम-र्थवदनपार्थकमविषद्धमधिगतपदार्थं चेति यत्ताद्वाक्यमननुयोज्यमिति प्रशस्यते ॥ ४४ ॥

बाक्य प्रशंसा—जिस बाक्य में न्यून और अधिक दोप न हों, जो अर्थबान् होकर भी अरार्थक और विरुद्ध न हो और प्रदार्थ को जहने वाला तथा दूसरे से अनुपोष्य न हो ऐसा बाक्य प्रशंसायोग्य होता है, हमें बाक्यप्रशंसा कहते हैं।

अथ च्छलं—छलं नाम परिशठमधाँभासमनर्थकं वाम्बस्तुमात्रमेव तदतिविधं वाक्ललं, सामान्यच्छलं च

छल—शठ के प्रति बडाना के लिये लार्य को भाँ ति दीलने वाले अनर्यक, बाणी मात्र को (दूसरे के बचन को नष्ट करने के लिये) प्रयुक्त करना 'छल' है। यह छल दो प्रकार का है छ (१) वाक्छल और (२) सामान्य छल।

तत्र वाक्छळं नाम यथा-कश्चिद् मृयाम्नवतन्त्रोऽयंभिषगिति । भिषम् मृयाद्—नाहं मबतन्त्र एकतन्त्रोऽहमिति । परो मृयात्—नाहं मबीमि नवतन्त्राणि तवेति, अपितु नवाभ्यस्तं हि ते तन्त्रमिति । भिषम्मृयात्— न मया नवाभ्यस्तं तन्त्रमनेकघाऽभ्यस्तं मया तन्त्रमिति । एतद्वाक्छछम्।

इनमें बाक् छल — जैसे कोई कहे कि यह वैद्य तो नवतन्त्रों वाला है। वैद्य कहे कि में नव (नी) तंत्रों वाला नहीं हूं। दूखरा व्यक्ति कहे कि में यह नहीं कहता कि तुम नी तंत्रों वाले हो, अपितु तुमने तंत्रों का नया ही अभ्यास किया है। वैद्य कहे कि मैंने तन्त्रों का नया अभ्यास नहीं किया अपितु अनेक वार किया है; यह वाक्-छल है।

**<sup>%</sup> न्यायदर्शन** में

<sup>&#</sup>x27;तत् त्रिविधं बाक्छलं सामान्यच्छलसुपचारच्छलं च ।' न्याय० १। २। ५२। 'धर्मविकल्पनिर्देशेऽर्थसद्भावप्रतिषेष उपचारच्छलस्'॥ न्याय० १। २। ५५।

सामान्यच्छलं नाम यथा-ज्याधिप्रशमनायौषधिमत्युक्ते परो ह्र्यात्-सत् सत्प्रशमनायौषि। (किंतु) भवानाह, सन् हि रोगः, सदौष्धं, यदि च सत् सत्रशमनाय भवति, तत्र सन हि कासः. सत् स्वयः, सत्सामान्य-स्वास्त्रास्ते क्षयप्रशमनाय भविष्यतीति । एतस्सामान्य-च्छल् ॥ १६॥

सामान्य च्छल — जैसे — स्याधि को शान्त करने के लिये आंवध है, ऐसा कहने पर दूखरा कहे कि सत् वस्तु से सत् का प्रधमन होता है। यह आप कहते हैं। रोग भी सत् है। और औप भी सत् है। यदि सत् वस्तु से सत् वस्तु का प्रधमन होता तो तेरे मत में सत् कास से सत् क्षय का नाश होना चाहिये, क्योंकि सत् धर्म दोनों में समान है। कास भी सत् है ध्रय भी सत् है। यह सामान्य छल है। ॥ ५६॥

अथाहेतुः—अहेतुनीम प्रकरणसमः संशयसमी वर्ण्यसम इति । अहेतु—वास्तव में जो हेतु न हो। यह तीन प्रकार का है। जैसे—(१) प्रकरणसम्, (२) संशयसम और (३) वर्ण्यसम।

तत्र प्रकरणसमो नामाहेतुर्यथा—अन्यः शरीरादातमा नित्य इति पक्षे ब्र्यात्—यस्मादन्यः शरीरादातमा तस्मात्रित्यः, शरोरं छनित्यमतो विधमिणा चाऽऽत्मना भवितव्यमित्येष चाहेतुः, न हि य एव पक्षः स एव हेतुः।

प्रकरणसम अहेतु — जैसे कोई कहे कि आत्मा शरीर से भिष्न है। इस पर दूसरा कहे कि आत्मा शरीर से अटग है, इसकिये नित्य है; शरीर अनित्य है। इसिट्ये आत्मा को विषमीं होना ही चाहिये, यह अहेतु है। क्योंकि जो पश्च (प्रांतशा वा साध्य) है वहीं हेतु नहीं हो सकता।

संशयसमो नामाहेतुर्य एव संशयहेतुः स एव संशयच्छेदहेतुः । यथा-अयमायुर्वेदकदेशमाह, किंन्वयं चिकित्सकः स्यान्नवेति संशये परो ब्रृ्यात्-यस्मादयमायुर्वेदेकदेशमाह तस्माचिकित्सकोऽयमिति, न च संशयहेतुं विशेषयत्येष चाहेतुः, न हि य एव संशयहेतुः स एव संशयच्छेदहेतुर्भवति ।

संशयसम अहेतु—को हेतु संशय का कारण हो, वही हेतु संशय के नाश का भी कारण हो जाय। जेसे-किसीने आयुर्वेद का कुछ भाग कहा, इसमें संशय हुआ कि यह चिकित्सक है या नहीं ! इस पर दूसरा स्थक्ति कहता है कि-चूंकि हसने आयुर्वेद का कुछ भाग कहा है, इसिटेये वह चिकित्सक है। संग्रय के नाश करने वाले हेतु का स्पष्टीकरण नहीं करता, इसिक्षये यह अहेतु है। क्योंकि जो हेतु स्वयं संग्रय का कारण है, वही संश्यय के नाश का कारण नहीं हो सकता।

बर्ण्यसमो नामाहेतुर्यो बर्ण्याविशिष्टः। यथापरो ब्यान्-अस्पर्शत्वाद् बुद्धिरनित्या शन्दवदिति, अत्र वर्ण्यः शन्दो बुद्धिरि वर्ण्या, तदुभय-बर्ण्याविशिष्टस्वाद्वर्ण्यसमोऽप्यहेतः॥ ४७॥

बण्यंतम अहेतु — जो हेतु साध्य के समान असिद होने से साध्य की मांति साधने योग्य होता है। जैसे किसी ने कहा कि बुद्धि अनित्य है, स्पर्श, न होने के कारण, शब्द की भांति। इनमें बुद्धि साध्य है, शब्द भी साध्य है। इसिंख दोनों के असिद्ध होने से यह वण्यंत्रम अहेतु है।। ५०॥

अधातीतकाळं—अतीतकाळं नाम यत्पूर्वं वाच्यं तत्पञ्चादुच्यते, तत्काळातीतत्वादपाद्धं भवनीति । पूर्वं वा निग्रहपाप्रमनिगृह्य पञ्चान्त-रितं पञ्चात्रिगृहीते तत्तस्यातीतकाळत्वात्रिग्रह्वचनमसमर्थं भवतीति र्⊂ अतीतकाळ—जो बात पढिळे कहनी चाढिय, उनको पोळे कहना 'अतीत-

काल है। समय के व्यतीत होने के कारण वह बात अग्रहणीय होजाती है। अथवा दूसरे प्रतिवादी के निग्रह स्थान में आने पर उस समय उसको न पकड़ कर दूसरे पक्ष में पहुंचने पर पीछे से निग्रह करना, यह भी अतीत काल होने से निग्रह में असमर्थ होता है।। ५८।।

अथोपालम्मः—उपालम्भो नाम हेतोदीववचनं; यथापूर्वमहेतवो हेत्वामासा न्याल्याताः ॥ ४८॥

उपालम्म—हंतु में प्रकरणसम आदि दोष दिलाना 'उपालम्म' है। जैसे पहिले कहें अहेतु जो कि हेतु न होने पर भी हेतु की मांति दीवते हैं॥ ५६॥

अथ परिहार:—परिहारो नाम तस्येव दोपवचनस्य परिहरणम् । यथा-नित्यमात्मिनि शरीरस्थे जीवलिङ्गान्युवरुभ्यन्ते, तस्य चापगमा-श्रोपळभ्यन्ते, तस्मादन्यः शरीराशस्मा नित्यश्चेति ॥ ६० ॥

परिहार—हेतु में कहे दांव का दूर करना 'वरिहार' है। जैसे-शरीरस्थ आस्मा में प्राण अरान आदि जीव के लक्षण नित्व उपलब्ब होते हैं और आस्मा के शरीर से निकल जाने पर ये लक्षण उपलब्ब नहीं होते, इस लिये आस्मा शरीर से मिल दूसरी बस्तु है और वह नित्य है॥ ६०॥

अय प्रतिज्ञाहानिः—प्रतिज्ञाहानिर्नाम सा पूर्वप्रतिगृहीतां पर्यनुयुक्तः परित्यज्ञति । यथा-प्राक् प्रतिज्ञां कृतवा 'नित्यः पुरुष' इति । पर्यनुयुक्त-स्त्वाह—अनित्य इति ॥ ६१ ॥

प्रतिज्ञाहानि—पहिले की हुई प्रतिज्ञा को छोड़ कर दूररी प्रतिज्ञा को स्वी-कार करना 'प्रतिज्ञाहानि' है। जैसे—प्रथम प्रतिज्ञा की—पुरुष नित्य है, अञ्चतक होने से, आकाधवत्। दूसरे प्रतिपक्षी ने कहा—पुरुष अनित्य है, इन्द्रिय-प्राह्म होने से, घड़े के तुल्य। इसमें अपनी प्रतिज्ञा (निष्य पुरुष) को छोड़ कर दूसरी प्रतिज्ञा (अनित्य पुरुष है) को स्वीकार करना प्रतिज्ञा-हानि है॥ ६१॥

अथाभ्यतुज्ञा-अभ्यतुज्ञा नाम य इष्टानिष्टाभ्युपगमः॥ ६२ ॥

अम्यनुज्ञा—इष्ट (परपक्ष में दोष) और अनिष्ट (स्वप्त में दोष) दोनों को स्वीकार करना 'अम्यनुज्ञा' है। दूसरे से कहे हुए दोष को अपने पक्ष में मान होना और दूसरे के पक्ष में दोष दिखाना 'अम्यनुज्ञा' वा 'मनानुज्ञा' है। ॥६२॥

अथ हेत्वन्तरं—हेत्वन्तरं नाम प्रकृतिहेती वाच्ये यद्विकृतिहेतु-माहा। ६२ ॥

हेत्वन्तर—प्रासंगिक हेतु के स्थान पर विकृत हेतु अर्थात् अप्रसंगिक हेतु कहना 'हेत्वन्तर' है ॥ ६३ ॥

अथार्थान्तरं—अर्थान्तरं नाम एकस्मिन् वक्तज्ये परं यदाहः, यथा— व्वरतक्षणे वाक्ये प्रमेहलक्षणमाह ॥ ६४ ॥

अर्थान्तर—एक वस्तु के प्रसंग में दूसरी वस्तु का कहना 'अर्थान्तर' है। वथा—क्वर के बक्षणों में प्रमेह के लक्षण कहने लगना ॥ इ४ ॥

अथ निम्नहस्थानं—निम्नहस्थानं नाम पराजयप्राप्तिः, तच त्रिर-भिहितस्य वाक्यस्याविज्ञानं परिपदि विज्ञानवत्याः; यद्वा अननुयोज्य-स्यानुयोगोऽनुयोज्यस्य चाननुयोगः। प्रविज्ञाहानिरभ्यनुज्ञाकालातीतव-चनमहेतवो न्यूनमितिरक्तं न्यर्थमपार्थकं पुनकक्तं विकद्धं हेत्वन्तर-मर्थान्तरं निम्नहस्थानम्॥ ६४॥

निम्रहस्थान का दूसरा नाम पराजय-माप्ति है। यह विज्ञानवती परिषद् में तीन बार कहे हुए वास्य को न जानना, या अनुयोज्य का अनुयोग, अथवा अनुयोज्य का अनुयोग हे अर्थात् जहां प्रश्न न करना चाहिये वहां प्रश्न करना और जहां करना चाहिये वहां प्रश्न करना और जहां करना चाहिये वहां न पूछना भी निम्रहस्थान ही है। इवके अतिरिक्त प्रतिज्ञाहानि, अन्यवृज्ञा, अतीतकाळवचन, अहेतु, न्यून, अतिरिक्त, व्यर्थ, अन्येक. पुनकक्त, विरुद्ध, हेत्वन्तर, अर्थान्तर, ये सब बातें पराजय का कारण होती हैं॥ ६५॥

इति वादमार्गपदानि यथोदेशमभिनिर्दिष्टानि भवन्ति ॥ ६६ ॥ इत प्रकार से बाद के मार्गों को पूर्व कथनानुसार कह दिया है ॥ ६६ ॥ छ। ⊏ो

बादस्तु खळु भिषजा वर्तमाना वर्तेतायुर्वेद एव. नान्यत्र ॥ ६० ॥ वैद्यानों के बाद का विषय केवल आयुर्वेद ही है, अन्यत्र नहीं ॥ ६७ ॥ अत्र हि वाक्यप्रतिवाक्यविस्तराः केवलाख्योपपत्तयश्च सर्वाधिकरः णेषु । ताः सर्वाः सम्यगवेद्धयावेद्ध्य सर्वे वाक्यं त्र्यात्, नाप्रकृतकम-शास्त्रमपरीक्षितमसाधकमाकुङमञ्यापकं वा, सर्वं च हेतुमद् ब्र्यात्, हेतुमन्तो हाकलुषाः सर्व एव वादवित्रहाः चिकित्सिते कारणभूताः; प्रशस्तबद्धिवर्धकरवात्, सर्वारम्मसिद्धि खावहत्यनुपहता बुद्धिः॥ ६८॥

इस आयुर्वेद में वाक्य, प्रतिवाक्य, इतका विस्तार, सम्पूर्ण उपरत्तियां ये सब बातें प्रकरणों में हैं। उन सबका भध प्रकार देखकर सम्पूर्ण वाक्य कहना चाहिये। अप्रकृतक (असम्बद्धः), बाखरदित, अपरीक्षित, साधकरहित, बिना जाने कुछ नहीं कहना चाहिये : जा दुछ कहना हो यह सब कारण वा हेतु, युक्तिपूर्वक कहना चाहिये, क्योंकि हेतुपूर्वक करे हुए सम्पूर्णवाद-विम्रह विष्कु होते हैं, तथा चिकित्सा म कारणभूत है, वर्गीकि वे निर्मेडबुद्धि सब प्रकार की सफलता को उत्पन्न करती है।। ६८ ।।

इमानि खळ तावदिह कानिचित्रकरणानि त्रुमो भिषजां झानार्थम् । ज्ञानपूर्वकं कर्मणां समारम्भं प्रशंसन्ति क्रशलाः ॥ ६६॥

बात्वा हि कारण-करण-काययानि-कार्य-कार्यफलानुबन्ध-देश कालप्रयु-न्यपायान्सम्यगभिनिर्वर्तमानः कार्याभिनिवृत्ताविष्टफछान्बन्यं कार्य-मिनिर्वर्तयःयनतिमहता प्रयत्नेन कर्ता ॥ ७० ॥

निम्न कुछ प्रकरणों को वैद्यों के स्तरन के लिये कहते हैं क्योंकि विद्वान लोग ज्ञानपूर्वक कमों का आरम्भ करने को प्रशंसा करते हैं। कारण, करण, कार्ययोनि, कार्य, कार्यफल, अनुबन्य, देश, काल, प्रदृत्ति और उराय, इनको भली प्रकार जान कर ही कर्म करता हुआ कर्चा स्वल्य प्रयत्न से ही कार्यसमाति पर फल देने वाले कार्य का सम्पादन करता है। । ७०॥

तत्र कारणं नाम तत्, यत्करोति, स एव हेतुः, स कर्ता ॥ ७१ ॥ कारण-जो करता है नहीं 'कारण' है, इसी को हेतु या 'कर्चां' कहते हैं ॥ ७१ ॥

करणं पुनस्तद्, यदुपकरणायोपकल्पते कर्तुः कार्याभिनिवृत्तौ प्रय-तमानस्य ॥ ७२ ॥

करण-प्रयत्न करने वाले कर्चा के कार्य को पूर्ण करने के लिये जिस साधन की अपेक्षा होती है, उस साधन को 'करण' कहते हैं ॥७२॥

कार्ययोनिस्त सा, या विकियमाणा कार्यत्वमेवाऽऽपद्यते ॥७३"

कार्ययोनि—जो बिकृत होकर कार्य कप से प्रकट होती है ॥ ७३ ॥ कार्य तु तद्, यस्याभिनिर्शृत्तिमभिसंधाय प्रवर्तते कर्ता ॥ ७४ ॥ कार्य – जिसको सफटता को सामने रखकर कर्त्ता प्रकृत होता है ॥७४॥ कार्यफळं पुनत्वद्, यत्प्रयोजना कार्याभिनिर्शृत्तिरिष्यते ॥ ७४ ॥ कार्यफळ—जिस मतहब से कार्य किया जाता है ॥७५॥

अनुबन्धम्तु खळ् स यः कर्तारमवश्यमनुबन्नाति कार्यादुत्तरकारुं कार्यनिमित्तः शुभो वाऽप्यशुभो वा भावः॥ ७६॥

अनुबन्ध— कार्य करने के पीछे जो छुप्त या अग्रुम ( कार्यजन्य ) कुर्म के कारण कर्त्ता को कर्म से बांधता है, उसका नाम 'अनुबन्ध' है ॥७६॥

देशस्त्वधिष्ठानम् ॥ ७७ ॥

देश-अधिष्ठान, आश्रयस्थान है ॥७७॥

कालः पुनः परिणामः ॥ ७८ ॥

काल का अर्थ परिणाम है ॥७८॥

प्रवृत्तिस्तु खलु चेष्टा कार्यार्था, सेव क्रिया कर्म यत्नः कार्य-समारम्भक्षा। ७९॥

प्रवृत्ति—प्रवृत्ति का अर्थ कार्य के लिये चेष्टा, इसीका नाम क्रिया, कर्म, यत्न और कार्य-समारम्भ (प्रारम्म) है ॥ ७६ ॥

हपायः पुनस्त्रयाणां कारणादीनां सौष्टवमिभविधानं च सम्यक् कार्यकार्यकतानुबन्धोपायवर्ड्यानां कार्याणामभिनिर्वर्तक इत्यतस्तूपायः, इ.ते नोपयार्थोऽस्ति, न च विद्यते तदात्वे, इताद्योत्तरवालं फळं फळा-बानुबन्ध इति ॥ ८० ॥

उपाय—कार्य, कार्यफल और अनुवन्ध को छोड़कर कारण, करण, कार्य-योनि इन तीन का उत्तम होना, भली प्रकार करना, यह 'उपाय' है। कार्यों को पूर्ण करने वाला 'उपाय' कहाता है। कार्य हो जुकने पर उपाय का कोई प्रयोजन नहीं है। कार्य के समय भी उपाय नहीं रहता। न्पाय करने के पीछे फल, और पल से अनुवन्ध ( ग्रुम, अशुम ) होता है ॥<०॥

एतदशिवधमधे परीक्ष्यं, ततोऽनन्तरं कार्यार्था प्रवृत्तिरिष्टाः, तस्मा-द्भिषक् कार्यं चिकीर्षुः प्राकार्यसमारम्भात्परीक्षया केवळं परीक्ष्यं परी-क्ष्याय कर्म समारभेत कर्तुम् ॥ =१॥

परीक्षा—इन दस प्रकार से प्रथम परीक्षा कर टेनी चाहिये। इसके पीछे कार्य के किये प्रवृत्ति या चेश करनी चाहिये। इसकिये कार्य करने की इच्छा बाळे बैद्य को चाहिये कि कार्य करने से पूर्व उम्पूर्ण परीक्षा से परीक्षणीय बस्तु की परीक्षा करके काम करना आरम्भ करे ॥=१॥

तन्न चेद्भिषग् अभिषग्वा भिषजं कश्चिदेवं पृच्छेत्-वमन-विरेचना-स्थापनानुवासन-शिरोबिरेचनानि प्रयोक्तकामेन भिषजा कतिविधया परीक्षया कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्ष्या, कश्चाज परीक्ष्यविशेषः, कशंच परीक्षित्तव्यः, किंप्रयोजना च परीक्षा, क च वमनादीनां प्रवृत्तिः, क च निवृत्तिः, प्रयुत्तिनिवृत्तिलक्षणसंयोगे च किं नैष्टिकं, कानि च वमना-दीनां भेषजद्वत्याण्युपयोगं गच्छन्तीति ॥ ८२॥

यदि कभी भिषम् अथवा साधारण मनुष्य, जो वैद्य नहीं, वैद्य से पूछे कि वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, विरोदिरचन देने की इच्छा वाले वैद्य की कितनी प्रकार की परीक्षार्ये, कितने प्रकार का परीक्ष्य और परीक्षा में विशेष्यत क्या है, उसकी किस प्रकार से परीक्षा करनी चाहिये, परीक्षा का क्या प्रयोजन है शिवमन आदि का कहाँ प्रयोग करना और कहाँ नहीं करना चाहिये! प्रकृष्ति और निवृत्ति दोनों के लक्षण मिलें तो क्या करना शवमन आदि कार्यों में कौन से औषघ इच्य काम में आते हैं, इत्यादि प्रश्न करे तब निम्न प्रकार से दश्य दीना चाहिये ॥ पर ॥

स एवं पृष्टो यदि मोह्यितुमिच्छेत्, ब्र्यादेनं—बहुविधा हि परी-क्षा तथा परीक्ष्यविधिभेदाः, कतमेन विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण भिन्नया परीक्षया केन वा विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यस्य भिन्नस्य भेदाष्ट्रं भवान्ष्रृच्छत्याख्यायमानं, नेदानी भवतोऽन्येन विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण भिन्नया परीक्षयाऽन्येन वा विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यस्य भिन्नस्या-भिन्नवित्तमर्थे श्रोतुमहमन्येन परीक्षाविधिभेदप्रकृत्यन्तरेणाग्येन वा विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यं भिन्नाऽन्यथाऽऽवक्षाण इच्छा प्रपूर-येयमिति॥ = ३॥

यदि वैद्य पूछने वाले को परेशान करना चाहे तो—परीक्षा और परीक्षा-विधि इनके अनेक मेद होते हैं। आप कौन सी विधि-मेद-प्रकृति से भिन्न परीक्षा से अथवा कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिन्न परीक्ष्य के मेद को पूछना चाहते हैं। वही कहा जाय? आप से बिना यह जाने कि आप कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिन्न परीक्षा वा कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिन्न परीक्ष्य को जानना चाहते हैं, मैं और मेदों को कहकर आपकी इच्छा को पूर्ण नहीं कर सकता ॥= ३॥ स यदुत्तरं ब्र्यात्तत्परीक्ष्योत्तरं वाक्यं स्याद्यथोक्तं प्रतिवचनविधि-मवेक्ष्यः सम्यग्यदि तु ब्र्यात् , न चैनं मोह्यितुमिच्छेद्, प्राप्तं तु वच-नकार्छं मन्येत काममस्मै ब्र्यादाप्तमेव निखिलेन ॥ =४ ॥

इस पर जो उत्तर बह दें, उसकी परीखा करके, प्रतिबचन विधि के अनु-सार उचित उत्तर दें। यदि वह मली प्रकार से कहे और इसको चकर में डाककर चाहे तो इसके लिये सब कुछ विश्वस्त रूप से कह दे ॥⊏४॥

द्विविधा खलु परीक्षा ज्ञानवर्ता प्रत्यक्षमतुमानं च, एतद्धि द्वय-मुपदेशस्त्र परीक्षा स्यात् । एवमेषा द्विविधा परीक्षा, त्रिविधा वा सहोपदेशेन ॥ =४ ॥

बुद्धिमानों के लिये परीक्षा दो प्रकार की है। प्रत्यक्ष और अनुमान (ये दोनों पहले कहे गये हैं) और तीसरी उपदेश भी परीक्षा है, इस प्रकार से यह दो प्रकार की परीक्षा उपदेश (आसोपदेश) के साथ तीन प्रकार की हो जाती है। स्था।

दशविधं तु परीक्ष्यं कारणानि यदुक्तममे । तिद्दृ भिषगादिषु संसार्य संदर्शयिष्यामः—इह कार्यप्राप्तेः कारणं भिषकः, करणं पुनमें षजम्, कार्ययोनिर्धातुर्वेषस्यं, कार्यं घातुसान्यं, कार्ययोनिर्धातुर्वेषस्यं, कार्यं घातुसान्यं, कार्यकळं सुलावाप्तिः, अनुवन्यस्तु खल्वायुः, देशो भूमिरातुरश्च । कालः पुनः संवत्सरश्चाऽऽतुरावस्था च । प्रवृत्तिः प्रतिकर्मसमारम्भः । उपायस्तु भिषगादीनां सौष्ट-वमभिविधानं च सम्यक् । इहाप्यस्योपायस्य विषयः पूर्वणवोगयविशेष्यं व्याख्यात इति कारणादीनि दश दशसु भिषगादिषु संसार्य संदर्शनानि, तथैवाऽऽनुपूर्व्यो एतदशविधं परीक्ष्यसुक्तम् ॥ ८६ ॥

पहिले यह कहा है कि परोक्षय (कारण आदि) वस्तु दल प्रकार की हैं। इसी को निवम आदि में घटाकर दिलाते हैं यहां कार्यप्राप्ति में कारण भिषक है, औषध करण है। घातुओं की विषमता कार्ययोगि है। घातुओं को समान करना कार्य है। सुल का मिलना कार्यफल है। आयु अनुबन्ध है। मूम और रोगी देश हैं। संवस्तर और रोगी की अवस्था कार्क है। प्रत्येक कर्म का आरम्भ करना प्रवृत्ति है। निवम औषध, परिचारक और रोगी इनका मली प्रकार से में उपाय है। यहाँ पर भी इस उपाय के सम्बन्ध में सब बातें पूर्वोंक उपाय विशेष के साथ कह दी हैं। घातुसाम्य कर्मो कार्य के करने पर आरोग्यता निश्चित है। इस प्रकार से कारण आदि दसों को भिषम, आदि में घटाकर दिला दिया है, इसी प्रकार कम से यह दश प्रकार का परीक्षण कह दिया है। स्व

तस्य यो यो विशेषो यथा यथा च परीक्षितव्य; स तथा तथा ज्याख्यास्यते ॥ ८७ ॥

इस दश प्रकार की परीक्षा में जो जो विशेषता है और जिस जिस प्रकार से परीक्षा करनी चाहिये उसकी उसी २ प्रकार से ब्यास्था करते हैं ॥ ८७ ॥

कारणं भिषिगित्युक्तमप्रे, तस्य परीक्षा—भिषङ् नाम स यो भेषित, यः सुन्नार्थप्रयोगकुशुरूः, यस्य चागुः सर्वथा विदितम् यथाव-त्सवधातुसाम्यं चिकीषन्नात्मानमेवाऽऽदितः परीक्षेत गुणिषु गुणतः कार्योभिनिवृत्ति पश्यम्—कलित्हमस्य कार्यस्याभिनिवेतने समर्थो न वेति । तत्रेमे भिषगुणा यैकपथतः भिषावानुनाम्याभिनिवेतने समर्थो भवति । तत्र्यमे भिषगुणा यैकपथतः सिरावानुनाम्याभिनिवेतने समर्थो भवति । तत्र्यस्यविद्यापपत्रता प्रहितक्षत्रतः शुक्ष्यं शोचं जितहस्तता उपकरणवत्ता सर्वेन्द्रियोपपन्नता प्रकृतिज्ञता प्रतिपतिज्ञता चेति ॥ ८०॥

पहिले कहा है कि भिषक कारण है। इस भिषक की परोखा यह है। जो पोड़ा (रोग) को दूर करता, शमन करता है, वह मिषक है। जो आयुर्वेदीय स्वायों में, प्रयोग में और कर्म में कुछल है, जिसे रोगी की आयु हित अहित, मुख-अमुख, प्रमाण-अप्रमाण और स्वरूप में में में कार किर रोगी की आयु हित अहित, मुख-अमुख, प्रमाण-अप्रमाण और स्वरूप में मानता करने की इच्छा से सबसे प्रयम अपनी परीक्षा करें। जैसे गुण के योग से कार्य में मफलता को देखता हुआ वैद्य गुण्यों अर्थात् भिरग-दृद्ध, रोगी और परिचारकों में अपनी परीक्षा करें, क्या में इस कार्य को करने में ममर्थ हूँ वा नहीं। मिषक के निम्मलिखित गुण हैं जिन गुणों से युक्त होने पर विद्य धादुसम्य क्यी कार्य करने में समर्थ होता है। यथा—विमल शाख-जान, सब प्रकार के कर्म का साखात् अनुभव, दखता, शलोपचार स्वाद में इस्तलाध्व, उपकरणों का होना, सब इन्द्रियों से युक्त होना, रोगी की प्रकृति का जान और प्रतिपत्ति अर्थात् जिस रोगी की जीवी चिंकस्सा करनी चाहिये उसका जान ॥ ८० ॥

करणं पुनर्सेवजं; भेषजं नाम तद्यदुपकरणायोपकल्पते भिषजो धा-तुसाम्याभिनिर्हृत्तो प्रयतमानस्य विशेष्ठतस्त्रोपायान्तरेश्यः। तद्द्विविधं व्यपाश्रयभेदात्;-दैवव्यपाश्रयं युक्तिव्यपाश्रयं चेति। तत्र दैवव्यपाश्रयं मन्त्रौषधिमणि-मङ्गळवल्युपहार-होम-नियम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययन-श्रणिपात-गमनादि, युक्तिव्यपाश्रयं-संशोधनोपशमने चेष्टाश्च दृष्टफछाः। एतचैव भेषजमङ्गभेदादिष द्विविधं द्रव्यभूतमद्भव्यभूतं च। तत्र यद् द्रव्यभूतं तदुषायाभिष्ठुतम्। उपायो नाम मयदर्शनविस्मापन-विस्मारण-क्षोभण-हर्षण-भर्तसेन-वध - चन्व-स्वप्न - संबाहनादिरमूर्तो भावविशेषो यथोक्ताः सिद्धः थपायाञ्चोपायाभिष्कृता इति। यत् द्रव्यभूतं तद्वमनाित्षु योगमुपैतिः, तस्यापीयं परीक्षाः, न्दरमेवंप्रश्नत्या एवंगुणमेवंप्रमावमस्मिन्देशे जातमस्मिन्न्याचेवं गृहीतमेवं निहितमेवमुपस्कृतभनया मात्रया युक्तमस्मिन् रोगे व्वविधस्य पुरुषस्यतावन्तं दोषमपकर्षयत्युप्रमयति वा यदन्यदपि चैवंविधं भेषजं भवेत्तवानेन विशेषेण युक्तमिति॥ ८९॥

भेषज ( औषध ) करण है। धातुसाम्यरूप कार्य के करने में प्रयत्न करते हुए वैद्य को जो वस्तु साधन होती हैं उसका नाम 'भेषज' है। यह मेषज ( औषध ) आश्रय मेद से दो प्रकार की है। (१) दैव व्यपाभय और (२) युक्तिव्यपाश्रय । इनमें दैवव्यपाश्रय मंत्र, औषधि, मणि, मंगरू, बिह, उपहार, होम, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास, दान, स्वस्त्ययन, प्रणिपात (विनय), गमन आदि कार्य दैव का आश्रय करके घातुओं को समान करते हैं। युक्ति-ब्यपाश्रय-संशोधन, उपशमन और दृष्टपुल बाली चेष्टाएं (धावन, स्वप्न, जागरण आदि )। यही भेषज अंग भेद से दो प्रकार का है। (१) अहन्य और (२) द्रव्य । इनमें जो अद्रव्य औषव है वह उपाय से व्यास है । भय दिखाना, विश्मय उत्पन्न करना , क्षिड़कना, बांधना, नींद काना, अंगमदेन आदि ( दौइना, तैरना आदि ) अमूर्स पदार्थों और चिकित्सा में सफळता देने वाले भिषग आदि गुणों का होना ये उपाय हैं और जो औषघ द्रव्य रूप हैं वह बसन आदि शोधन-शमन कार्यों में काम आते हैं। द्रव्य रूप (मूर्स) ओषि की ऐसी परीक्षा करनी उचित है कि इस औषि की यह प्रकृति है, यह गुण है, ऐसा प्रभाव है, इस देश में उत्तक हुई है, इस ऋतु में संप्रह की गई है, इस प्रकार से रक्ली गई है, इस प्रकार के पुरुष को देने से इतने दोष को बाहर करती है अथवा धमन करती है । अन्य भी जो औषच इन या अन्य गुणों से युक्त थी, उसने भी दोषों का निष्कासन अथवा शमन किया था, इस-किये यह भी करेगी, इस प्रकार अन्यत्र भ्रत्यक्ष करके यहां पर अनुमान से निश्चय करना चाहिये ॥ ८६ ॥

कार्ययोनिर्धातुनैषम्यं, तस्य छन्नणं विकारागमः, परीक्षा स्वस्य विकारप्रकृतेश्चेनोनातिरिक्तिस्त्रविरोपानेक्षणं विकारस्य च साध्यासा-ध्य-मृदु-दारुण-स्त्रिन्न विशेषानेक्षणमिति ॥ ६० ॥

कार्ययोगि— बातुओं की विषमता 'कार्ययोगि है। विकार का होना यह उसका कक्षण है। इस विकार की प्रकृति के बातादि दोषों के कम अधिक, विद्येष अध्यक्षों को देखना। इसी प्रकार से विकार का साध्य, असाध्य, मदु, दावण आदि विद्येष कक्षणों से परीक्षा करनी चाहिये॥ ९०॥ कार्य घातुसाम्यं, तस्य उक्षणं विकारोपशमः, परोक्षा त्वस्य काप-शमनं स्वरवर्णयोगः शरीरोपचयः बङ्गृद्धिरस्यवहार्याभिछाषः क्विरा-हारकाळेऽभ्यवहृतस्य चाऽऽहारस्य काळे मम्यग्जरणं निद्राङामो यथा-काळं वैकारिकाणां च स्वप्नानामदशनं सुखेन च प्रतिबाधनं वातमूत्र पुरीषरेतसा मुक्तिस्र सर्वाकारमनायुद्धीन्द्रयाणां चाव्यापत्तिरिति ॥६१॥

कार्य — धातुओं का समान करना कार्य है। तिकार का शान्त होना यह इसका रूखण है। इसकी परीक्षा दर्द का शान्त होना है। स्वर और वर्ण का प्राकृत रूप में आजाना। शरीर की वृद्धि, बलवृद्धि, भी नन में इच्छा, आहार के समय किंच होना, खाये हुए भी जन का आहार काल में भवी प्रकार जीण होना, ठीक समय पर नींद आना, विकार (रोग) जन्य स्वप्नों का न दोलना, खुलपूर्वक जागना, प्रातः उठना, वायु, मूत्र, मत्र और शुक्र का ठीक समय पर स्वाग होना, सद प्रकार से मन, बुद्धि और इन्द्रियों में सुल होना।। ११।।

कार्यफलं सुब्बावाप्तिः। तस्य लक्षणं मनोयुद्धीिद्रयशरीरतुष्टिः॥६२॥ कार्यफल—सुल का प्राप्त होना । इसका लक्षण-मन, बुद्धि, इन्द्रिय और करीर का प्रस्त होना है ॥ ६२ ॥

अनुबन्धस्तु खल्बायुः, तस्य लक्षणं प्राणेः सहः संयोगः ॥ ६३ ॥ अनुबन्ध—अयु है, इतहा लक्षण-प्राणों के साथ धरीर का सम्बन्ध बना रहना है ॥ ६३ ॥

देशस्तु भूमिरातुरश्च । तत्र भूमिपरीक्षा—आनुरपरिज्ञानहेतोर्वा स्यादोषघपरिज्ञानहेतार्वा । तत्र तासंदयमानुरपरिज्ञानहेतोः । तद्यथा कृत्मिन्नयं भूमिदेशो जातः संदृद्धो ज्याधितो विति । तिर्मश्च भूमिदेशो मनुष्याणाभिदमाहार मातिमदं विहारजातमेतद्वलमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं स्वत्यमेवंविधं स्वत्यमेवंविधं स्वत्यमेवंविधं स्वत्यमेवंविधं सत्त्वमेवंविधं सत्त्वमेविधं सत्त

देश—देश मूर्मि और रोगी हैं। इनमें मूमि-परीक्षा के ज्ञान का प्रयोजन रोगी के देश के कारण सारम्य को समझने के लिये और औपाधि के ज्ञान के लिये है। इनमें रोगी को समझने क लिये— जैसे—किस भूमि-खण्ड पर यह रोगी उत्पन्न हुआ है ? उस भूमि पर मनुष्यों का इस प्रकार का अहार है, इस प्रकार का आचार है, इस प्रकार का आचार है, इस प्रकार का अस्वार है, इस प्रकार का सारम्य, इस प्रकार के दोष, इस प्रकार का सारम्य, इस प्रकार के दोष, यह प्रकार की किस, इस प्रकार के सोप, यह दितकर, यह अहितकर है, यह

मूमि परीक्षा शह दी । औषघि परिज्ञान के छिये भूमिपरीक्षा कल्पस्थान ( मदन-फळ-कल्प ) में कहेंगे ॥९४॥

शातुरस्तु खलु कार्यदेशः, तस्य परीक्षा आयुषः प्रमाणज्ञानहेतोर्बा स्याद्वल्दोषप्रमाणज्ञानहेतोर्बा; तत्र ताविद्यं बल्दोषप्रमाणज्ञानहेतोर्बा; तत्र ताविद्यं बल्दोषप्रमाणज्ञानहेतोर्चा दोषप्रमाणानुरूपो हि भेषजप्रमाणविकल्यो बल्प्यमाणविशेषायेत्रो भवति । सहसा इतिबल्मोषधमपरीक्षकप्रमुक्तमल्पबल्मातुरमिधात-येत्, न इतिबल्जान्याग्नेय-सौम्य-वायवीयान्यौषधान्यग्निक्षारशक्षकर्माण वा शक्यन्तेऽल्पबलैः सोतुम् । अविषद्यातितीक्ष्णवेगत्वाद्धि सद्यः प्राण-हराणि स्युः । एतर्षेव कारणमपेक्षमाणा हीनबल्मातुरमिषपाक्षरेन्ध्रिसुसुक्रमारप्रायेकतरोत्तरगुरुभिरविश्रमेरनात्वयिकहेन्चोपचरन्त्यौषधैः , विशेषतरूच नारीः । ता इत्यविश्वतमुद्धविवृत्तविक्लबहृद्याः प्रायः सुकुमायोऽबल्यः परसंत्वभ्याध्य । तथा वलवि बल्वव्ह्व्याधिपरिगते स्वल्यवल्योषधमपरीक्षकप्रयुक्तमसाधकं भवति ॥ १४ ॥

कार्यदेश—धातुसम्य कार्य का देश अर्थात् आधार रोगी है। इस हो परीक्षा आयु के प्रमाण ज्ञान के लिये हैं। अथवा रोगों के वल और दोष को जानने के लिये रोगों रूपी देश की परीक्षा होती है।

रोगी की बल-प्रमाण और दोष-प्रमाण की परीक्षा का प्रयोजन — औषि का प्रमाण दोष और वल रोग और रोगी दोनों को देख कर निविचत किया जाता है। क्योंकि यदि बहुत बलवती औषघ योड़े बल वाले रोगी को विना परीक्षा किये दे दी जाय तो यह औषघ रोगी को मार देगी। क्योंकि अल्य बल वाले व्यक्ति, अति बल वाली, आग्नेय, वायबीय गुण से युक्त ओषघियों को और अन्नि, आत और शक्त के कमों को सहन नहीं कर सकते।। इनका वेग असस और अतितीक्षण होने से ये वस्तुएं शीप प्राणनाशक हो जाती हैं। इन कारणों को देख कर ही हीनबल वाले रोगी की, खास कर की की विकित्सा शरीर और मा में ग्लानि उत्पन्न न करने वाली, मृदु-कोमल ओषघियों से तथा घीरे घीरे, उत्तरोक्तर वीर्य और परिमाण में गुरु होते हुए भी व्यापित (विकार) न करने वाली, सम्यक् प्रकार से दी हुई ओषघियों से करते हैं। ये क्रियां आस्पर, ओट दिख की तथा मीरु हृदय वाली, प्रायः सुकुमार, अवला होती हैं और योड़ों से भी बेदना को सहन नहीं कर सकतीं और स्वयं अपने को कष्ट में नहीं संभाल सकतीं, उनको दुखरे ही को संभालना पड़ता है।

<sup>†</sup>देखिये सुभत, सुत्रस्थान में खार और अग्निकर्म।

हवी प्रकार बळवान रोगों में अथवा बळवान रोग से आकान्त होने पर स्वरूप बळ बाळी औषि विना परीखा के दी हुई, रोग को शमन करने में समर्थ नहीं होती || [2.4.]

त्तस्मादातुरं परीक्षेत-प्रकृतितश्च विकृतितश्च सारतश्च संहननतश्च प्रमाणतश्च साल्यतश्च सत्त्वतश्चाऽऽहारशक्तितश्च व्यायामशक्तितश्च वयस्तरचेति वळप्रमाणविशेषप्रहणहेतोः ॥ ६६ ॥

इसिंखे रोगी की परीक्षा ( निग्न साधनों से ) करनी चाहिये। यथा-

प्रकृति से, विकृति से, सार से, संहनन अर्थात् द्वारीर की बनावट से, प्रमाण से, सातम्य से, सदव से, आहार द्वाकि से, व्यायाम-द्वाकि से, और वय से रोगी के बढ़, प्रमाण विशेष को जानने के लिये हन गुणों से परीक्षा करनी चाहिये॥ १६ ॥

तवामी प्रकृत्याद्यो भावाः। तद्यथा—शुक्र-शोणित-प्रकृतिं काल-ग-भीशय-प्रकृतिमातुराहारविहार-प्रकृतिं महाभूतविकारप्रकृतिं च गर्भश-गीरमपेक्षते। एता हि येन येन दोषेणाधिकतमेनैकनानेकन वा समतु-वध्यन्ते तेन तेन दोषेण गर्भाऽनुवध्यते। ततः सा सा दोषप्रकृतिक-च्यते मनुष्याणां गर्भादिप्रवृत्ता । तस्माद्वातलाः प्रकृत्या केचित्, पित्तलाः केचित्, श्लेष्मळा; केचित्, संस्षृष्टाः कंचित्, समधातवः प्रकृत्या केचिद्ववन्ति॥ १०॥

महारा का पश्चान प्रश्नित आदि का वर्णन करते हैं। गर्भ का श्रार जैसे श्रुक्तए वें शोणत की प्रकृति की, काल (समय) की, गर्भाशय की प्रकृति की, माता के आहार-विहार की, श्रुक, शोणित में मिले पंच महाभूत, शरीरात्मक भूतों की अपेखा करता है। ये श्रुक शोणित आदि प्रकृतियां जिस जिस वातादि दोष से एक अयवा एक से अधिक दो या तीन से सम्बन्द होती हैं, उसी एक या अधिक दोष से गर्भ भी सम्बन्धित हो जाता है। इससे मनुष्यों की गर्भ में बनी प्रकृति को उसी दोष की प्रकृति कहते हैं। उस उस दोष के बळवान् होने से वह वह प्रकृति होजाती है। इसीळिये कई रुठेस्प्रमकृति, कई विचाकृति और कई बात-प्रकृति और कई मिश्रित-प्रकृति, कई समघातु-प्रकृति के होते हैं। इसके ळक्षण कहते हैं।

तेषां हि छक्षणानि ज्याख्यास्यामः—श्रेष्मा हि स्निग्ध-श्रक्षण-मृदु-मधुर-सार-सान्द्र-मन्द्-स्तिमित-गुरु-शीत-पिच्छिछाच्छः, तस्य स्तेहात् श्रेष्मछाः स्निग्धाङ्गाः, श्रक्ष्णत्वाच्छ्छक्ष्णाङ्गाः, मृदुत्वाद् दृष्टिपुत्त-सुकुमा-रावदातगान्नाः, माधुर्यात्मभूतसुक्वयवायापत्याः, सारत्वात् सारसंहत- स्थिरशरीराः सान्द्रत्वादुपवितपरिपूर्णसर्वगात्राः मन्द्रवान्मन्द्चेष्टाद्दार्शवद्दाराः, स्तैभित्यादशीघारम्भाल्पक्षोभविकाराः, गुरुत्वास्साराधिष्ठितावस्थितगतयः, शैत्याद्वयश्च चृष्णासंतापस्वेददोषाः, विच्छछत्वात् सुक्षिष्ठसारसन्धिवन्धनाः, तथाऽच्छत्वात्यसन्वद्दशेनातनाः
प्रसन्नवर्णस्वराख्य। त एवंगुणयोगाच्छ्छेष्मछा बछवन्तो वसुमन्तो विशावन्त ओजस्वनः शान्ता आयुष्मन्तक्ष भवन्ति ॥ ८८ ॥

स्त्रेष्मा—कफ स्निग्ध, इत्रक्षण, मृदु, मधुर, सार, सान्द्र, मन्द्र, स्तिमित ( घट्ट), गुढ, श्रीत, विच्छित और निमंत्र होता है। कफ के स्नेह गुण के कारण स्त्रेष्ममकृति के मनुष्य स्निग्ध अंगों वाले इत्रक्षण होने से चिकने अंग बाले, कीमल होने से आंखों को आनन्ददायक, सुकुमार, गौरवर्ण होते हैं। मधुरता होने से अधिक कुक, मैधुनशिक और संतान वाले होते हैं। सार के कारण इनका शरीर संहत, हद, स्थिर होता है। सान्द्रता के कारण से पुष्ट, सम्पूर्ण अंगो वाले; मन्द्र होने से चेष्टा, आहार और विहार में धीमे; स्तैमित्य ( आलस्य ) होने से देर में वाणी, मन शरीर के कार्य करने वाले एवं खोम तथा मानस विकार वाले, गुद्द होने के कारण शादी, मृद्द, प्यास, संताप तथा पत्नीने के दोष वाले, श्रीतता के कारण थोड़ी, मृद्द, प्यास, संताप तथा पत्नीने के दोष वाले, श्रीतता के कारण थोड़ी, मृद्द, प्यास, संताप तथा पत्नीने के दोष वाले, श्रीतता के कारण थोड़ी, मृद्द, प्यास, संताप तथा पत्नीने के दोष वाले, श्रीतता के कारण कफमजूल, प्रस्त और स्तर्य वर्ण तथा स्वर वाले होते हैं। हन गुणों के कारण कफमजूल कि मनुष्य बलवान, घनवान, विद्यावान, ओजस्वी, शान्त और दीर्षायु होते हैं के। हम और दीर्षायु होते हैं के। हम स

रित्तपुर्ण तीक्षणं द्रवं विस्तमम्लं कटुकं च तस्यौष्णयास्पित्त्रला भवन्ति उष्णमस्हाः, उष्णमुखाः, सुकुमाराबदातगात्राः, प्रभूत-पिष्कृत्यङ्गविलकपिडकाः, जुन्पिपासावन्तः, क्षिप्रवलीपिलत्त्वालि-त्यदोषाः, प्रायो मृद्धल्पकपिलस्मश्रुलोमकेशाः, तैष्र्ण्यातीक्षणपरा-क्रमाः, तीक्ष्णामयः, प्रमूताशनपानाः, वलेशासिह्ण्यवो, दन्दश्काः; द्रवस्वाष्ट्यिलमृदुसन्धिवन्धमासाः, प्रमूतसृष्टस्वेदमृत्रपुरिपाक्षः;

विस्तवास्त्रभूतपूतिकस्नास्यशिरःशरीरगन्याः, कट्वम्ब्स्वाह्नपशुक्कः व्यवायापत्याः, त एवंगुणयोगास्यिन्। सध्यवका मध्यायुषो मध्यक्षान-विक्रानविन्नोपकरणवन्तव्य भवन्ति ॥ ६६॥

पित्त-उष्ण, तीक्ष्ण, द्रव, विस्त ( सड़ी गन्य वास्ता ), अम्ब-कटु रस

क्षदेखिये सुश्रुत शारीरस्थान ४थे अध्याय में इनके लक्षण

होता है। पिच के उच्च होने से पिच प्रकृति के मनुष्य उच्चिमा को न सहने वाले, श्रुष्क, कठोर, पीले शरीर वाले, बहुत पिसु (फुंन्सियों), न्यंग (मुल न्यंग) और तिलिपिइका बाले, अधिक मूल और प्यास बाले होते हैं, इनके बाल शोध ही पक जाते, गिर जाते हैं, तथा गुंह पर मुर्रियां आजाती हैं। ये प्रायः कोमल, योही एवं धूसर वर्ण दाइने-मूंल वाले, अल्प होम तथा अल्पकेश बाले होते हैं। तोक्षण गुण के कारण—तीक्षण पराक्रम बाले, तीक्षण अधि बाले, बहुत खाने पीने बाले, क्रिश को न सहन करने वाले, तन्दश्क अर्थात् वार-बार खाने वाले होते हैं। इब होने से—शिथल एवं मृतु सन्विवन्य तथा मील वाले होते हैं। इनको स्वेद-मूल और मल बहुत अधिक मात्रा में आता है। पित के अति दुर्गन्य गुला होने से इनके बाल, गुल, शिर और धरीर से बहुत दुर्गन्य आती है। कह अल्प होने से थोड़े शुक्र, मेशुन और न्यून संतान बाले होते हैं। इन गुणों के कारण पित प्रकृति का मनुष्य मध्यम वल, मध्यम आतु, मध्यम शान विज्ञान, मध्यम विद्या और मध्यम उपकरणों बाले होते हैं। हिश्री।

बातस्त रूक्ष-छपु-चळ-बहुशीम-शीत-परुष-विशादः। तस्य रीक्ष्याद्वातळा रूक्षापचिवाल्पशरीराः, प्रतत-रूक्ष-क्षाम-भिन्न-मन्द-सक्त-जर्जर-स्वराः, जागरूकाश्च भवन्ति । छपुत्वाच छपु-चपळ-गिति-चेष्टाहार-ज्यवहाराः चळत्वादनवस्थित-सन्ध्यस्थ-भू-हन्वोष्ट-जिङ्का-शिरः-स्कन्ध-पाणि -पादाः चहुत्वाद् बहुप्रळाप-कण्डरा-सिरा-वितानाः । शीव्यत्वाच्छोप्रसमारम-श्चोभविकाराः, शीघोन्त्रासरागविरागाः, श्वत्रप्रहिणोऽल्पस्मृतयश्च । शैत्याच्छीतासहिष्णवः, प्रतत्वशीतकोद्वेपकस्तम्भाः। पारुष्वात्परुष-केशः-स्मृत्य-स्वत्य-पाणि-पादाङ्गाः। वेशचात्स्पुरिताङ्गावयवाः, स्वतसंविश्व-दगामिनश्च भवन्ति । त एवंगुणयोगाद्वातळाः प्रायेणाल्य-बळाश्चाल्पायुषश्चाल्पार्याश्चाल्पस्याचान्नाकाः भवन्ति ॥ १००॥

वायु—रूथ, खयु, चळ, प्रमाणादि मेद से अनेक प्रकार की, शीघकारो, शीत, परुष, विश्वद (अपिक्छ ) होती है। वायु के रूख होने से वात प्रकृति के मनुष्य भी रूख, क्रथ, एवं छोटे शरीर वाले, निरन्तर रूख, श्रीण, कटे वांख के समान जर्जर, अवंहत स्वर वाले, जागरणशीक (थोड़ी नींद वाले) होते हैं। खयु होने से-शीवकारी, अस्पर गति, चेहा, आहार, व्यवहार वाले होते हैं। वात के चळ होने से उनके भी सन्य आँख, भों, हनु, जवाड़ा, ओठ, जीम, कंषा, हाय-पाँव अस्पर होते हैं। बहुत प्रकार का होने से, बहुत बोकने वाले, बहुत सिराओं के जाक वाले; शीवगामा होने से सब कामों में जल्दी करने वाले,

स्रोभ और मन के विकार वाले, जल्दी ही डरने वाले, स्नेह और द्वेष करने वाले, गुनते ही ग्रहण करने वाले, परन्तु स्मृति ( याददास्त ) के क्ये होते हैं। श्रीतल होने से धीत को न सहन करने वाले, निरन्तर शीत, कम्प और उद्वेग तथा स्तम्भवृत्ति ( जह ) वने रहते हैं। कटोरता से—किटन केश, सम्भु, लोम, नल, दाँत, मुख, हाथ, पांव वाले होते हैं। वायु के विश्वद होने से उनके हाथ पाँव पटते हैं, सन्य वन्यनों में से निरन्तर शब्द निकला करता है, सिध्यों चलती रहती हैं, चैन से नहीं बैटने, कुछ न कुछ करते ही रहते हैं। इन गुणों के कारण वात प्रकृति के मनुष्य प्रायः अल्प बल, एल्प आयु, अल्पस्तान, अल्प साम और अल्प धन वाले होते हैं। १००॥

संसर्गात्रः सृष्टब्रक्षणाः । सर्वगुणसमुदितास्तु समघातवः । इत्येवं प्रकृतितः परीक्षेत्र ॥ १०५ ॥

दोषों के मिश्रित होने से रक्षण भी मिले जुले होते हैं । सब गुणों के मिलने से समधातुप्रकृति के होते हैं । इस प्रकार प्रकृति से परीक्षा करनी चाहिये ।१०१।

विकृतितश्चेति—विकृतिरुच्यते विकारः । तत्र विकारं हेतु-दोषदृष्य-प्रकृति-देश-काल-वल-विशेषैलिङ्गतश्च परीक्षेत, न झन्तरेण हेत्वादीनां बलविशेषं व्याधिवलविशेषोपलिच्यः । यस्य हि व्याधेदींष-दृष्यप्रकृति-देश-काल-बल-साम्यं भविति, महच्च हेतुलिङ्गवलं स व्याधिबलवाच भविति । तद्विपर्ययाच्चाल्पवलः, मध्यवलस्तु दोषादीनामन्यतमसामान्यादेतुलिङ्गमध्यबल्याच्चोपलभ्यते ॥ १०२ ॥

विकृति से परीद्या करनी चाहिये । विकृति का अर्थ विकार है । घानुओं की विकास का नाम 'विकार' है । इसकी हेतु, दूष्य, (रक्त आदि), दोष ( वात आदि ), प्रकृति ( वात-प्रकृति आदि ), देश, काळ के बळ तथा पूर्वरूप से परीक्षा करनी चाहिये । हेतु आदि के बळ विधोष को जाने विना रोग के विशेष बळ का ज्ञान नहीं होता । जिस रोग में दोष, दूष्य, प्रकृति, देश, काळ, समान हों तथा हेतु और पूर्वरूप के हक्षण भी बळवान् हों, उस रोग को बळवान् समझना चाहिये । इस ळिये यह असाध्य है । इनसे विपरीत हो तो निवंळ समझना चाहिये । जिस रोग में दोष-दूष्य आदि में से कोई एक असमान हो, तथा हेतु और पूर्वरूप के हक्षण भी मध्यम बळ हो तो उस रोग को मध्यम बळ समझना चाहिये ।।१०२॥

सारतञ्जीत—साराण्यष्टी पुरुषाणां बलमानविशेषज्ञानार्थसुप-दिश्यन्ते । तद्यथा—स्वप्रकःमासःमेदोस्थि-मज्ज-शुक्र-सरवानि । १९०३।। शार द्वारा परीक्षा करनी चाहिये—बळ परिमाण को विशेष रूस से जानने के किये पुरुषों में आठ प्रकार के शारों का उपदेश किया है, जिसे—त्यग्, रक्त, मांस, मेद, अदिय, मजा, श्रुक्त और सस्व ॥१०३॥

तन्न स्निग्ध-श्रक्ष्ण-मृदु-प्रसन्न-सृद्ध्माल्प-गम्भीर-सुकुमार-स्रोमा सप्त-भेव च त्वक् त्वक्साराणाम्। सा सारता सुख-सोभाग्यैश्वयोपभोग-बुद्धि-विद्यारोग्य-प्रदर्षणान्यायुश्चानित्वरमाचष्टे ॥ १०४॥

इनमॅ—त्वक् सार वाले पुरुष की स्वचा स्निग्म, निकनी, मृतु, प्रष्ठम, सूक्ष्म, अल्प, गम्मीर, कोमल लोमवाली और प्रभा (कान्ति) से युक्त होती है। इस प्रकार की सारता, सुब्द, सौमाग्य, ऐस्वर्य उपभेष, सुद्धि, विद्या, आरोग्य, प्रदर्भ और होर्घ आयुष्य को यतलाती है। ११०४।

कर्णाक्षि-मुख-जिह्ना-नासीष्ट-पाणि-पादतल-नय-ललाट-मेहनं स्टिग्य-रक्तं श्रीमत् भ्राजिष्णु रक्तसाराणाम्। सा सारता सुन्धमुद्रप्रतां मेधां मनस्वि-खं सोकुमार्यमत्तिवलमक्षे रासहिष्णुत्व मुष्णासहिष्णुत्वं चाऽऽचष्टे १०५

रक्तसार बाढे पुरुषों के कान, आंख, सुल, जिहा, नोक, आंछ, हाय, पांव के तछवे, नख, मस्तक, लिंग स्निग्ध और रक्तवर्ण के, शोभा आंर दीति से युक्त होते हैं। इच प्रकार की रक्त-सारता, व्यक्ति के सुख, विगुल दुद्धि मन-स्विता, सुकुमारता, मध्यम बल, क्लेश न सहन करने का स्वभाव और गर्मी न सह सकने की प्रकृति को बतलातों है।।१०५।।

शङ्ख-छळाट-क्रकाटिकाक्षि-गण्ड-हतु-भीवा-स्कन्धोदर-कक्ष-वक्षः-पाणि-पादसंघयः गुरुस्थिरमांस्रोपचिता मांससाराणाम्। सा सारता क्षमां घृति-मळील्यं वित्तं विद्यां सुखमार्जवमारोग्यं बळमायुक्ष दीर्घमाच्छे ॥१०६॥

मांच-सार वाले पुरुषों में शंव (कनवटी), मस्तक, कुकाटिका (घाटा, गरूपेटी), आंख, गण्डस्थल, टोड़ी, भीवा, स्कन्य, पेट, डांख, छाती, पांव, हाथ तथा सन्धियां-स्थिर, गुढ़ और मांस से भरी होती हैं। यह मांच-सारता समा, पृति, निर्वोभता, बित्त, विद्या, सुख, सरखता, आरोग्य, बळ और दीर्घ-आयु को बतलाती है।।१०६।।

वर्ण-स्वर-नेत्र-केश-लोम-नख-दन्तौष्ट-मूत्र-पुरोषेषु विशेषतः स्तेहो मेदःसाराणाम् ।सासारता वित्तेरवर्यसुखोपमोगप्रदानान्यार्जवं सुकुमारो-पचारता चाऽऽचष्टे ॥ १०७॥

मेद:सार बाले पुरुषों में — वर्ण, स्वर, नेत्र, केद्य, लोम, नख, दांत, ओठ, मूत्र, पुरीष और विशेष कर स्नेह (चिकनाई) होता है। यह सारता विस्त, ऐरुवर्ष्य सुखकर उपभोग सरलता और सुकुमारता को बतलाती है।।१०७॥

पाष्टिंग-गुरुफ-जान्बरिज-जनु-चिनुक-शिरा-पर्व-स्थूलाः स्थूळास्थि-नख-दन्ताश्चास्थिसाराः। ते महोत्साहाः क्रियावन्तः क्रेन्नसहाः सार-स्थिर-शरीरा भवन्त्यायुष्मन्तञ्च ॥ १९८ ॥

अस्यिक्षार वाले पुरुषों में एडी, टलना, घुटना, कलाई, इंक्ली, निबुक (टोड़ी), धिर, पोरू (पर्व) मोटे होते हैं; नल, दांत और अस्यियां मोटी होती हैं। अस्यिक्षार वाले मनुष्य बड़े उत्साह वाले, क्रियावान्, क्लेश कहने वाले, सार के कारण स्थिर शरीर वाले और आयुष्मान् होते हैं। १९८।

तन्त्रक्ता बळवन्तः स्तियवर्णस्वराः स्थूळ-दीर्घ-वृत्त-संधयश्च मज्ज-साराः। ते दीर्घायुषो बळवन्तः श्रुत-वित्त-विज्ञानापत्य-संमान-माजश्च भवन्ति॥ १९९॥

मजाशारवाले पुरुष छोटे या मृदु अंगवाले बढवान्, स्निग्ध वर्ण और स्वर वाडे, स्थूल, रुम्बी, गोल शन्धिवाले हाते हैं। ये पुरुष दीर्घायु, बलवान्, श्रुत-वान्, विज्ञानवान्, विचवान्, अपत्यवान् और संमानवान्, होते हैं॥ १९६ ॥

सौम्याः सौम्यप्रेक्षिणश्च क्षीरपूर्णलोचना इव प्रहर्षबहुलाः स्निग्ध-वृत्त-सार-समसंहत-शिखरि-दशनाः प्रसन्नरिन्धवर्णस्वरा भ्राजिष्णवो महास्फिचश्च शुक्रसाराः। ते स्नीप्रियाः प्रियोपभोगा बलवन्तः सुसैश्वर्या-रोग्य-वित्त-संमानापत्य-भाजश्च भवन्ति॥ ११०॥

शुक्रधार बाळे पुरुष सोम्यमूर्ति, सौम्य दृष्टि, देखने से ही तृष्ठ करने बाळे, दृष से पूर्ण आंख बाळे, अत्यन्त कामोचेजना बाळे, स्निम्य वृत्त बाळे, वार-बान्, एक समान मिळे अंगो और उन्नत दांतो बाळे, प्रस्वक्तिम्य वर्ण स्वर बाळे; दीसिमान, बड़े नितम्ब प्रदेश बाळे होते हैं। ये पुरुष क्रियों के प्रिय, उपमोग को चाहने बाळे, बळवान, सुख, ऐस्वर्य, आरोग्यता, घन और संतान बाळे होते हैं।। ११०॥

स्मृतिमन्तो भक्तिमन्तः कृतक्षाः प्राक्षाः शुचयो महोत्साहा दक्षा घीराः समर्गिकान्तयोधिनस्त्यक्तविषादाः स्ववस्थित-गति-गर्मार-बुद्धि-चेष्टाः कल्याणाभिनिवेशिनम्ब सरवसाराः। तेषो स्वळक्षणैरेव गुणा ज्याक्याताः॥ ११९॥

सस्व ( ओज ) सार बाळे पुरुष—स्मृतिमान्, भिक्तमान्, कृतन, प्रान्न, शुचिस्वमान, महोत्साही, दक्ष, घीर, छड़ाई में पराक्रम पूर्वक कड़ने वाले, श्लोकरहित, सुक्यवस्थित गति वाले. गम्भीर दुद्धि एवं चेशाशीक, शुम कार्यों में व्यान कराने वाले होते हैं। इनके कक्षणों से ही इनके गुण कह दिये हैं।। १११ ॥ तत्र सर्वैः सारैक्पेताः पुरुषा भवन्त्यतिबलाः परमगौरबयुकाले-शस्राः सर्वारम्भेष्वात्मिन जातप्रत्ययाः कल्याणाभिनिवेशिनः स्थिर-समाहितशरीराः सुसमाहितगतयः सानुनाद-स्निग्ध-गम्भीर-महास्वराः सुस्वैश्वयैविचोषभोगसंमानभाजो मन्दजरसो मन्दविकाराः प्रायस्तु-ल्यगुणविस्तीणीपत्याश्चिरजीविनश्च भवन्ति ॥ ११२ ॥

[इनमें यस सारों की विशेषता से बल प्रमाण तीन प्रकार का है।
यया—उत्तम, मध्यम और अधम।] इनमें जो पुरुष उपरोक्त आठों प्रकार के
उत्तम सारों से युक्त होते हैं, वे अति बलवान, अत्यन्त मुल से युक्त, क्लेश सहने बाले, सब कार्यों में समर्थ होने से प्रयत्नवान, शभ कार्यों में मन लगाने बाले, स्थिर और संहत शरीर वाले, सुधीर गतिवाले, प्रतिध्वनि से युक्त स्निम्ब, गम्मीर एव महान् स्थर वाले, सुख-ऐस्वर्य, विष, समान का भोग करने वाले, अल्प जरा वाले, थोड़े रोग बाले, प्रायः अपने ही समान तुल्य गुण वाले, बहुत से चिरंजीवी पुर्श्वाले होते हैं।। ११२ ।।

अतो विपरीतास्त्वसाराः ॥ ११३ ॥

इन उपरोक्त रुक्षणों से विपरीत त्रक्षणों वाले पुरुष सारहीन होते हैं ॥११३॥ मध्यानां मध्ये: सारविशेषेर्गुणविशेषा न्याख्याता भवन्ति इति साराण्यष्टौ पुरुषाणां बलप्रमाणविशेषज्ञानार्थान्युपदिष्टानि भवन्ति॥१९४.॥ प्रवर और अवर के मध्यस्य सार विशेषों से मध्यमसार के पुरुष होते

प्रवर और अवर के मध्यस्य सार विश्वास मध्यमसार के पुरुष होते हैं। इस मध्यम सार से ही इनके गुण समझ छेने चाहियें। इस प्रकार से बल-प्रमाण को विशेष रूप में जानने के लिये इन सारों की व्यास्था कर दी है।।११४॥ कथं न शरीरमात्रदर्शनादेव भिषक् मुहोदयमुपचितत्वाद बलवान.

कथ नु शरारमात्रदशनादव । मवक शुक्षदयश्वभाषात्वाद् वळवान्, अयमल्पश्चरीर-अयमल्पबळः कृशत्वात्, महावळवानयं महाशर्रारत्वात्,अयमल्पशरीर-त्वादल्पबळ इति; दश्यन्ते हाल्पशरीराः कृशाश्चके वळवन्तः, तत्र पिपी-ळिकाभारहरणविस्तिद्धः । अत्रश्च सारतः परीक्षेतेत्युक्तम् ॥११५॥

वैद्य केवळ घरीरमात्र के दर्शन से घोखा भी खा जाता है, मरा पूरा धरीर होने से यह वळवान है, यह मनुष्य क्या होने से अल्पबळवाळा है, इसका धरीर बड़ा है, इससे यह मनुष्य वड़ा मारी वळवान है। यह अल्य धरीर होने से अल्पबळवाळा है इत्यादि। परन्तु देखा जाता है कि अल्य शरीर बोजे और पतळे दुवले व्यक्ति भी बळवान होते हैं। जिस प्रकार चिउंटी अपने से तिगुने चौगुने बोझ को भी उठा लेती है, उसी प्रकार पतळे व्यक्ति भी सार के कारण बळवान होते हैं और वे अनेक कार्य कर ळेते हैं। इस कारण सार से परीक्षा करनी चाहिये यह कहा है।।११५॥

संहननतश्चेति—संहननं संघातः संयोजनिमत्येकोऽथैः। तत्र सम-सुविभकास्थि-सुबद्धसंधि-सुनिविष्ट-मांस-शोणितं सुसंहतं ऋरीरिमत्युच्यते। तत्र सुसंहतऋरीराः पुरुषा बळवन्तो विपर्ययेणालपबळाः, प्रवरावर-मध्यत्वात्संहननस्य मध्यवळा भवन्ति ॥ १९६॥

संहनन अर्थात् शरीर की बनाबट से भी परीक्षा करनी चाहिये। संहनन, संघात और संयोजन ये सब शब्द समानार्थक हैं। जिसकी अश्थियां सम-अनुपात में बिमक हों, सन्धियां खुत संधी, मांस और रक्त अच्छी प्रकार से शरीर में भरा हो, उसको भक्षी प्रकार से संहत शरीरवाला कहते हैं। सुसंहत शरीर बाले पुरुष बलवान् होते हैं। इसके विपरीत शरीर वाले पुरुष अहर बल, मध्य शरीर बाले पुरुष मध्यम बल होते हैं। ११९६॥

प्रमाणतर्चेति-शरीरप्रमाणं पुनर्यथास्वेनाङ्गुलिप्रमाणेनोपदेश्यतं उत्सेघविस्तारायामैर्यथाक्रमम्। तत्र पादो चरवारि षट् चतुर्दश चाङ्गुलानि, जंघे त्वष्टादशाङ्कुले षोडशाङ्कुलपरिक्षेपे, जानुनी चतुर-ङ्गुले षोडशाङ्गुलपरिक्षेपे, जिशदङ्गुलपरिक्षेपावष्टादशाङ्गुलावूरू, षडंगुळदीघौं वृषणावष्टांगुलविरणाही, शेकः पडंगुळदीघे पञ्चांगुळ-परिणाहं, द्वादशांगुलपरिमिनो भगः, षोडशांगुलविस्तारा कटी, दशांगुलं बस्तिशिरः, दशांगुळविस्तारं द्वादशांगुळमुदरं, दशांगुळविस्तीर्णे द्वादशां-गुलायामे पाइवें, द्वादशांगुलविस्तारं स्तनान्तरं, द्वयंगुलं स्तनपर्यन्तं, चतुर्विशत्यंगुलविशालं द्वादशांगुलोत्सेवमुरः, द्वयंगुलं हृदयं, अष्टांगुलो स्कन्धी, षडंगुलावंसी, षोडगांगुली प्रवाहू, पञ्चदशांगुरी प्रपाणी, हस्तौ दर्शागुळी, कक्षावटांगुळी, त्रिकं द्वादशांगुळोत्सेघं, अष्टादशांगुळो-स्सेधं पृष्ठं, चतुरंगुङाःसेथा द्वाविंशत्यंगुळारिणाहा शिरोधरा, द्वादशां-गुळोत्सेधं चतुर्विशत्यंगुलपरिणाहमाननं, पञ्चांगुळमास्यं, चिबुकोष्ठः कर्णाक्षिमध्यनासिकाळळाटं चतुरंगुळं, षोडशांगुळोत्सेघं द्वात्रिशदंगुळ-परिणाहं शिर:-इति पृथक्तवेनाङ्गावयवानां मानमुक्तम् । केवळं पुनः शरीरमंगुलिपर्वाणि चतुरशीतिस्तदायामविस्तारसमं समुच्यते। तत्राऽऽ-युबेळमोजःसुखमैश्वर्यः वित्तमिष्टाश्चापरे भावा भवन्त्यायत्ताः प्रमाण-बति गरीरे, विपर्ययस्वतो होनेऽधिके वा ॥ ११७ ॥

प्रमाण द्वारा शरीर की परीक्षा करनी चाहिये। शरीर का प्रमाण प्रत्येक व्यक्ति को अपनी अंगुलियों से माप कर जानना चाहिये। उस्तेष ( अंचाई ), विस्तार ( व्यात, चौडाई ), आयाम सम्बाई ये क्रमानुसार कहेंगे। इनमें-पांब 870 = ]

की अंचाई ४, चौड़ाई ६ और लम्बाई चौदह अंगुल हो। टांगें ( घुटने से नीचे टखने तक का भाग ) लम्बाई में अद्वारत अंगल, बेर में १६ अंगल, घटने लम्बाई में ४ अंगुल और घेर में १६ अंगुल, जार्चे घेर में ३० अंगुल, लम्बाई में १८ अंगुल, क्यण ६ अंगुल लम्बे आर गोलाई में आठ अंगुल, शिश्न ( लिंग ) छ अंगुल छम्बा और गोनाई में पांत अंगुल ( सुधत में चार अंगुल ), भग (स्त्रीगुद्धांग) १२ अंगुरु, कटो १६ अंगुरु चौड़ो, बस्ति का शिर (में दुको ज़ इसे नामि प्रदेश तक पंडू) १० अंतु उलम्या, नामि से जनर और छाती से नाचे लग्बाई में पेट १२ अंगुन लग्बा और १० अगुन चौड़ा, पार्श्व (दोनो पार्श्व) १० अंगुल चीड़े आर १२ अगुल लम्बे, स्तनों के बीच का अन्तर १२ अंगुरु चौड़ा, स्तनपान्त दो अंगुरु छाती १२ अंगुरु जंबी, २४ अंगुल चौड़ी, ( सुश्रुत में १८ अंगुल चोड़ी छाता कही है, यह स्त्री की समझनी चाहिये ), हृद्य दो अंगुरु, रुब्न्य = अंगुरु, सुज्ञासांत्र ( अंस ) ६ अंगुल, प्रवाह ( कंचे से नीचे कोइनो तक का भाग ) १६ अंगुर, प्रशांग (कलाई से कोहनो तक का भाग, प्रकोष्ट ) १५ अंगुल, हाथ १० अंगुल. (उसमें भी मध्यम अंतुष्ठि ५ अंतुष्ठ, प्रदेशिनी और अनामिका का अंतुष्ठ, कनिष्ठा और अंगुष्ठ ३॥ अंगुरु ), दानों कक्षा प्र अंगुरु, त्रिक १२ अंगुरु जंचा, पीठ ६८ अंगुड जंचां, प्रावा ४ अंगुड जंचा आर घेस २४ अंगुड, मुख ( मस्तक से टोड़ी तक ) १२ अंगुल और २४ अंगुल घेर वाला, खना मुख ५ अंगुढ, चित्रुक, (दादा) कान, अंध्य, आंबो के बीच का मध्य भाग, नासिका और लखाट ये प्रत्येक चार अंगुल, धिर १६ अंगुल लम्बा, ऊंचा आर ३२ अंगुल घेर बाला होता है। इस प्रकार से पृथक पृथक अंगों का माप कह दिया है। सम्पूर्ण शरीर पांत्र से आरम्भ करके शिर तक सारा ८४ अंगु ह होता है (सुश्रुत में एक सी बीस अंगुज लग्बाई कही है। यह परिमाण पांव की अग्र-अध्य से लेकर हायों को ऊंचे उठाये हुए पुरुष का समझना चाहिये।)

प्रमाण तीन प्रकार का है, सम, होन और अधिक। इनमें जो शरीर कम्बाई और विस्तार में उपरोक्त कहे हुए प्रमाण के समान हा वह 'समप्रमाण' समझना चाहिये। इस प्रकार के समप्रमाण वाले शरीर में आय. बल. ओज. सुख, ऐश्वर्य, धन और अन्य शुभ भाव रहते हैं। इस समारिमाण से हीन वा अधिक में ये गुण ( आयु आदि ) नहीं रहते ॥ ११७॥

सालयतश्चेति-सालयं नाम वचत्सातत्येनोपयुज्यमानमुपशेते। तत्र ये घृत-श्वीर-तैळ-मास-रस-सालयासर्व-रस-सालयाश्च, ते बलवन्तः

क्र शसहाश्चिरजीविनश्च भवन्ति । रुक्षसात्म्याः पुनरेक-रस-सात्म्याश्च ये, ते प्रायेणाल्पबळाम्राक्ते शसहा अल्पायुषोऽल्पसाधनाम् । ज्यामिश्रसा-ल्यास्त ये. ते मध्यबळाः सालयनिमित्ततो भवन्ति ॥ ११८॥

सात्म्य से परीक्षा करनी चाहिये । जिसके निरन्तर अभ्यास से सुख मिळता है, उसको 'सात्म्य' कहते हैं। इसमें जो पुरुष घी, तैल. दृष, मांस रस का सेवन निरन्तर करते हैं तथा जिनको सब सारम्य है. वे बलवान क्रोश सहने वाले और दीर्घाय होते हैं। जिन पुरुषों की रूक्ष पदार्थ साल्य हैं और जो एक ही रस का अम्यास करते हैं, वे पुरुष प्रायः करके अल्प-बल, थोड़ा कष्ट उठाने वाले, अल्पाय, अल्पिकया से गुजारा करने वाडे होते है। प्रवर और अवर इस मिश्रित सात्म्य बाले पुरुष मध्य सारम्य के कारण मध्यम बल होते हैं। इसलिये मध्य क्रेश सहन करने वाले, मध्यमाय होते हैं ॥ ११८ ॥

सत्त्वत्रश्चेति-सत्त्वमुच्यते मनः, तच्छरीरस्य तन्त्रकमात्मसंयो-गात्। तत् त्रिविधं गळभेदेन-प्रवरं मध्यमवरं चेति। अतम्र प्रवर-मध्यावरसस्वाश्च भवन्ति पुरुषाः। तत्र प्रवरसत्त्राः स्वल्पाः, ते सारे-षपदिष्टाः स्वल्पशरीरा श्रापि ते निजागन्तनिमित्तास महतीष्वपि पीडा-स्वव्यमा दृश्यन्ते, सत्त्वगुणवेशेष्यात् । मध्यसत्त्वारत्वपरानात्मन्युपनि-धाय संस्तम्भयन्त्यात्मनाऽऽत्मानं परैर्वाऽपि संस्तभ्यन्ते; हीनसत्त्वास्तु नाऽऽसमा. न च परैः सत्त्वबलं प्रति शक्यन्तं एपस्तम्भयितं, महाशरीरा हापि ते खल्पानामपि वेदनानामसहा दृश्यन्ते, संनिहित-भय-शोक-लोभ-मोह-माना रौड़-भैरव-द्विष्ट-बीमत्स-विकत-संकथास्विप च पशुपुरुषमा-स्क्रोणितानि चावेद्ध्य विवाद-वैवर्ण्य-मूच्छोन्माद्-श्रम-प्रपतनानामन्यत-ममा प्तवन्त्यथवा मरणमिति ॥ ११६ ॥

सत्त्व से परीक्षा करनी चाहिये। सत्त्व का अर्थ मन है। यह मन आत्मा के साथ मिलकर इस शरीर को (इन्द्रियों को ) प्रेरित करता है। यह सच्च-संजा वाला मन बल के भेद से प्रवर मध्य और अवर यह तीन प्रकार का है। इसिक्टेये प्रवर सत्त्व ( शुद्ध ) मध्यम सत्त्व ( राजस ) और अवर सत्त्व (तामस) प्रकृति के मनुष्य होते हैं। इनमें प्रवर सत्त्वों का वर्णन 'स्त्वसार' ओज के वर्णन में (स्मृतिमान् आदि से) कह दिया है। ये प्रवर सत्त्व वाळे व्यक्ति कोटे शरीर के होने पर भी शारीरिक एवं आगन्तज, बड़े रोगों में भी(तीव ददों में भी ) व्यथारहित दीखते हैं, बड़ी पीड़ा को भी कुछ नहीं मानते । इसका कारण सरवराण की अधिकता है। ये अपने आत्मा से ही अपने को सम्माल

कते हैं। सध्यस क्ल पुरुष तीज़ वेदना को अवहा देख कर वेदना में अपने को अपने आप रोकते हैं, अयवा दूधरे पुरुष इनको सम्मालते हैं। हीन सस्त्व वाले पुरुष स्वयं अपने को सम्माल नहीं सकते और नहीं दूसरे इनको सम्माल कते हैं। ये हीनसस्त्व पुरुष बड़े शरीर वाले होकर भी योड़ी सी पीड़ा को भी सहन नहीं कर सकते। ये पुरुष भय, शोक, लोभ, मोह, अपमान, रौह, भैरत, द्विष्ट, बीभन्स और विकृत कथाओं में, और पशु-मनुष्य के मांस-रक्त आदि को देख कर विधाद, विवर्ण, मुक्की, उन्माद, भ्रम, पतन इनमें से किसी एक के वश्च हो जाते हैं, अथवा सर जाते हैं ॥११६॥

आहारशक्तितश्चेति—आहारशक्तिरभ्यवहरणशक्त्या जरणशक्त्या च परीक्ष्या, बलायुषी झाहारायत्ते॥ १२०॥

आहार शक्ति से परीखा करनी चाहिये—आहार शक्ति की परीखा मोजन करने और उसको पचा छैने की शक्ति से करनी चाहिये। क्योंकि बळ और आख आहर के ही अधीन हैं।।१२०।।

व्यायामशक्तित्रश्चेति—व्यायामशक्तिःपि कर्मशक्तःया परीक्ष्या कर्मशक्त्या ग्रुतमीयते बळत्रेविध्यम् ॥ १२१ ॥

व्यायाम शक्ति से परीक्षा करनी चाहिये—व्यायाम शक्ति की परीक्षा शरीर में परिभम उत्पन्न करने वाले कर्म से करनी चाहिये। कर्म शक्ति से तीनों प्रकार का प्रवर, मध्यम और अवर बल जाना जाता है ॥१२१॥

वयस्तश्चेति, काष्ण्यमाणविशेषापेक्षिणी हि शरीरावस्था वयोऽभि-घीषते । वद्वयो यथास्थूळभेदेन त्रिविधं—वाळं मध्यं जीर्णमिति । तत्र बाळमणरिणकघातुमजावन्यञ्जनं सुकुमारमक्ळेशसहमसंपूर्णवळं श्लेष्म-घातुप्रायमाषोडशवर्षं, विवर्धमानघातुगुणं पुनः प्रायेणानवस्थितसत्त्व-मात्रिंशहर्षं मुपदिष्टं,मध्यं पुनः समत्वागत-बळ-वीर्थ-पौरुष-पराक्रम-प्रहण-घारण-समरण-वचन-विज्ञान-सर्वघातु-गुणं बळ-स्थितमवस्थितसत्त्वम-विज्ञानं प्राय-व्यान-विज्ञान-सर्वघातु-गुणं बळ-स्थितमवस्थितसत्त्वम-विज्ञानं अश्यमानघातुगुणं वातघातुप्रायं क्रमेण जीर्णमुच्यते आव-पंत्रतं, वर्षशतं स्वल्वायुषः प्रमाणमस्मन्काळे । सन्ति पुनरिषको-नवर्षशतं जीविनो मनुष्याः। तेषां विकृतिवर्जेः प्रकृत्यादिबळविशेषे-रायुषो छक्षणतश्च प्रमाणसुपल्यय वयसिक्कत्वं विभजेत् ॥ १२२ ॥

आयु से परीक्षा करनी चाहिये-विशेष काळपरिमाण की अपेक्षा से शरीर

की अवस्था का नाम 'वय' कहा जाता है। यह वय अवस्था मेद से तांन प्रकार का है। (१) बाळ, (२) मध्य ओर (३) जांग, इनमें बाळ वय तोस वर्ष तक है। इसमें भी १६ वर्ष तक रस, रक्त आदि धातु आरिपक रहते हैं, दाई-मृंछ आदि छखण स्पष्ट नहीं होते, शरीर मुकुमार, क्रेश न सहने बाळा, अस्पूर्ण बळ बाळा होता है। इस अवस्था में कर्फ धातु अविक होता है। प्रायः करके मन अस्थिर, धातु लगातार बद रहे होते हैं। मध्यम वय—तीस से ऊगर और ६० से नीचे तक की आयु है। बळ, वीर्य, विक्रम, पौच्य, पराक्रम, अर्थ का प्रहण, शब्द आदि का धारण, स्मरण, बचन, विज्ञान, तथा सब धातुओं के गुण, समान अवस्था में पहुंचे होते हैं। इस समय बळ स्थिर रहता है मन निक्षळ हो जाता है, धातुओं के गुण नष्ट नहीं होते, पित्त प्रयान रहता है। जीर्ण वय—६० वर्ष से जजर आर १०० वर्ष के बीच के समय को जीर्ण वय कहते हैं। इस समय में धातु, इन्द्रिय, वळ, बीर्य, पीक्रम, पराक्रम, प्रहण, धारण, स्मरण, वचन, विज्ञान एवं धातुओं के गुण क्रमशः खोण होरहे होते हैं। शरीर में वातु की प्रधानता रहतो है। इसिलये इस अवस्था को जीर्ण-अवस्था कहते हैं।

इस काल में सी वर्ष से अधिक या कम जोने वाले पुरुष भी हैं। इन पुरुषों में विकृति को छोड़ कर अन्य प्रकृति आदि वल विशेष से तथा इन्द्रिय स्थान में और शरीर स्थान में कहे हुए लक्षणों से आयु का प्रमाण जान कर आयु के तीन विभागक करने चाहियें।।१२२।।

एवं प्रकृत्यादीनां विकृतिवर्ध्यांनां भावानां प्रवरमध्यावरविभागेन बळविशेषं विभन्नेत । विकृतिबळ्त्रेविध्येन तु दोषवळं त्रिविबमतु-मीयते । ततो भवश्यस्य तीक्ष्यमृदुनध्यविभागेन त्रित्वं विभन्य यथा-दोषं भेषश्यमवचारयेदिति ॥ १२३ ॥

इस प्रकार से विकृति को छोड़ कर प्रकृति से आरम्भ करके वय के अन्त तक कहे हुए गुणों से प्रवर, अबर और मध्य विमाग करके इसके अनुसार रोग के बळ का प्रवर, अबर और मध्य विमाग करना चाहिये। विकृति बळ के भी तीन विमाग करके उनसे दोशों के तीन प्रकार के बळों का अनुमान किया

क्ष युभुत ने आयु का विभाग दोगों के संचय काल की दृष्टि से किया है। चरक में बातुओं की दृद्धि, साम्य और खय की दृष्टि से किया है, यह प्यान रखना चाहिये।

काता है। इसके अनन्तर औषघकामी तीक्ष्म, मृदु और मध्य रूप से विभाग करके दोष एवं बळ के औषघका प्रवर, मध्य और अवर रूप से प्रयोग करे॥ १२३॥

आयुषः प्रमाणज्ञानहेतोः पुनरिन्द्रियेषु जातिसूत्रीये च स्वक्षणान्यु-परेक्ष्यन्ते ॥ १२४ ॥

आयु के प्रमाण को जानने के लिये छछण इन्द्रियस्थान में तथा शारीर स्थान के जातिसूत्रीय अध्याय में वहेंगे॥ १२४॥

कालः पुनः संबन्सरआऽऽनुरावस्था च। नत्र संबन्सरो हिष्ठा त्रिधा बोहा द्वादशधा भूयआप्यतः प्रविभव्यते तत्त्त्कार्यमभिसमीक्ष्य। तं तु खलू तावत्वोदा प्रविभव्य कार्यमुपदेक्ष्यते —हमन्तो प्रीष्मो वर्षाश्चेति झीतोष्णवर्षरक्षणास्त्रय ऋतदो भवन्ति। तेपामन्तरेष्टिन्तरे साधारण- छक्षणास्त्रय ऋतदः प्रावृद्धराद्भसन्ता इति। प्रावृद्धितं प्रथमः प्रवृद्धेः कालः, तस्यानुबन्धो हि वर्षाः। एवमेते संशोधननधिक्त्य पड् विभ-च्यते ऋतदः॥ १२४॥

काल—संवत्सर और रोगी की अवस्था का नाम 'काल' है। इनमें संवत्सर अयन भेद से दो प्रकार का; शीत, उच्ण, वर्षा भेद से तीन प्रकार का, मास भेद से बारह प्रकार का, पक्ष भेद से चौबीस प्रकार का, और दिन, प्रहरादि के भेद से अनेक प्रकार का है। कार्य की हिए से इसका विभाग किया जाता है। यहां पर वर्ष का ऋतु विभाग से छः प्रकार का विभाग करके इसके कार्य को कहेंगे। हेमन्त, ग्रीष्म और वर्षा रूप से शीत, उच्ण और वरसात के लक्षणों वाली सुख्यतः तीन ऋतुओं के बीच में भी दूसरी साधारण लक्षणों वाली तीन ऋतुएं होती हैं। यथा—प्राहट, शरद और वसन्त अर्थात् प्रहृष्ट इसका प्रथम प्रारम्भ काल होना 'प्राहट्' है। इसका पिछला भाग वर्षा-ऋतु। इस प्रकार से संशोधनाधिकार में हमन्त, वसन्त, ग्रीष्म, प्राहट् वर्षा और शरद ये ऋतुएँ कह दी हैं॥ १२५॥

तत्र साधारणळक्षणेष्ट्रतुषु वमनादीनां प्रवृत्तिविधीयते, निवृत्ति-रितरेषु । साधारणळक्षणा हि मन्दरीतिष्णवर्षत्वात् सुखतमाश्च भव-न्त्यविकल्पकाश्च शरीरीषधानां, इतरे पुनरत्यर्थशीतीष्णवर्षत्वाद् दुःखतमाश्च भवन्ति विकल्पकाश्च शरीरीषवानाम् ॥ १२६॥

इनमें साधारण लक्षणों वाले समय में जब न बहुत श्रीत और न बहुत गरमी हो, जैसे प्राइट्, शरद् और वसन्त ऋतु में बमन आदि कारों के करने का विधान है। अन्य तीन, अधिक श्रीत, अधिक उष्ण, अधिक हृष्टि, हेमन्त, श्रीक्ष और वर्षा इन ऋतुओं में वमनादि कार्य नहीं किये जाते। क्योंकि वाधारण कक्षणों वाली ऋतुएं मन्द शीत, मन्द उष्ण और मन्द वर्षा वाकी होने से श्रीर के क्षिये अति सुखकारक एवं ओपधियों का नाश न करने वाली होती हैं। इसिक्षये उनमें वमन आदि कार्य किये जाते हैं। अन्य तीन (हेमन्त, श्रीष्म और वर्षा) ऋतुएँ अति शीत, अति गरमी और अति वर्षा वाली होने से शरीर के लिये दुःखदायक और ओपधियों का नाश करने वाली होती हैं। इसिल्ये इन ऋतुओं में वमन आदि उपाय नहीं किये जाते॥१२६॥

वत्र हेमन्ते झतिमात्रशीतोपहतत्वाच्छरीरमसुखोपपन्नं भवत्वति-शीतवावाध्मातमतिदारुणीभूतमाबद्धदेषं च, भेषजं पुनः संशोधनार्थ-मुष्णस्वमावं शीतोपहतत्वान्मन्दवीर्यत्वमापद्यते, तस्मात्तयोः संयोगे संशोधनमयोगायोपपद्यते, शरीरमपि च वातोपद्रवाय ।

इनमें से हैमन्त ऋतु में अधिक शीत होने के कारण धारीर को सुख नहीं मिकता। अति शीत और अति वायु से शरीर विद्धुन्य, अति कठोर और बहुत भारी दोष युक्त एवं अतिस्तन्य दोष वाळा हो जाता है। उष्ण स्वभाव वाळो संशोधनकारी औषघ भी शीत के अधिक होने से हीनवीय रहती है। इसिलये इस अवस्था में शरीर और औषप का संयोग अयोग अर्थात् अनुचित रहता है। शरीर में भी प्रायः वायु के उपद्रव होने लगते हैं।

प्रीष्मे पुनर्श्वभोष्णोपहतत्वाच्छरीरमसुखोपपन्नं भवत्युष्णवातातपा-ध्मातमतिशिथिङमत्यन्तप्रविङ्णोनरोषं, भेषजं पुनः संशोधनार्थसुष्णस्व-भावसुष्णानुगमनाचीक्ष्णवरत्वमापद्यते, तस्माचयोः संयोगे संशोधन-मतियोगायोपपद्यते, शरीरमपि पिपासोपद्रवाय ।

ग्रीका श्रुद्ध में गरमी के अधिक होने से धरीर को सुख नहीं मिळता। इसिक ये उष्ण बायु और उष्ण धूप से धरीर फूक जाता अति शियिक तथा गरमी के कारण दोप बहुत अधिक छिपे ( धुळे ) रहते हैं। संघोषन के लिये को औषघ दी जाती है, उसका स्वभाव उष्ण होता है। यह उष्ण स्वभाव की औषघ दी किरणों के योग से अति उष्ण होकर अति तीषण हो जाती है। इसिक ये हस अवस्था में धरीर और औषप का संयोग 'अतियोग' हो जाता है। धरीर में भी प्यास के उपद्रव होने करते हैं।

वर्षासु तु मेघजालावतते गृहार्कचन्द्रतारे धाराकुळे वियति भूमी पङ्क-जळ-पटळ-संवृतायामत्यर्थोपिक्ळकशरीरेषु भृतेषु विहतस्वभावेषु च केवलेखीषघमामेषु वोयवोयदानुगतमाठतसंसर्गाद् गुरुमवृत्तीनि वम-नादीनि मवन्ति, गुरुसमुत्थानानि व शरीराणि। तस्माद्धमनादीनां निवृत्तिर्विधोयते वर्षामागान्तेष्ट्वनुषु न चेदात्ययिकं कर्मे, आत्ययिके पुनः कर्मणि कायसृतुं विकल्प्य क्षत्रिमगुणोपघानेन यथतुँगुणविपरीतेन भेषक्यं संयोग-संस्कार-प्रमाण-विकल्पेनोपगायं प्रमाणवीर्यसमं कृत्वा ततः प्रयोजयेदुत्तमेन यत्नेनाविद्यः ॥ १२७॥

वर्षा फार्यु में आकाश बादकों से भरा रहता है, स्यं, चन्द्र मा और तारे छिपे रहते हैं। इस समय आकाश से पानी वरसता है, स्मि कीचड़से भरी होती है। प्राणियों का श्रारी अस्थन्त क्लिज (आई) होता है। इसिख्ये स्वामानिक गुण घट जाता है। सम्पूर्ण ओषियों में जल, बादक और इनसे मिली वायु का संस्था होने से रस, वीर्य आदि का नाश हो जाता है। इसिक्ये वमन आदि गुक कार्यों को ये ओषियों नहीं कर सकती। इस ऋतु में जो रोग श्रारी में होते हैं, उनका निदान महान् होता है। इसिक्ये देमन्त, प्रीष्म और वर्षा में वमन आदि कार्यों का नियेष किया जाता है।

यदि वमन आदि कार्य करना आवश्यक (अनिवार्य) हो हो तो हेमन्त आदि ऋतुओं में भी ऋतु के विषयोत कृतिम ऋतु (हेमन्त में गर्भयह आदि, श्रीष्म में घारायह आदि) बनाकर, मेवज को संयोग संस्कार के अनुसार तीक्ष्ण या ऋतु वीर्य करके पूर्ण सावधानों के साथ प्रयोग करे जिससे हेमन्त में अयोग और ग्रीष्म में अतियोग न हो ॥ १२२७ ॥

आतुरावस्थास्वपि तु कार्यो कार्ये प्रति कालाकालसंका । तद्यथा-अस्यामबस्थायामस्य भेषजस्याकालः कालः पुनरन्यस्येति एतद्पि हि भवत्यवस्थाविशेषेण, तस्मादातुरावस्थास्वपि हि कालाकालसंका । तस्य परीक्षा मुहुर्मुहुरातुरस्य सर्वावस्थाविशेषावेक्षणं यथावद्भेषजप्रयोगार्थं, नक्षातिपात्वकालमप्राप्तकालं वा भेषजमुपयुज्यमानं यौगिकं भवति । कालो हि भेषज्यप्रयागपर्योप्तिममिनिवर्त्यति ॥ १२=॥

रोगी को अवस्था में भी कार्य एवं अकार्य को देखकर काल और अकार कहा जाता है। जैसे—इस अवस्था में इस औषष का काल नहीं है और इस अन्य खोषष का समय है। (यथा—हबर के छः दिन बीतने पर औषष देनी चाहिये यह औषष का काल है)। यह औषष देने का समय नहीं है (जैसे नव क्वर में कथाय का देना अकाल है।) यह भी अवस्था मेंद से ऐसा होता है। इसकी परीचा है। इसकी परीचा

रोगी की सब अवस्याओं को बार-बार देखकर उचित रीति से औषध देने के किये करनी चाहिये। क्योंकि समय के बीतने पर अथवा समय से पूर्व दो हुई औषघ फकदायक महीं होती। उचित काळ ही औषघ प्रयोग को सफळ करवा है।। १२ = ॥

प्रवृत्तिस्तु प्रतिकर्मस्रमारम्भः । तस्य रुक्षणं−भिषगातुरौषधपरिचा-रकाणौ क्रियासमायोगः ॥ १२९ ॥

प्रवृत्ति—चिकित्सा कर्म का प्रारम्भ 'प्रवृत्ति' है। भिष्म, औषध रोगी और परिचारक इन चारों का मिलकर क्रिया आरम्भ करना इसका लक्षण है ॥१२९॥

चपायः पुनिभिषगादीनां सौष्टवमिभिषयानं च सम्यक् । वेस्य स्वक्षणं—भिषगादीनां यथोक्तगुण-संपद्देश-काल-प्रमाण-सात्म्य-क्रियादि-भिश्च सिद्धिकारणैः सम्यगुपपादितस्यौषधस्यावचारणमिति ॥ १३० ॥

एवमेते दश परीक्ष्यविशेषाः पृथक्रुथक परीक्षितन्या भवन्ति॥

उपाय—भिषम्, औषप, रांगी और परिचारक इन चारों का यथोक उत्तम गुण बाला होना एवं देश काल की अपेखा से इनका एकत्र होना है। खुड्डाक-चतुष्पाद अध्याय में कहे अपने-अपने गुणों से युक्त होकर, देश, काल, प्रमाण, सारम्य और क्रिया आदि सफलता देने वाले कारणों से विचार कर मली प्रकार दी हुई औषप का प्रयोग ही उपाय का लक्षण है।

इस विधि से कारण आदि दल परीक्ष्य विषयों की पृथक् पृथक् परीक्षा करनी चाहिये॥ १३०॥

परीक्षायास्तु खलु प्रयोजनं प्रतिपत्तिज्ञानं । प्रतिपत्तिर्नाम-यो विकारो यथा प्रतिपत्तव्यस्तस्य तथाऽनुष्टानज्ञानम् ॥ १३१ ॥

परीक्षा का प्रयोजन—परीक्षा का प्रयोजन 'प्रतिपत्ति' है अर्थात् जो विकार जिस प्रकार से जानना चाहिये और जिस उपाय से चिक्किसा करना चाहिये, उस रोग को वैसी चिकिस्सा का ज्ञान करना 'प्रतिपत्ति' है॥ १३१॥

यत्र तु खलु बमनादीनां प्रवृत्तिर्यत्र च निवृत्तिरतद् न्यासतः सिद्धि-ष्तरकालग्रुपदेक्ष्यते सर्वम् । प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणसंयोगे तु खलु गुरु-लाघवं संप्रधार्ये सम्यगध्यवस्येदन्यतरनिष्टायाम् । सन्ति हि न्याधयः शास्त्रेषस्मर्गापवादैरुपक्रमं प्रति निर्दिष्टाः । तस्माद् गुरुलाघवं संप्रधार्ये सम्यगध्यवस्येदित्युक्तम् ॥ १३२ ॥

जिन रोगियों को वमन देना चाहिये और जिनको वमन आदि नहीं देना चाहिये, इन सबको पृथक् पृथक् आगे सिद्धिस्थान में कहेंगे। यदि एक ही पुरुष में बमन आदि कार्यों की प्रश्नुति (देने) और निवृत्ति (न देने) दोनों कार्यों के स्थण हो तब रोगों में गुरुता और स्थुता मुळी प्रकार देख कर एक कार्य का निश्चय करना चाहिये, प्रवृत्ति और निवृत्ति के स्थणों में से जिसके स्थण गुरू हों वह कार्य वरना चाहिये। दूनरे स्थु-स्थणों वाने कार्य को छोड़ देना चाहिये। क्योंकि शास्त्रों में ऐसे भी रोग हैं, जिनकी चिकित्सा विधि और निवृद्ध एयं से कही है। शास्त्र में उनकाम की पृत्रुत्ति और निवृत्ति दोनों ही कही है। इनमें से एक कार्य का निश्चय गुरू, स्थु देखकर करना चाहिये।।१३२॥

यानि तु खलु वमनादिषु भेपज-द्रव्याण्युषयोगं गच्छिन्त तान्यसुव्याख्यास्यन्ते । तद्यथा-फल-जीमृनकेद्वाङ्ग-धामार्गव-छुटज-छृतवेवनफल्जानि, फल-जीमृनकेद्वाङ्ग-धानार्गव-पुर्वाणि, आराय्यदृक्षकमद्दनस्वाङ्ग-कण्टक-पाठा-पाटल्ला-साङ्ग्रप्यम् नान्य-सावण्-नक्त-माल-विचुमद्द-पटोल-सुवनं - गुद्धचं-चित्रक-सामवन्त्र द्वांप-दिम्ध-मूल-विषयं,
मधुक-मधूक-कोविदार-कर्नुदार-नीप-निचुल-विक्यं-एल्लाइ-स्वापुर्वाप्रस्ववपुर्वा-कवार्यक्ष, एला-हरेण-प्रियंगु-पृथ्वं का-क्रस्यदृक्ष-तगर-नलद्वः
होवेर-तालोश्य-गोपी-कवार्यक्ष, इष्ठकाण्डिविवश्चवालका-द्रम-वोट-गलद्वछन्न-कवार्यक्ष, सुमना-सौमनस्यायनी-हरिद्रा-दारहरिद्रा-पृथ्वं प्रपुत्वं वामहासहा-छुद्रसहा-कवार्यक्ष, शाल्मिल-शालकक-मद्रपर्यं लाप्पर्यं प्रिप्तः
कोहालक-धन्वन-राजादनोपिच्या-गोपी-श्रक्षाटिका-कपार्यक्ष, पिपपर्लाविपल्लीमूल-चन्नय-चित्रक-शङ्किय-सर्वप-प्राणित-क्षीर-खार-कवणोदकेक्ष
यथालामं यथेष्टं वाऽप्युप्तसंस्कृत्य वर्तिक्रियान्णावलेह-स्नेह कवाय-मासस्स-यवाग्-यूप-काम्बल्क-क्षीरोप्येयान्मोदकानन्याक्ष योगान् विविधाननुविधाय यथाहं वमनाद्वीय द्वाद्विधिवद्वमनीमित कल्पसंप्रहो
वमनदृत्वाणाम् । कल्पस्वेषां विस्तरेणोत्तरकालस्वद्वेद्वयते ।। १३३॥

वमनोपयोगी द्रध्यः—वमन आदि कार्यों में जो औषध द्रव्य काम में आते हैं उनका वर्णन करते हैं। जैसे-वमन द्रव्य फल (मदन फल ) जीमूल (दुरई) इश्वाकु (कड़वी दुरई), धामार्गव (कोषातकी), कुटज (कुड़ा), कृतवेधन (तुरई) इनके फल लेने चाहियें। फल, जीमूल, ईश्वाकु, धामार्गव इनके परो और फूल। अमलतास, कुड़ा मैनफल, विकङ्गत, पाटा, पाटला, गुझा, मूबा, सतवन, नाटाकरञ्ज, नीम, परवल, करेला, गिल्टोप, चीता, खैर, श्वतावरी, कंटेरी (छोटी), श्रीमाञ्जन इनकी जड़ों का क्याय बना कर देवे। महुवा,

पुक्रहरी, सफेद कचनार, डाल कचनार नीम. अम्डवेतस, कन्दूरी, सनक्षानिया, लाल आक, अपामार्ग इनका कथाय प्रयोग करना चाहिये। वड़ी इलायची, रेणुका (मेथी के बीज), फूल प्रियंगू, छोटी इलायची, धनिया, तगर, जटामांसी, लस, तालीशपत्र, उशीर, नेत्रवाला इनके कथाय का प्रयोग करना चाहिये। गला, काण्वेलु, लुक, होगल, कसीदी, तगर इनके कथाय को देवे। चमेली, चमेली की कली, इल्दी, दावइल्दी, दवेत पुनर्नवा, लाल पुनर्नवा, मापपणीं, मूंगपणीं इनका कथाय देवे। सिम्बल, रोहेझा, भादाली, रास्ना, कलमी, बहुवार, धामन, खीरणी हक्ष, पुरनपणीं, सारिवा, सिचाइा इनका कथाय देवे। सिम्बल, रोहेझा, भादाली, रास्ना, कलमी, बहुवार, धामन, खीरणी हक्ष, पुरनपणीं, सारिवा, सिचाइा इनका कथाय देवे। सिम्बल, रोहेझा, भादाली, रास्ना, कलमी, बहुवार, धामन, खीरणी हक्ष, पुरनपणीं, सारिवा, सिचाइा इनका कथाय देवे। सिम्बल, रोहेझा, भादाली, रास्न, खीर नमक इनका कथाय देवा चाहिये। अथवा इन्छा के अनुसार, दोष दृष्य की अपेक्षा से प्रयोजनानुसार वर्ति, चूर्ण, अवलेह, बी, तेल आदि, कथाय, मांव रस, यवाग् (लप्ती), यूष, काम्बलिकल, दूष, इन हो मिलाकर बनाये लड्डू तथा अन्य खाध पदार्थ तैयार करके वमन के योग्य व्यक्ति को बमनविधि से खाने के लिये देना चाहिये। यह बमन इन्यों का कल्य संधेप में कह दिया है। वमन इन्यों के कल्य को पोले कल्यस्थान में विस्तार से कहेंगे॥ १३३॥

विरेचनद्रव्याणि तु श्यामा-त्रिवृचतुरंगुळ-विल्वक-महावृक्ष-सप्तता-शिक्क्ती- दन्ती-द्रवन्तीनां क्षीर-मूळ-वक्षत्र-पुष्प-फळानि यथायोगं तैरतेः क्षीर-मूळ-वक्षत्र-पुष्प-फळानि यथायोगं तैरतेः क्षीर-मूळ-वक्षत्र-प्रकान-घाजश्रङ्गी-क्षीरिणी-नीळिनी-क्छीतक-कषायैश्च, प्रकीयोंदकीयाँ-मस्र-विद्ञा-किपञ्चक-विद्या-गवाक्षी-कषायेश्च, पीळ-प्रियाळ-सद्भीका-काश्मयं-पृष्पक-वद्र-दाह्मामळक-ह्रतिकी-विभीवक-बुश्चीर-पुनर्नवा-विद्यारिगम्धादि-कषा-येश्च, शीधु-सुरा-सौवीरक-तुषोदक-मेरेय-मेदक-मिद्रा-मधु-मधू-अक-घा-न्याम्ळ-कुवळ-वद्र - खर्जूर-कर्कन्युभिश्च द्धि-दिधमण्डोद्दश्चिश्चः गोमहिष्यजावीनां च क्षीर-म्त्रैययाळामं यथेष्टं वाऽच्युपसंस्कृत्य वर्ति-क्रिया-चूर्णासव-छह-स्नेह-कषाय-मास्रस-यूवकाम्बत्तिक-यवाग्रूक्षीरोप-वेयान्मोदकानन्याश्च अक्ष्यप्रकारान् विविधाश्च योगानतुविधाय यथाई विरेचनाहीय द्याद्विरेचनमिति कल्पसंप्रहो विरेचनह्रव्याणाम्। कल्प-स्त्रेचा विस्तरेण यथावदुत्तरकाळमुपदेक्ष्यते।। १३४॥

क्ष काम्बर्किक यूच का कक्षण---'पिश्चितेन रसस्तत्र यूची घान्यैः खडः फठैः । मृळैब्ब तिककल्काम्ब्रपायः काम्बर्किकः स्मृतः ॥ अष्टांगर्सप्रह - सूत्रस्थान ॥

विरेचन द्रव्य-काली निशीय, सफेद निशीय, अमलतास, लोध, स्नुही, शिकाकाई, शंखपुष्पी, दन्ती, द्रवन्ती (मोगर्ड्ड एरण्ड ) इनके द्रव, मूल, त्वचा, पत्ते, पुष्प और फुड ये छः विरेचनाश्रय द्रव्यों को मिडा कर अथवा प्रथक प्रथक रूप से प्रयोग करना चाहिये । अजवायन, अमान्य, मेडाश्यक्ती, दुर्वा, नीलनो, मुलहठी, इन के कपाय कर देवे । प्रकार्य और उदकार्य (दो प्रकार का करंज ), श्यामञ्जल, कमीला, बायबिडंग, इंद्रायण इनके कथाय का उपयोग करे । पीलु, पियाल, सुनका, गम्भारी, फालसा, बेर, अनारदाना, आंवका, हरह, बहेहा, श्वेत और लाल पुनर्नेत्रा, विदारीगन्या, शालपणीं, प्रक्षिपणीं, बृहती और छोटो कटेरी (हस्वपंचन्छ ) इनके कपाय का प्रयोग करना चाहिये। सीधु, मुरा, कावजी, तुवीदक (धान्याम्ड), मैरेय (सुरा और आवर को मिडाकर तैयार की मरा ), भेरक, मदिरा, मधु ( द्राधा-मुरा ), मध्िका, धान्याम्ब, कुवल, बदर और कर्कन्ध ( बेरों के भेद हैं ) और खजूर, दही, दही का मण्ड मस्तु, उदिश्वत् (दही में आधा पानी मिळाकर तैयार की छाछ ), गाय, भैंस. बकरी और भेड़ इनमें से जिसका मूत्र या दूध मिले उनसे वर्ति, चुर्ण, अवलेह, स्नेह, कपाय, मांस रस, यूप, काम्बलिक,यवागू, श्वीर तथा लड्डू और अन्य खाद्य पदार्थों को तैयार करके विरेचन के योग्य व्यक्ति की विरेचन विधि से खाने के लिये देना चाहिये। यह बिरेचन दृश्यों का संग्रह संक्षेप में कह दिया है। विस्तार से कलग्रधान में कहेंगे ॥ १३४ ॥

आस्थापनेषु तु भूथिष्ठकल्पानि द्रव्याणि यानि योगभुपयानित तेषु तेष्ववस्थान्तरेष्वातुराणां तानि द्रव्याणि नामतो विस्तरेणोपिद्श्यमाना-न्यपरिसंख्येयानि स्युरतिबहुत्वान्, इष्टश्चानितसंस्रेपविस्तरोपदेशस्तन्त्रे, इष्टं च केवळं ज्ञानं, तस्माद्रसत एव तान्यनुक्याख्यास्यन्ते ॥ १३८ ॥

आस्थापन द्रव्यों में जो द्रव्य प्रायः रोगियों की अवस्था मेद से अनेक प्रकार से प्रयोग में आते हैं, वे औषध द्रव्य अधिक होने से एक एक का नाम कहने पर असंख्य हो जाते हैं। शास्त्र में न तो अधिक संक्षेप और न अधिक विस्तार होना चाहिये। इसिंखये शास्त्र में सम्पूर्ण, सन बातों का ज्ञान ही अपेक्षित होता है। इसिंखये आस्थापन द्रव्यों को यहाँ पर रस के द्वारा (छः प्रकार से) कहेंगे॥ १३५॥

रस-संसर्ग-विकल्प-विस्तरो श्रेषामपरिसङ्क येयः,समवेतानां रसाना-मंशाशबळविकल्पातियद्वत्वात् । तस्माद् द्रव्याणां चैकदेशप्रदाहरणार्थं रसेव्वजुविभव्य रसेकैकश्येन रसकैवल्येन च नामळक्षणार्थं पद्यास्थाप-नस्कन्धाः समृहरसतोऽजुविभव्य व्याख्यास्यन्ते । यत्त वद्विवमास्था- पनमेकरसमित्याचक्षते मिषजस्तद् दुर्लभतमं, संसृष्टरसमू यिष्ठत्वाद् द्रव्याणाम् । तस्मान्मधुराणि च मधुरप्रायाणि च मधुरविपाकानि च मधुरप्रमावाणि च मधुरप्रमावक्षिमका किवानि किवान

छः रस होने पर भी इनके परस्यर मिळने से बहुत विश्तार हो जाता है, जिससे कि ये असंस्य बन जाते हैं। एक दूसरे में मिळे रसो के अंधांध बल की विकल्पना से असंस्य भेद हो जाते हैं। इसलिये आस्थापन द्रव्यों के उदाहरण मात्र के लिये मधुर आदि छः प्रकार के रसों में एक एक का विभाग करके नाम मात्र से कहेंगे। बुद्धिमान् मनुष्य न कहे हुए द्रव्यों को भी समझ सकेंगे। अतः रस के अनुसार छः प्रकार विभाग करके नाम और छक्षण दर्शोंने के लिये छा आस्थापन स्कन्यों को समूह रसों के अनुसार विभाग करके कहेंगे।

वैद्य लोग छः प्रकार के आस्पापन स्कन्ध को गुद्ध एक रह वाला कहते हैं। यह बात अतिदुर्लम है। क्योंकि द्रव्यों में एक अनेक रहों का परस्पर संवर्ग रहता है। इवल्यि जो द्रव्य मधुर रह (प्रायः करके) बहुल मधुर विपाक और मधुर प्रमान वाले (अचिन्त्य धिक वाले) हैं, उनके रखान्तर होने पर भी मधुर रह की प्रधानता होने से मधुर समझकर इस मधुर स्कन्ध में ही उपवेश करेंगे। इसी प्रकार अम्ब आदि द्रव्यों की भी व्याख्या करेंगे।

यथा-जीवक, ऋषमक, जीवन्ती, वीरा (शतावरी), तामककी (भूस्या-मळकी), काकोछी, खीरकाकोछी, भीद (सहस्त्रवीर्या, शतावरी का मेद), मूर्णपर्णी, माषपर्णी, शालपर्णी, पृक्षिपर्णी, शणपर्णी मेदा, महामेदा, देवदाक, काकडाग्ट्रक्ली, विधादा, छिलसहा, (शिलोय) छत्रा, तालमखाना. अहिच्छत्रा ( शैंफ का मेद ), लाल कोकिलाझ, आवणी ( रक्तपुण्डेरी ), महाआवणी ( वेबेतपुण्डेरी ), अलंबुया, सहदेवी, पीतपुण्या ( वळा ), विश्वदेवा कालफूल-वाली, दण्डोरवला, शुक्रा, निशोप, वला, अतिवला, विदारी, कीरिबदारी, कुद्रसहा ( ऐन्द्री ), लालकुरवक, श्वेत कुरवक, भरासहा, कुलकतरणी, श्वेत कुरवक, श्वुष्याच्या, असान्य, संहर्षा ( जन्तुकारी ), गोलक, वन्दाक, शातवरी, शोंफ, महुए का भेद. मुलहटी, मधुलिका, किसमिस, सजूर, फालसा, कौंच, कमल के बीज, कसेल, राजकसेल, पियाल, कतक, गम्भारी, शीतला, नील किएटी, ताल और सजूर, मुस्तका, गाया, ईन्तुवालिका, दर्भ, कुछ, काछ, लाल वावल, गुन्द्रा ( श्वर्मेद ), इत्कट, श्वर्मूल, राज सरसी, ( पीली सरसीं ) श्वष्यपोक्ता वा शातावरी भेद किसक्च्यू ( कोचू ), द्वारदा, ( साल ) भारदाजी ( जंगली कपास ), जंगली स्त्रीरा, शतावरी भेद, ( हंसपादिका ) हंस के पांच के समान आकार की लता, काकनासा, पेटिका, क्षीरलता, लोटी इलायची, अनन्त मूल, यण्डिमधु का भेद कपोतनली ( बाह्नी भेद ) और सोमलता, गोपवली और मधुवली।

एषामेर्वविधानामन्येषां च मधुरवगं-परिसंख्यातानामीषधह्रव्याणां छेबानि खण्डशस्त्रेद्धवित्वा भेषानि चाणुशो भेदियित्वा प्रक्षाच्य पानी-येन सुप्रक्षाख्रितायां स्थाल्यां समावाष्य पयसाऽर्थोदकःनाभ्यासिच्य साधयेदन्यां सततसुपघट्टयन, तद्धपयुक्तभूयिष्ठेऽम्भसि गतरसेष्वौप येषु पयसि चानुपदम्ये स्थालीमण्डस्य सुपरिपूतं पयः सुखोष्णं घृतन्तैछ-वसा-मज्ज-छवण-काणितोपहितं वस्ति वातविकारिणे विधिज्ञो विधिन् वद्द्यात्, शीतं तु मधुसपिक्यांसुपसंसुज्य पित्तविकारिणे विधिज्ञो

चादिति मधुरस्कन्धः ॥ १३६ ॥

इन अथवा अन्य इस प्रकार के मधुवर्ग में पठित औषव द्रव्यों में जो द्रव्य छेदन के योग्य हों, उनके हुकड़े २ करके और जो फोड़ने के योग्य हों, उनके हुकड़े २ करके और जो फोड़ने के योग्य हों, उनको फोड़कर छोटे २ हुकड़े बनाकर पानी से मछी प्रकार घोकर थांछी में रखना चाहिये। डेग ताम्या, लोहा या भिट्टी को लेनी चाहिये। डेग को नीचे से छैप देना चाहिये। इस डेग में दूध में आधा पानी मिळाकर डाल देना चाहिये। इस डेग में अधि पर रख कर कोमळ आंच से धीरे धीरे पढ़ाना चाहिये। इस डेग को अधि पर रख कर कोमळ आंच से धीरे धीरे पढ़ाना चाहिये। किस समय पानी लगभग सुख जाये, औषधियों में से रस निकळ आये, दूध का खळना आरम्भ न हो, तब डेग को उतार कर बल से छान छेना चाहिये। किस इस दूध को कुछ गरम रखकर थी, नेल आदि चर्चा, मज्ञ का मेळ आदि मिळा-कर

बातरोगी को विधिपूर्वक आस्थापन नामक बस्ति वे । दूध के ठण्डा होने पर धी या मधु मिछा कर पित्त बिकार के रोगी को विधिपूर्वक बस्ति दे । यह मधुर-स्कम्ब हुआ। । १३६॥

आम्राम्रातकः लकुन - करमर्व-वृक्षाग्रलाग्लवेतस-कुवल बद्र-दाहिस-मातुलुङ्ग-गण्डीरामलक - नन्दीतक-शीतक-विन्तिडीक - दन्तराटैरावतक-कोषाम्र-धन्यनानां फलानि, पत्राणि चाम्रातकारमन्तकः चाङ्गेरीणां चतु-विधानां चाग्लिकनानां द्वयोः कोलयोखाम-शुष्कयोद्वेयोध्वेय शुष्काग्लिक-योभीग्यारण्ययोः, वासव-द्रत्याणि च सुरा-सोवीर-तुषोदक-मैरेय-मैदक-मदिरा-मधु-सीधु-शुक्त-दिध-दिधमण्डोदिश्वद्धान्याम्लादीनि च ।

अम्बद्रस्यस्य—आम, आमड़ा, बड़हड ( डहू ), करोंदा, इसबी, अमब वेतम, कुवल और वदर ( वेर के मेद ), अनार, विजीर, गण्डीर ( समष्ठिल, काकाम्र ) आंवला नन्दीतक (तृन), जळलोटक ( कालमेच ), निम्बु, ऐरावतक ( नारंगी ), तिन्तिडीक ( अमली ), कचा आम और धन्वन (घामन), दन्तशट (कैय) के फल,आम्रातक, अश्मन्तक (कचनार का मेद) और चांगेरी (घाक) इनके पचे, चारों प्रकार का इसकी, शुष्क आम, दोनों प्रकार के बेर, चारप्रकार की इसली, (माम्य और जंगली शुष्क और आई मेद से चार प्रकार की) इनके पचे, आसब द्रम्य, ग्रुरा, सौवंरिक, तुपोदक, मेदक, मदिरा, मधु, सीधु, शुक्क, दही, मस्त्र, उदिवत , धान्याम्ल आदि ।

एवामेवंविधानां चान्येवां चाम्छ-वर्ग-परिसंख्यातानामौषधद्रभ्याणां लेषानि खण्डशस्त्रेवं विध्वानि चाणुशो भैद्धित्वा द्रवेः स्थिराण्य-विक्वय साधियत्वोपसंस्कृत्य यथावत्तेल-वसा-मधु-मज्ज-छवण-फाणि तोपहितं सुखोष्णं वस्ति वात-विकारिणे विधिक्को विधिवदद्यादित्य-म्रुस्कन्यः ॥ १३७ ॥

अम्बस्कन्य में गिने इन और इन के समान अन्य औषध द्रम्यों के टुकड़े इरके, छोटा छोटा चूर्ण बना कर सुरा-सौवीर आदि द्रबों से खिंचन करके डेग में रख कर पूर्व की मांति विद्य करना चाहिये। विद्य होने पर इसमें तेल, बसा, मजा, नमक, राव मिकाकर योड़ी गरम अवस्था में वातरोगी को विधिपूर्वक आस्थापन बस्ति देनी चाहिये। यह अम्बस्कन्य है ॥१३७॥

सैन्धवः सौवर्चल कालविज्ञः पाक्यानूप-कूष्य-वालुकैल-मौलकः सामुद्रः रोमकौद्द्रभिदौषर-पाटेयकः पाशुकानीत्येवंप्रकाराणि वान्यानि लवण-वर्ग-परिसंख्यातानि, एतान्यम्लोपहितान्युष्णोदकोपहितानि वा स्तेहवन्ति सुद्धोष्णं वर्सित वातःविकारिणं विधिज्ञो विधिवद्यादिति लवणस्कन्धः । स्वणस्करध—सैन्यव, सीवर्चक, काळविड्, पाक्य (पाक द्वारा तैयार किया) कृष्य (कुष्पी के आकार में यता ), बालुकैल (रेत में से बना ), मोलक (मृत्वों से बना ), सामुद्रिक, रोमक (साम्भर प्रदेश में उत्पल नमक ), जीवर (जन्म मृत्वि में उत्पल), पांगुज (धूली से उत्पल) पाटेयक (लवण भेद ) हस मकार के तथा अग्य लवण वर्ग में गिने हुए अग्जवर्ग से मिश्रित अथवा गरम पानी से मिश्रित पृत तेल आदि स्नेहीं से बनी सुलोष्ण बस्ति को वातरी के लिये विचित्रक देना चाहिये! यह लवणस्करन है ॥१३८॥

पिप्पत्नी-पिप्पत्नीमूळ हरिविष्प्यकी-चव्य-चित्रक-शृङ्गवेर-मरिचाज-मोदार्द्रक-विडङ्ग-कुस्तुस्बुरु-पीळ-ते जोवत्ये आ-कुष्ठ-भञ्चातकारिय-हिंगु-कि क्रिम-मूळक-सर्षप-कश्चन-करख-शियुक-वगपुष्प-भूस्तृण सुगुख-सुरस-कुठे रकाजक-गण्डीर-काळमाळक-पणास-श्ववक-फणिजक-श्वार-मूत्र-पित्ताना-मेवंविधानां चान्येषां कटुक-वग-परिसंख्यातानामीषधद्रव्यस्मां लेखानि खण्डशरुलेद्द्रियत्वा भेद्यानि चाणुशो भेद्यित्वा गोमूत्रेण सह साधयि-त्वोपसंस्कृत्य यथावन्मयु-तैळ-खपणोपहितं सुखोष्णं वरित श्लेष्मिवका-रिणे विधिक्नो विधिवद्यादिति कटुकस्कन्धः॥ १३८॥

कटुक स्कम्थ—पिप्पली, पिप्पलीमूल, गजपिपली, चिविका, चीता, सींठ, मरिच, अजवायन, आर्द्रक (अदरत्ल), वायबिटग, हरा धितया, पीलु, तेजवळा, इलायची, क्ट, मिलाया, हींग, देबदार, मूली, करसी, लहुतन, करंज, शोमाञ्जन, मीठा सहजन, खुरासानी, अजवायन, ( लरपुष्पा, वन सुरुसी ), कचूषा, सुसुख, सुरस, अर्जक, काण्डीर, कालमालक, पर्णास, खबक, पणिष्जक, ( ये सब सुरुसी के मेद हैं, ) खार, मूत्र और पिरा ।

ये तथा अन्य कटुवर्ग में गिने हुए द्रव्यों को कूट पास कर गोमूत्र के साथ यका कर, मधु, तेल और लवण से भिश्रित करके मुखोष्ण वस्ति को रेजेम रोगी के लिये विधिपूर्वक देना चाहिये। यह कटुकस्कन्ध है।

चन्दन-नळद्- कृतमाळ - नकमाळ-निस्य-तुस्युर्त-कृटज-इरिद्रा-दाहर्द्रा-दाहर्द्रा-सुस्त-मूर्वाकरात-तिकक-कर्दुरोहिणी-त्रायमाणा-कारवेलिका-करीर-करवीर-केलुक - कठिल्लक-मृष-मण्डूकपर्णी-कर्कोटक-वार्वाकु-कर्कश-काक-गाची-काकोदुम्बरिका-सुवव्यतिविष - पटोळ-कुळक-पाठा-गुङ्कची वेत्राय-वेतस-विकङ्कत-बकुळ-सोमवरक-सप्तपर्ण-सुमनाकोवल्गुज-वचा-तगरागु-ठ-वाळकोशीराणामेवंविधानां चान्येषां तिक्तवर्गपरिसंख्यानानामोषघट्र-व्याणां छेद्यानि खण्डसस्टेद्यित्वा भेद्यानि चाणुको भेद्यित्वा प्रक्षाल्य पात्रीयेवाध्यासिक्य साध्यिरवोषसंस्थ्य ग्रावाच मधुत्तेळळवणोषदिनं

सुखोष्णं बस्तिं ऋष्मविकारिणे विधिवद्दयात्। शीतं तु मधुसपिंश्यांमुपसं-स्कृत्य पित्तविकारिणे विधिज्ञो विधिवद्दणदिति तिक्तस्कन्धः॥१४०॥

तिकरकृत्व—चन्दन, उधीर, कृतमाळ, नाटा करखा, निम्म, तुम्बर, कूझ, हल्दी, दाबहल्दी, मुस्ता, मूर्वा, विरायता, कुटकी, त्रायमाणा, करीर, करबीर, पत्तुर, कंद्रेटक (करेळा), वांवा, मण्डूकपणी, कांकरोळा, वेंगन, परवल, काको दुम्बर, मकोय, करेळा, सुषवी (जंगळी करेळा), अतीय, परवल, कुणक (परवल से मेंद्र), पाटा, मिळीय, वेंत का अपभाग, अम्बदैतय, कुंन, मौल्यरी, श्वेत खदिर, सप्तपणी, चमेळी, आक, बावची, विफला, तगर, अगक, उधीर, इन द्रव्यों को वा तिक्र वर्ग में गिने हुए अन्य औषध द्रव्यों को कृट पीस कर पानी से धो कर पानी के साथ पूर्ववत् विधि से पाक करना चाहिये। सिद्ध होने पर इसमें मधु, तेळ और नमक मिळाकर इळके गरमबस्ति को विधिषूर्वक रहेम्म रोगी के लिये देना चाहिये। शीतळ होने पर मधु और घी मिला कर पित्त रोगी को देनी चाहिये। यह तिकरकृत्य है। १४०॥

प्रियंग्बनन्ताम्नास्थ्यम्बक्षकी-कट्बङ्ग-छोध- मोचरस-समङ्गा-धातकी पुष्प-पद्म-पद्मकेश्वर-जम्ब्बाम्-त्वक्सक्ष-बटक-पीतनोद्धम्यराहवत्थ-भक्षात-काश्मन्तक-शिरीप-पुष्प-शिश्चपा-सोम बल्क-तिन्दुक-पियाळ-बदर- खदिर-सप्तप्याश्चकण-स्यन्दनार्जुनासनारि मेदैळवाळुक-परिपेळव-कदम्बश्चर- एककी-जिङ्गिनी-काश-कशोषक-राजकशोषक-कट्फळ-वंश-पद्मकाशोक-शाळ धव-सर्ज-भूर्ज-शण-खरपुष्पा-पुरशमी-माची-कवरक-तुङ्गाजकणीश्चकण-एक्र्जंक-विभोतक-कुम्मी-पुष्कर-बीज-विस-स्णाळ-ताळ-खर्जूर-तरूणामे-वंविधानां चान्येषां कथायवर्गपरिसंख्यातानामीषभ्रद्रव्याणां छेद्यानि खण्डशश्चेद्वित्वा भेद्यानि चाणुशो भेद्यत्वा प्रक्षाल्य पानीयेन सह साधयित्वोपसंस्कृत्य यथावन्मधुतैळळवणोपहितं सुखोष्णं बस्ति स्रोधपसंसुक्य विक्तारिणे विधिक्को विधिवद्यात्।शीतं तु मधुसर्विभ्यामुपसंसुक्य विक्तारिणे विधिक्को विधिवद् द्यादिति कथायस्कन्धः १४१ ॥

कवाय स्कन्ध—फूल प्रियंगु, अनन्तमूल, आम की गुठली, पाठा, स्योनाक, लोध, मोचरस, मंजीठ, धाय के फूल, पदा, कमल को केदार,जायुन, आम, पिळ-खन, बढ़, कपीतन, गुरूर, पीपल, भिलावा, पापाणभेद, सिरस, शीधाम, खैर, तिन्दुक, पियाल, बेर, लेर (लाल), सरापण, अस्वकर्ण (पलाधा), तिनिध, अर्जुन, असन, बिट, खिंदर, तेजबल, केवर्षायुस्ता, कदम्ब, शल्लकी, जिमाण, कास, कसेक, राजकसेठ, कायफल, बांस, पदाल, अशोक, साल, धव, प्रवंचक, माजवहकल, हक्ष, युन्ती, शमी, देवदाक, बोरोक, पुनाग, शाल मंद, बहा

शाल, तिन्दुक, बहेदा, कायफल, कमल गद्टा, विस, मृणाल, ताइ, खज़र, बीकार इन या कवाय वर्ग में गिने हुए अन्य द्रव्यों को कूट पीस कर पानी से को कर पानी से को कर पानी से को कर पानी के साथ पूर्ववत् पकाना चाहिये। शिद्ध होने पर मधु-तेल और लवण मिळाकर विविपूर्वक इलेष्मा के रोगी को कवोष्ण बस्ति देनी चाहिये। शीतल होने पर घी और शहद मिळा कर पिचविकार के रोगी को देना चाहिये। यह कवाय स्कन्य कह दिया॥१४२॥

तत्र श्लोकाः—षड्बर्गाः परिसंख्याता य एते रसभेदतः ।
आस्थापनमभिन्नेत्य तान विद्यात्सार्वयोगिकान् ॥ १४२ ॥
सर्वशो हि प्रणिहिताः सर्वरोगेषु जानता ।
सर्वान् रोगान्त्रियन्त्रन्ति गेध्य आस्थापनं हितम् ॥ १४३ ॥
येषां येषां प्रशान्त्यर्थं ये ये ते परिकीर्तिताः ।
द्रव्यवर्गा विकाराणां तेषां ते परिकीर्पनाः ॥ १४४ ॥
इत्येते षडास्थापनस्कन्या रसतोऽतुविभव्य व्याख्याताः ।

आस्पापन बस्ति के अभिपाय से रही के भेद से जो ये छः वर्ग कहे हैं, इन छः स्कन्धों को आस्थापन बस्ति से अच्छे होने वाले धन रोगों में लागू होने बाले सन रोगों में लागू होने बाले समझने चाहिये। क्वोंकि दोय, कृष्य, देश, काल, मात्रा आदि की अपेखा करके औषध-उपयोग को जानने वाले वेच द्वारा जिन रोगों के लिये आस्थापन विधि हितकारी है, उन रोगों में प्रयुक्त किये हुए यह छः वर्ग सब रोगों का शमन करते हैं। जिन जिन विकारों की शान्ति के लिये जो जो द्रव्यवर्ग नहीं कहे हैं, वे २ उन २ रोगों को कुपित करते हैं, शान्त नहीं करते। इस प्रकार से छः आस्थापन स्कन्धों को रसों के अनुसार विभाग करके कह दिया।।१४२-१४४।।

तेक्रयो भिष्यबुद्धिमान् परिसंख्यातमपि यदाद् दृश्यमयौगिकं मन्येत तत्तद्वकर्षयेत्, यदाच्यानुक्तमपि यौगिकं वा मन्येत तत्तद् विद्ध्यात्। वर्गमपि वर्गेणोपसंस्रजेदेकमेकेनानेकेन वा युक्ति प्रमाणीकृत्य। प्रच-रणमिव भिश्चकस्य बीजमिन कर्षकस्य सूत्र' बुद्धिमतामल्पमप्यनल्पक्षा-नायतनं भवति। तस्माद् बुद्धिमतामूहापोह् वित्रकाः। मन्दबुद्धेस्तु यथोक्तानुगमनमेव श्रेयः। यथोक्तं हि मार्गमनुगच्छन् भिषक् संसाध-यति वा कार्यमनतिमहत्त्वाद्वा निपातवत्यनतिहस्वत्बादुवाहरण-स्वेति॥ १४४।।

बुद्धिमान् वैद्य इन वर्गों में गिने हुए जिस द्रव्य को अयोगिक समझे उसको निकास देवे और न कहे हुए जिस द्रव्य को योगिक समझे उसको इनमें मिस्र स्वेवे । सुक्ति के अनुसार दोष-दूष्य की विवेचना करके एक वर्ग को एक, अथवा अनेक वर्ग के साथ मिला कर प्रयोग करे। मिलुक के विचरने के समान और किसान के बीज की तरह यह अला कथन भी बुद्धिमानों के लिये वहा ज्ञानपद है, क्योंकि बुद्धिमानं व्यक्ति ऊहापोह (यह इस प्रकार है, यह इस प्रकार नहीं है, इस प्रकार के तर्क) और वितर्क प्रमाण-युक्ति में कुस्क होते हैं। मन्द-बुद्धि वाले व्यक्ति को कथनानुसार ही कार्य करना अयस्कर है। क्योंकि इस प्रकार का मन्द बुद्धि काला भियक्, उपदेश के न बहुत संख्या आरेन बहुत विस्तार होने से, विना ऊहापोह के भी यथोक्त मार्ग का अनुसरण करता हुआ कार्य में सफहसा प्राप्त कर लेता है। ११४५।।

अतः परमनुवासनद्रव्याण्यनुज्याख्यास्यन्ते — अनुवासनं सु स्नेह् एव । स्नेहस्तु द्विविधः — स्थावरो जङ्गमास्मकश्च । तत्र स्थावरास्मकः स्नेहस्तैल्यतेलं च । तद् द्वयं तैल्यमेव कृत्वोपदिश्यते, सर्वतस्तैलपा-धान्यात् । जङ्गमास्मकस्तु — वधा, मण्जा, सर्विरिति ॥ १४६ ॥

तेषां तु तैळ-वसा-मञ्ज-सर्पिषां तुयथापूर्वं श्रेष्ठं वात-रुळेष्म-विकारे-ष्वजुवासनीयेषु, यथोत्तरं तु पित्तविकारेषु, सर्व एव वा सर्वविकारे-ष्वपि च योगमुपयान्ति संस्कारविशेषादिति ॥ १४७॥

इसके आगे अनुवासन द्रव्यों की व्यास्या करेंगे। अनुवासन का अर्थ स्नेइ है। स्नेइ दो प्रकार का है स्थावर और जंगम। इनमें स्थावर स्नेइ दो प्रकार का है। जैसे—तैल (तिलों से उत्पन्न हुआ) और अतैल (तिलों से न उत्पन्न हुआ), इन दोनों को तैल शब्द से ही कह देते हैं, क्योंकि सब तैलों में तिल के तैल की ही प्रधान है। जंगम स्नेट वसा, मज्जा और सिंप (धो) हैं। तैल, वसा, मज्जा और घी इन में पूर्व की वस्तु उत्तर वस्तु से केष्ठ है अर्थात् घी से मजा, मज्जा से वसा और वसा से तिल केष्ठ है। यह नियम वात और कक्त के विकारों के लिये है। पित्तजन्य विकारों में उत्तरोत्तर वस्तु (तैल से वसा; वसा से मज्जा और मज्जा से घी) श्रेष्ठ है। अथवा सब ही स्नेह सब रोगों में विशेष संस्कार से (उस उस दोषहर इन्ध्य के सहयोग से) उपयुक्त वन जाते हैं। १४६-१४७॥

शिरोविरेचनद्रव्याणि पुनरपामार्ग-पिप्पडी-मरिच-विडङ्ग-शिमुशि-रीच-कुस्तुम्बुरु - पिल्वजाव्यज्ञमोर् - वार्ताकी - पृथ्वीकेडा-इरेणुका फला-नि च । सुमुख-सुरस-कुठेरक-गण्डीरक-कालमालक-गणीस-क्षवक-फणि-ज्ञक-हरिद्रा-शङ्केद-मूलक-ल्युन-तर्कारी-सर्वप-पन्नाणि च, अर्कालक-कुष्ठ-नागदन्ती-चचा-मार्गी-इवेता-क्योतिष्मती-गवाक्षी-गण्डीर-पुष्पी-वृक्षिकाली-वयस्थातिविषा-मूलानि च, हरिद्रा-शङ्कवेर-मूलक-ल्युन- कन्दाश्च, लोध-मदन-सप्तपर्ण-निम्बार्क-पुरुशणि च, देवदार्वगुरु-सरल-राह्मकी जिङ्गिन्यसन-हिंगु-निर्यासाश्च, वेजोवती-वराङ्गेङ्गदी-राभाञ्चन-वृहती-कण्टकारिका-स्वचः।

शिरोविरेचन द्रव्य — अपामार्ग, पिपकी मरिच, वायविष्टंग, शोमांजन, विरस, हरा धनिया, बेळिपिरी, अजवायन, काला जीरा, वार्ताकी, वडी इलायची, छंटी इलायची, रेणुका इनके फल, सुमुख, सुरस, कुटेरक, गण्डीर, कालमालक, पर्णास, खबक, फणिजक (तुलसी के भेद), इल्री, सोठ, मूली, लहुमुन, जयन्ती और सरसी इनके परो। आक, लाल फूल का आक, कुठ, नागवला, बच, अपामार्ग, मारूकंगनी, इन्द्रायण, रामठ, मधुरिका (संप्त), वृक्षकाली, ब्राह्मी, और अतीस इनके मूल। इल्री, आर्डक, मूली और लहुमुन इनके कन्द्र। लोघ, भैनफल, समर्णा नीम और आक इनके कुछ। देपदाह, अगर, शक्तकी, सरलक्ष्म, जिमण, असन और हींग इनका गोंद, तेजबल, दालचींनी, इंगुदी, शोमांजन, बड़ी कटेरी और छोटी कटेरी इनकी छाल।

इति शिरोविरेचनं सप्तविधं फल पत्र मूल-कन्द-पुष्प-नियोस-स्वगा-श्रयभेदात् । छत्रण-कदुःतिकः कषायाणि चेन्द्रियोपशयानि तथाऽपरा-ण्यतुक्तान्यपि द्रव्याणि यथायोगविद्दिनानि शिरोविरेचनार्थमुपदिश्य-न्त इति ॥ १४=॥

शिरोविरेचन क्ष सात प्रकार का है — परु, परं, मूल, कन्द, पुष्प, निर्यास (गोद) और स्वचा भेद से। लवण, कटु और तिक एवं, कषाय ये रस इन्द्रिय चत्तु आदि को शान्त करने वाले हैं; उपधातक नहीं है। इस प्रकार के अन्य यहां पर न गिने हुए, द्रक्षां का दोव दूष्य की अपेक्षा से योग के लिये अनुकुल जानकर शिरोविरेचन कार्य में उपयोग कर लेना चाहिए। ॥१४८॥।

तत्र ऋोकाः—छक्षणाचार्यशिष्याणां परीक्षाकारणं च यत् । अध्येयाध्यापनविधिः संभाषाविधिरेव च ॥ १४६ ॥ षड्भिरूनानि पख्चाशद्वादमार्गपदानि च । पदानि दश चान्यानि कारणादीनि तत्त्वतः ॥ १४० ॥ संप्रदनश्च परीक्षादेर्नवको वमनादिषु । भिषम्जितीये रोगाणां विमाने संप्रदर्शितः ॥ १४१ ॥ बहुविधमिदशुक्तमर्थजातं बहुविधवाक्यविचित्रमर्थकान्तम् ।

 सुश्रुत में आठ प्रकार के शिरोविरेचन द्रव्य माने हैं। इनमें आठवां 'सार' गिना है। वह्रविधशुभशन्दसंधियुक्तं बहुविधवादिनिपृदनं परेपाम् ॥१४२॥ इमां मितं बहुविधहेतुसंश्रयां विज्ञज्ञिवान्परमतवादस्दनीम् ।

न सज्जते परवचनावमद्नैने शक्यते परवचनैश्च मर्दितुम् ॥१५३॥ दोषादीनां तु भावानां सर्वेषामेव हेतुमत् ।

मानात्सम्यग्विमानानि निरुक्तानि विभागशः ॥ १५४ ॥

शास्त्र, आचार्य और शिष्य की परीक्षा, परीक्षा का कारण, अध्ययन और अध्यापन विधि, (शिष्य-आचार्य विधि), तद्विद्य संभाषाविधि, चवालीत वाद मार्ग, कारण, करण आदि दस पद, वमन आदि परीक्षार्य, परीक्षा के प्रकार, तथा नी प्रकार हुए होग-भिष्यण्जितीय अध्याय में भगवान् आत्रेय ने पूर्ण हैंप से कह दिये हैं।

बहुत प्रकार के वाक्यों से विचित्र, अर्थ में सुन्दर, बहुत प्रकार के शुभ शब्दों की संधि योजना से बनाये, दूसरों के बहुत प्रकार के बाद को इटाने वाले नाना तस्त्र यहां पर भगवान् आत्रेय ने कहे हैं।

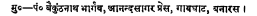
नाना प्रकार की युक्ति से युक्त, दूनरों के मत को निराकरण करने वाली, यहां पर कही इस बुद्धि को जान कर वैद्य, दूनरों के वचनों का विमर्दन करने में समर्थ होता है। दूनरों के वचनों से पराजित नहीं हो सकता है। इनके ज्ञान से वैद्य सभा में वाक्चातुर्य से दूसरों को परास्त करता है, उनसे पराजित नहीं होता।

विमान स्थान की निक्कि-

दोष आदि सब भावों के युक्तिपूर्वक समस्त मान, एक एक करके कह दिये हैं। दोप आदि का विशेष रूप से मान अर्थात् शान 'विमान' है। इस विमान का यहां पर उपदेश किया है, इसक्षिये इसको विमान स्थान कहते हैं।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते विमानस्थाने रोगभिषश्चितीयः विमानं नामाष्टमोऽध्यायः ॥ ८ ॥

इति विमानस्थानं समाप्तम् ।



# लाल बहातुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library समूरी MUSSOORIE

| अवाध्नि म० |      |
|------------|------|
| Acc. No    | <br> |

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनाँक या उससे पहले वापस करदे।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनाक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Porrower s<br>No | दिनाक<br>Date | उधारकर्ना<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No |
|---------------|-------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------|
|               |                                           |               |                                           |
|               |                                           |               |                                           |
|               |                                           |               | _                                         |
|               |                                           |               |                                           |
|               |                                           |               | -                                         |
|               |                                           |               |                                           |



H
615.536

बरक गान - 14071
खण्ड एक गान - 14071
विकास अभिनेवेश

H 615:536

Tic

### 14071

LIBRARY

परक मीहता ।

LAL BAHADUR SHASTRI

## National Academy of Administration MUSSOORIE

### Accession No 12 5 7 94

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required
- 2 An over due charge of 25 Paise per day per volume will be charged
- 3 Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian
- 4 Periodicals Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library
- 5 Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower

Help to keep this book fresh, clean & moving